| AL H 891.203<br>BEE                    | sawarsawansawansawansawansa              |
|----------------------------------------|------------------------------------------|
| 124121                                 | ्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी           |
| 124121<br>LBSNAA                       | Academy of Administration                |
| द्रारुध                                | मसूरी<br>MUSSOORIE                       |
|                                        | पुस्तकालय<br>LIBRARY                     |
| រី<br>ខ                                | LIDRARI                                  |
| हुँ अवाप्ति संख्या<br>Accession No.    | 124121                                   |
| है वर्ग संख्य <b>्र</b><br>है Class No | C. C |
| पुस्तक संख्या<br>8 Book No.            | HEE S                                    |

## संस्कृत साहित्य कोष

## अ

अकाल सलद्र - ये महाराष्ट्रीय किवच्दामणि राजशेखर के प्रिष्ठितामह है। | दे० राजशेखर | इनका समय ८०० ई० है। इनकी कोई रचना प्राप्त नहीं होती, पर 'शार्क्वधरपद्धति' प्रश्ति सुक्तिसंग्रहों में उनका 'भिकै: कोटरशायितिः' स्लोक उपलब्ध होता है। राजशेखर के नाटकों में इनका उन्लेख प्राप्त होता है तथा उनकी 'सुक्ति-मुक्तावली' में उनकी (अकार जल्द की) प्रशस्ति की गयी है, जो इस प्रकार है—अकार जल्देन्द्रोः सा ह्या वचनचन्द्रिका। नित्यं किवचकोरैयां पीयते न च हीयते॥ सुक्तिमुक्तावली ४।६३॥

आधार ग्रन्थ -- संस्कृत सुकवि-समीक्षा---आ० वलदेव उपाघ्याय ।

अजियुराण—यह कमानुसार आठवाँ पुराण है। 'अग्निपुराण' भारतीय विद्या का महाकोश है जिसमें शाविदयों से प्रवाहित भारतीय संस्कृति एवं ज्ञान का सार संसृहीत किया गया है। डॉ० विन्टरितन्स इसे भारतीय वाङ्मय में व्याप्त अनेक विषयों का विश्वकोश मानते है, जिसमें व्याकरण, सुश्रुत का ओपधज्ञान, शब्दकोश, काव्यशास्त्र एवं ज्योतिय आदि विपयों का समावेश किया गया है। 'अग्निपुराण' के रचनाकाल के सम्बन्ध में विजिन्त विद्यानों ने नाना प्रकार के मत प्रकट किये है। पर, अधिकाश विद्यान सप्तम से नवम शती के मध्य इसका रचनाकाल मानने के पक्ष में है। डॉ० हाजरा ओर पाजिटर के अनुसार इसका समय नवम शती का परवर्ती है। इस पुराण में ३=३ अध्याय एवं ११, ४५७ श्लोक है। इसमें विणित विषयों की सूची इस प्रकार है— मंगलाचरण, ग्रन्थप्रणयन का उद्देश्य, मत्म्य, कूर्म, वाराहादि अवतारों का वर्णन, रामायण की कथा, कृष्णकथा, महाभारतिवष्यक आख्यान, बुद्ध तथा किल्क अवतार का वर्णन, मृद्धि की उत्पत्ति, स्वयंभुवमनु, काश्यपवंशवर्णन तथा विष्णु आदि देवताओं की पूजा का विधान । कर्मकाण्ड के विविध-विधान, देवालयों के निर्माण का फल, मन्दिर, सरोवर, कूषादि के निर्माण का फल तथा प्रतिमास्थापन-विधि। विभिन्त पर्वतों, जम्बुद्वीप, गंगा, काशी और गया का माहात्स्य। श्राद्ध का विधान, भारतवर्ष

का वर्णन एवं ज्योतिपशास्त्र का निरूपण । युद्धविद्या का वर्णन, तान्त्रिक उपासना-पद्धति, वर्णाश्रमधर्म तथा विवाह-संस्कार, शीचाशीच आचार, वानप्रस्थ, यतिधर्म तथा नाना प्रकार के पाप एवं उनके प्रायश्चित्त । नरक का वर्णन, दानमहिमा, विविध पूजा का विधान, राजधर्म, दण्डनीति, यात्रा, शक्न, गोचिकित्सा एवं रत्नपरीक्षा । धनुर्विद्या का वर्णन, दायविभाग तथा कर्मकाण्ड की अनेकानेक विधियों का वर्णन । राजधर्म-विवेचन, आयुर्वेद, अश्वायुर्वेद गजायुर्वेद एवं वृक्षायुर्वेद का विवेचन । नाना प्रकार के विधि-विधान तथा विभिन्न काव्यशास्त्रीय विषयों का वर्णन । व्याकरण एवं कोश का विवेचन । योगविद्या, ब्रह्मज्ञान और गीता का सार । इस पुराण की रूपरेखा से ज्ञात होता है कि यह लोक-शिक्षण के निमित्त विविध विद्याओं एवं ज्ञानों का सार प्रस्तृत करने वाला 'पौराणिक विश्वकोज' है, जिसमें सम्पर्णशास्त्र विषयक सामग्री का संकलन किया गया है। इसके अन्त में कहा गया है कि 'अग्निपुराण' में समस्त विद्याएँ प्रदर्शित की गयी हैं— 'आग्नेये हि पुराणोऽस्मिन् सर्वाविद्याः प्रदिशताः' । ३८३।५२. यप्तिपुराण का काव्यशाचिक साम - इसके ३३७वें अध्याय से ३४७वें अध्यायतक काव्यशास्त्रीय विषयों का वर्णन है। ३३७वें अध्याय में काव्य का लक्षण, काव्य के भेद, गद्यकाव्य एवं उसके भेदोपभेद तथा महाकाव्य का विवेचन है। इसमें ध्वति, वर्ण, पर एवं वाक्य को वाङ्मय कहकर शास्त्र, काव्य और इतिहास तीनों को वाङ्मय के अन्तर्गत माना गया है । 'अग्निप्राण' मे गद्यकाव्य के पाँच प्रकार—आख्यायिका, कथा, खण्डकथा, परिकथा तथा कथानिका एवं पद्य के सात भेद- महाकाव्य, कलाप, पर्योबन्ध, विशेषक, कुलक, मुक्तक और कोष—किये गए है। अध्याय ३३८ में रूपक-विवेचन है, जिसमें रूपक के भेद, अर्थप्रकृति, नाटकीय संधि तथा श्रेष्ठ नाटक के गुणो की चर्चा है। अध्याय ३३९ में श्रृंगारादि रसों का निरूपण है। रस के सबी अंग--स्थायी, संचारी, विशाव, अनुभाव के वर्णन के पश्चात् नायिका-भेद का वर्णन है। इसमें ब्रह्म की अभिव्यक्ति को चैतन्य, चमत्कार या रस कहा गया है। ब्रह्म के आदिम विकार को अहंकार कहते हैं, जिसमें अधिमान का उदय होता है। अधिमान से ही रित की उत्पत्ति होती है और रित, व्यिचारी आदि भावों से परिषष्ट होकर शृंगार रस के बप में परिणत हो जाती है। श्रृंगार ने हास्य, रीद्र से करुण, वीर से अद्भुत और वीपत्स से भयानक रस की उत्पत्ति होती है। ३४०वें अध्याय में रीति-निरूपण है. जिसमें चार प्रकार की रीतियों—पांचाली, गीडी, वैदर्शी एवं लाटी या लाटता का निम्पण किया गया है। ३४**१वें** अध्याय में नृत्यादि का निरूपण तथा ३४२वें में अभिनय का विवेचन है। ३४३वें अध्याय में शब्दालंकारों का भेदोपभेद सहित विवेचन है जिसमें अनुप्रास, यमक, चित्र और बन्ध नामक आठ अलंकार है। ३४४वें अध्याय में अथितंकारों का विवेचन है। इसमें सर्वष्ट्यम आठ अथितंकारों का निरुपण है— स्वरूप, साहरूय, उत्प्रेक्षा, अतिशय, विशावना विरोध, हेन् और सम । इसके बाद उपमा, रूपक, सहोक्ति, अर्थान्तरन्यास आदि अलंकारों का भेदों सहित विवेचन किया गया है। ३४५वें अध्याय में शब्दार्थाठंकारों का विवेचन है, जिनकी संख्या ६ है— प्रशस्ति, क्रान्ति, औचित्य, संक्षेप, यावदर्थता और अभिव्यक्ति । ३४६वें अध्याय में

काव्य-गुण-विवेक एवं ३४७वें अध्याय में काव्य-दोषों का वर्णन है। गुण के तीन भेद किये गए हैं—शब्दगुण, अर्थगुण और शब्दार्थगुण। शब्दगुण के सात भेद कहे गए हैं—शब्दगुण, लालित्य, गाम्भीर्य, मुकुमारता, उदारता, सत्य ओर यौगिकी। अर्थ के ६ प्रकार हैं—माधुर्य, संविधान, कोमलता, उदारता, प्रौढ़ि एवं सामयिकत्व तथा शब्दार्थगुण के भी ६ भेद विणित हैं—प्रसाद, सीभाग्य यथामंख्य, प्रशस्ति, पाक और राग।

आधार ग्रन्थ – १. अग्निपुराण — ( अँगरेजी अनुवाद ) अनुवादक एम० एन० दत्त । २. अग्निपुराण — संपादक आ० बलदेव उपाध्याय । ३. अग्निपुराण का काव्य-शास्त्रीय भाग — डॉ॰ रामलाल वर्मा । ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास – सेठ कन्हैयालाल पोद्दार । ४. अग्निपुराण ए स्टडी — डॉ॰ एस॰ डी॰ जानी ।

अङ्गिरास्मृति—इस ग्रन्थ के रचियता अङ्गिरा नामक ऋषि हैं। 'याज्ञवल्वय स्मृति' में अङ्गिरा को धर्मशास्त्रकार माना गया है और अपरार्क, मेधातिथि, हरदत्त प्रभृति धर्मशास्त्रियों ने भी इनके धर्मविषयक अनेक तथ्यों का उल्लेख किया है। 'स्मृतिचिन्द्रका' में अंगिरा के गद्यांश उपस्मृतियों के रूप में प्राप्त होते हैं। जीवानन्द-संग्रह में 'अङ्गिरास्मृति' में केवल ७२ इलोक प्राप्त होते हैं। इसमें विणित विषयों की सूची इस प्रकार है—अन्त्यजों से भोज्य तथा पेय ग्रहण करना, गी के पीटने एवं चोट पहुँचाने का प्रायश्चित्त तथा स्त्रियों द्वारा नीलवस्त्र धारण करने की विधि।

आधार ग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास ( वण्ड १ ) डॉ० पी० बी० काणे, हिन्दी अनुवाद ।

अथर्ववेद- 'अथर्व' का अर्थ है 'जादू-टोना' या 'अथर-वाणि' तथा अथरवन् का अर्थ अग्नि-उद्बोधन करने वाला पुरोहित होता है। 'अथर्ववेद' के मूल में जादूगर और पुरोहित का भाव समाविष्ट है। इसका प्राचीन नाम अथर्वाङ्गिरस था। यह नाम उसकी हस्तिलिलित प्रतियों में भी प्राप्त होता है यह शब्द अथर्व और अङ्गिरा इन दो शब्दों के योग से बना है जो दो प्राचीन ऋषिकुल हैं। आचार्य ब्लूमफील्ड के अनुसार अथर्वशब्द सात्त्विक मन्त्र का पर्याय है जिससे उत्तम विधियों का संकेत प्राप्त होता है तथा अङ्गिरस शब्द तामस मन्त्रों का पर्याय है, जो जादू-टोना एवं आभिचारिक विधियों का प्रतीक है। पहले बतलाया जा चुका है कि वैदिक कर्मकाण्ड के संचालन के लिए चार ऋत्विजों की आवश्यकता पड़ती थी दि० वैदिक संहिता । उनमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण स्थान ब्रह्मानामक ऋत्विज का था। वह तीनों वेदों का ज्ञाता होता था, किन्तु उसका प्रधान वेद 'अथर्ववेद' था । स्वयं 'ऋग्वेद' में भी 'यज्ञैरथर्वा प्रथमः पथस्तते' (१।८३।५) कह कर 'अथर्ववेद' का महत्त्व निर्दिष्ट है, जिससे इसकी प्राथमिकता के साथ-ही-साथ प्राचीनता की भी सिद्धि होती है। 'गोपथब्राह्मण' में बतलाया गया है कि तीन वेदों से यज्ञ का केवल एकपक्षीय संस्कार होता है, पर ब्रह्मा के मन से यज्ञ के दूसरे पक्ष का भी संस्कार हो जाता है। (गो० ब्रा० ३।२) अथर्व-परिशिष्ट में इस प्रकार का विचार व्यक्त किया गया है कि जिस राजा के राज्य

में 'अथवंवेद' का ज्ञाता रहता है वह राष्ट्र उपद्रव-रहित होकर उन्नतिशील होता है। स्वरूप निरूपण-कलेवर-वृद्धि की दृष्टि से 'ऋग्वेद' के पश्चात् द्वितीय स्थान 'अथर्ववेद' का है। इसमें कुल बीस काण्ड है जिनमें ७३१ सूक्त तथा ५९८७ मन्त्रों का संग्रह है। इसमें लगभग १२ सी मन्त्र 'ऋग्वेद' से लिये गए हैं। बीसवें काण्ड के १४३ सूक्तों में सं १२ के अतिरिक्त शेष सभी सूक्त 'ऋग्वेद' (दशम मण्डल ) से मिलते-जूलते हैं। इसके १५ एवं १६ काण्ड में २७ सूक्त हैं तथा तीस फूटकर सूक्त गद्यात्मक हैं। 'अथर्ववेद' के सुक्तों के संकलन में विशिष्ट उद्देश्य एवं क्रम का ध्यान रखा गया है। इसके प्रारम्भिक सात काण्डों में छोटे-छोटे सूक्त है। प्रथम काण्ड के सूक्त चार मन्त्रों के हैं, द्वितीय काण्ड में ५ मन्त्र, तृतीय काण्ड में ६ मन्त्र तथा चतुर्थ काण्ड में सात मन्त्रों के सुक्त हैं। पाँचवें काण्ड में आठ मन्त्र हैं और छठे काण्ड में १४२ सुक्त तथा प्रति सुक्त में तीन मन्त्र है। सप्तम काण्ड में सूक्तों की संख्या ११८ है जिनमें आधे सूक्त एक मन्त्र वाले हैं। आठ से बारह काण्डों में बड़े-बड़े सूक्त संगृहीत हैं, जिनमें विषयों की भिन्नता दिखाई पड़ती है। १३वें काण्ड से १८वें काण्ड तक विषय की एकता है। बारहवें काण्ड के प्रारम्भ में ६३ मन्त्र वाला पृथ्वीसूक्त है, जिसमें अनेक राजनैतिक तथा भौगोलिक सिद्धान्तों का विवेचन है। तेरहवें काण्ड में आध्यात्मिक विषयों की चर्चा है तथा चौदहवें काण्ड में केवल दो लम्बे सुक्त हैं, जिनमें वैवाहिक विषय का वर्णन है। इसमें मन्त्रों की संख्या १३९ है। १५वें काण्ड में ब्रात्यों के यज्ञ-सम्पादन का आध्यात्मिक विवरण है । १६वें काण्ड में दुःस्वप्ननाशक मन्त्र १०३ है तथा १७वें काण्ड के एक ही सुक्त में (३० मन्त्र) अभ्युदय के लिए प्रार्थना करने का वर्णन है। १८वें काण्ड को श्रद्धाकाण्ड कहते है, जिसमें पितृमध-विषयक मन्त्रों का संग्रह है। अन्तिम दो काण्ड (१९-२०) खिल काण्ड या परिशिष्ट कहे जाते हैं। १९वें काण्ड में ७२ सूक्त तथा ४५३ मन्त्र है, जिनका विषय है भैषज्य, राष्ट्रवृद्धि एवं अध्यात्म । २०वें काण्ड में लगभग ९८५ मन्त्र है जो, सोमयाग के लिए आवश्यक हैं तथा प्रधानतः ये 'ऋग्वेद' से ही संगृहीत किये गए है। कुल मिलाकर 'अथर्ववेद' का पंचम अंश 'ऋग्वेद' का ही है तथा ये मन्त्र विशेष रूप से प्रथम, अष्टम एवं दशम मण्डल से लिये गए हैं। अन्तिम काण्ड के 'कुन्तापसूक्त' वर्तमान 'ऋग्वेद' में प्राप्त नहीं होते, संभवतः वे 'ऋग्वेद' की किसी दूसरी शाखा के मन्त्र हैं। इन सूक्तों की संख्या दस है (सूक्त १२७ से १३६ तक )। 'कौषीतिक ब्राह्मण' में इन मूक्तों का (कुन्ताप) उल्लेख है। 'गोपथब्राह्मण' में कुन्ताप का अर्थ पाप कर्म को जलाने वाला मन्त्र कहा गया है। अथर्ववेद की शाखाएँ-पतन्जलि कृत 'महाभाष्य' के परपशाह्निक में 'अथर्ववेद' की नौ शाखाओं का निर्देश है---'नवधाऽअर्वणो वेद:।' इसकी शाखाओं के नाम हैं---पिप्पलाद, स्तीद, मीद, शीनकीय, जाजल, जलद, ब्रह्मवद, देवदर्श तथा चारणवैद्य। इस समय इस वेद की केवल दो ही शाखाएँ मिलती हैं—पिप्पलाद तथा शीनकीय। पिप्पलादशाखा—इसके रचियता पिप्पलाद मुनि है। 'प्रपञ्चहृदय' के अनुसार पिप्प-लादशाखा की मन्त्र-संहिता बीस काण्डों की है। इसकी एकमात्र प्रति शारदालिपि में काश्मीर में प्राप्त हुई थी जिसे जर्मन विद्वान् रॉथ ने सम्पादित किया है । शीनकशाखा-

आजकल 'अथर्ववेद' संहिता का प्रचिलत रूप इसी शाखा का है। मीदशाखा---महाभाष्य (४।१।८६) तथा शाबरभाष्य में (१।१।३०) इसका उल्लेख है। अथर्ववेद का प्रतिपाद्य विषय—इसके ७३१ (कुछ लोगों के अनुसार ७३०) सूक्तों को विषय-विवेचन की दृष्टि से इस प्रकार विभाजित किया जाता है-आयुर्वेदविषयक १४४ मुक्त, राजधर्म एवं राष्ट्रधर्म-सम्बन्धी २१५ सूक्त, समाज व्यवस्थाविषयक ७५ सूक्त, अध्यात्मविषयक ६३ सूक्त तथा शेष २१४ सूक्तों का सम्बन्ध विविध विषयों से है। इसके विषय अन्य वेदों की अपेक्षा नितान्त भिन्न एवं विलक्षण हैं। इन्हें अध्यात्म, अधिभूत एवं अधिदैवत के रूप में विभक्त किया जा सकता है। अध्यात्म के अन्तर्गत ब्रह्म, परमात्मा तथा चारों आश्रमों के विविध निर्देश आते हैं तथा अधिभृत के भीतर राजा, राज्य-शासन, संग्राम, शत्रु, वाहन आदि विषयों का वर्णन है। अधिदैवत-प्रकरण में देवता, यज्ञ एवं काल सम्बन्धी विविध विषयों का विवेचन है। 'अथर्ववेद' मन्त्र-तन्त्रों का प्रकीर्ण संग्रह है तथा इसमें संगृहीत मुक्तों का विषय अधिकांशतः गृह्य संस्कारों का है। इनमें जातेष्टि, विवाह एवं अन्त्येष्टि सहश पारिवारिक संस्कारों का उल्लेख है तथा राजधर्म से सम्बद्ध विषय अधिकतर वर्णित हैं। आयुर्वेद राम्बन्धी सक्त-इस विषय के अन्तर्गत रोग एवं उनकी चिकित्सा से सम्बद्ध मन्त्र हैं जिनमें वताया गया है कि नाना प्रकार के भूत प्रेतों के कारण ही रोगों की उत्पत्ति होती है। इनमें आयुर्वेद-विषयक मानव-शरीर के आपादमस्तक सभी अङ्कों का नामग्रहपूर्वेक कथन है तथा मानव शरीर का वर्णन पैर के तलुये मे लेकर सिर तक किया गया है। 'अथर्ववद' में रोगों को दूर करने के लिए अनेक मन्त्रों में जादू-टोने का वर्णन है। चिकित्सा-प्रकरण में जलचिकित्सा का उल्लेख है तथा उदय होते हुए मूर्य की रश्मियों के प्रयोग पर भी बल दिया गया है। आयुष्याणि मुक्तानि—'अथर्ववेद' में अनेक ऐसे मन्त्र हैं, जिनमें दीर्घजीवन के लिए प्रार्थना की गयी है। ऐसे सुक्त विशेष रूप से मृण्डन, उपनयन आदि संस्कारों के अवसर पर प्रयुक्त होते थे । राजकर्माणि—राजाओं के सम्बन्ध में 'अथर्ववेद' में अनेक सूक्त हैं, जिनमें तत्कालीन राजनैतिक अवस्था का चित्रण है । इसमें विशुद्ध प्रजातन्त्रात्मक राजव्यवस्था का निर्देश है—'त्वं विशो वृणतां राज्याय ३।४।२।' इस सुक्त में राजा के वरण की चर्चा है। चतुर्थ काण्ड के अष्टम सुक्त में राज्याभिषेक के समय राष्ट्रपति द्वारा यह कथन किया गया है कि मैं सदा उनका विश्वासभाजन बना रहुँगा। राष्ट्रपति सदा राष्ट्रकी उन्नति में तत्पर रहता है— 'बृहद्राप्टुं दधात् नः' । राज्य के शासन के लिए राष्ट्रपति के अतिरिक्त 'प्रवर समिति' का भी निर्देश है—( सभा च मां समितिश्चावताम् ७।१३।१) तथा राष्ट्र की उन्नति के लिए राष्ट्रपति तथा राष्ट्रसभा के सदस्यों के मतैक्य की भी बात कही गयी है। स्त्रीकर्माणि — 'अथर्ववेद' में ऐसे कई सुक्त है, जिनका सम्बन्ध विवाह और प्रेम से है तथा कुछ नुक्तों में पुत्रोत्पित एवं नवजात शिशु की रक्षा के लिए प्रार्थना की गयी है। इसमें कुछ ऐसे भी मन्त्र हैं, जिनमें सपत्नी को वश में करने तथा पति-पत्नी का स्नेह प्राप्त करने के लिए जादू-टोने का वर्णन है तथा स्त्री और पुरुष को वश में करने के लिए वशीकरण मन्त्रों का विधान है। इसी प्रकार मारण, मोहन और

उच्चाटन मन्त्र भी दिये गए है। समाज-व्यवस्था— 'अथर्ववेद' मे सामाजिक-व्यवस्था के सम्बन्ध में भी मन्त्र हैं । इसके कुछ मन्त्रों में माता-पिता, पुत्र, पति-पत्नी, भाई-बहिन आदि के पारस्परिक सम्बन्धों का वर्णन है । अध्यात्मवाद—अध्यात्मवाद 'अथर्ववेद' का मुख्य प्रतिपाद्य है। नवम काण्ड का नवम सूक्त, जो 'अस्य वामस्य' के नाम मे प्रसिद्ध हे, अध्यात्मविद्या का रूप उपस्थित करता है । 'अथर्ववेद' में बहुदेवतावाद का निराकरण कर एकेश्वरवाद की स्थापना की गयी है। इन्द्र, वरुण, मित्र, यम आदि अलग-अलग देवता न होकर गुण-भेद से एक ही ईश्वर के भिन्न-भिन्न नाम हैं। इन्द्रं मित्रं वरुणमिनमाहरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुत्मान् । एकं सिंहप्रा बहुधा वदन्ति अग्नि यमं मातरिश्वानमाहुः ॥ इसमें परब्रह्म एवं परमात्मा के स्वरूप का भी विवेचन है तथा परमतत्त्व को नाना संज्ञाओं मे अभिहित किया गया है। वह काल के नाम से जगत्, पृथ्वी एवं दिव् का उत्पादन एवं नियमन करता है। इसके भूमियुक्त में मातृभूमि की मनोरम कल्पना की गयी है तथा देशभक्ति का अत्यन्त मृन्दर चित्र खींचा गया है- माता भूमिः पुत्रोऽहं पृथिव्याः । १२।१।१२। सा नो भूमिर्मिृजता मातः पुत्राय में पयः। मन्त्र ७०। इस वेद में वेद को माता और देव को काव्य कहा गया है— 'स्तुता मया वरदा वेदमाता' तथा 'पश्य देवस्य काव्यं न ममार न जीर्णात' (१०। इसमें ब्रह्मानुभूति का वर्णन रसानुभूति की तरह किया गया है—रमेन तृत्तो न कृतरुचनो नः १०। । 'अथर्ववेद' की रचना 'ऋग्वेद' के बाद हुई थी। इसका प्रमाण इसकी भाषा है, जो अपेक्षाकृत अर्वाचीन प्रतीत होती है। इसमे जब्द बहुधा बोलचाल की भाषा के हैं। इसमें चित्रित समाज का रूप भी 'ऋग्वेट' की अपेक्षा विकास का सूचक सिद्ध होता है। 'अथर्ववेद' में भौतिक विषयों की प्रधानता पर वल दिया गया है, जबिक अन्य वेदों में देवताओं की स्तुति एवं आमुष्मिक विषयों का प्राधान्य है।

आधार ग्रन्थ—१. प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १, खण्ड १-डॉ० विण्टरितत्स (हिन्दी अनुवाद), २. मंस्कृत साहित्य का इतिहास—मैकडोनल, ३. वैदिक माहित्य और संस्कृति—आ० बलदेव उपाध्याय ४. अथर्ववेद—(हिन्दी अनुवाद)—श्री राम गर्मा।

अथर्ववेद प्रातिशाख्यस्त्र—यह 'अथर्ववेद' का (द्वितीय) प्रातिशास्य है। इस वेद के मूल पाठ को समझने के लिए इसमें अत्यन्त उपयोगी सामग्री का नंकलन है। इसका एक संस्करण (१९२३ ई० में) आचार्य विश्ववन्धु शास्त्री के संपादकत्व में पंजाब विश्वविद्यालय की ग्रन्थमाला ने प्रकाशित हुआ है, जो अत्यन्त छोटा है। इसमें अथर्ववेदिवययक कुछ ही तथ्यों का विवेचन है। इसका दूसरा संस्करण डॉ० सूर्यकान्त शास्त्री का भी है, जो लाहीर से १९४० ई० में प्रकाशित हो चुका है। यह संस्करण प्रथम का ही बृहद् रूप है।

अनर्घराध्य — यह मुरारि कविकृत सात अंकों का नाटक है [ दे० मुरारि ] इसमें संपूर्ण रामायण की कथा नाटकीय प्रविधि के रूप में प्रस्तुत की गर्य है है। किन ने विश्वामित्र के आगमन से लेकर रावणवध, अयोध्यापरावर्त्तन तथा रामराज्याभिषेक

पर्यन्त सम्पूर्ण कथा को नाटक का रूप दिया है। रामायण की कथा को एक नाटक में निबद्ध करने में किव का प्रयास सफल न हो सका है और इसका कथानक विवर गया है, फिर भी रोचकता तथा काव्यात्मकता का इसमें अभाव नहीं है। प्रथम अंक में अत्यधिक लंबी प्रस्तावना का नियोजन किया गया है। तत्पश्चात् राजा दशरथ एवं वामदेव रंगमंच पर प्रवेश करते हैं। कंचुकी द्वारा उन्हें महर्षि विश्वामित्र के असमन की सूचना प्राप्त होती है तथा महर्षि उनसे राम को यज्ञ-विध्वंस करने वाछे राक्ष्मों का संहार करने के लिए माँगते हैं। राजा प्रथमतः हिचकिचाते हैं, किन्तु अन्ततः राम-लक्ष्मण को उनके साथ विदा कर देते हैं। द्वितीय अंक में शनःशेप एवं पशमेड नामक दो शिप्यों द्वारा बाली, रावण, राक्षस तथा जाम्बवन्त के विषय में आवश्यक जानकारी प्राप्त होती है। तदनन्तर राम-लक्ष्मण का मंच पर प्रवेश होता है और ताडका के आगमन की सूचना प्राप्त होती है। राम ताडका को स्त्री जानकर मारने में संकोच करते हैं, पर महर्षि विश्वामित्र का उपदेश ग्रहण कर उसका वध कर डालते हैं। इसी अंक में कवि ने नूर्यास्त का अतिविस्तृत वर्णन किया है। ताइकावध के पदचात राम द्वारा रात्रि का वर्णन कराया गया है जो नाटकीय दृष्टि से कोई महत्त्व नहीं रखता। तदनन्तर विश्वामित्र मिथिला जाने का प्रस्ताव करते हैं। तृतीय अंक के विष्कम्भक में कंचुकी द्वारा यह सूचना प्राप्त होती है कि रावण ने सीना के साथ विवाह करने का प्रस्ताव भेजा है। इसी बीच जनकपुर में रामचन्द्र का आगमन होता है और राजा जनक मूनि के साथ उनका स्वागत करते हैं। राजा जनक यह वर्त रखते हैं कि जो शिवजी का धनुप चढ़ा देगा उसी के साथ सीता का विवाह होगा। इस पर शोष्कल (रावण का दूत) अपना अपमान समझता है और रावण की प्रशंसा करता है, पर रामचन्द्र उसका उत्तर देते हैं। रामचन्द्र धनुष तोड़ डालते हैं और मीता के साथ उनका विवाह होता है। शीष्कल राम से बदला लेने की घोषणा कर उन्हें चेतावनी देकर चला जाता है और दशरथ के अन्य पुत्रों का भी विवाह राजा जनक के यहाँ सम्पन्न होता है। चतुर्थ अंक में राम से बदला चुकाने के लिए चिन्तित रावण का मंत्री माल्यवान विचारमग्न अवस्था में प्रदिश्चित किया जाता है। तत्क्षण वहाँ शूर्पणिया आती है और माल्यवान् उसे मंथरा का छद्मवेश धारण कराकर कैकेशी म राम के वनवास की योजना वनवा देता है। यह परश्राम को भी प्रभावित कर राम से युद्ध करने के लिए मिथिला भेज देता है तथा आवेश में आकर परशराम राम से युद्ध करते हैं और अन्ततः पराजित होकर चले जाते हैं। राजा दशरथ राम को अभिषेक देना चाहते हैं, पर कैंकेयी दो वरदान माँगकर राजा की आशा पर पानी फेर देती है और वे मूच्छित हो जाते है। पंचम अंक के विष्कम्भक में जाम्बवन्त एवं श्रमणा के वार्त्तालाप से विदित होता है कि राम वन चले गए हैं और वहाँ उन्होंने कई राक्षसों का संहार किया है। इसी अंक में संन्यासी के वेप में आये हुए रावण को जाम्बवन्त पहचान लेता है जो सीता-हरण के लिए आया था। इसी बीच जटायु वहाँ आकर रावण एवं मारीच की योजना को जाम्बवन्त से कहता है। जाम्बवन्त यह बात जाकर सुग्रीव को बताता है और रावण जटायु के प्रतिरोध करने पर भी सीता का हरण कर लेता है।

जटायु घायल हो जाता है और राम-लक्ष्मण विलाप करते हैं। वन में घूमते हुए राम, गुह की रक्षा करते हुए, कबन्ध का वध करते हैं। इसी बीच बाली मंच पर प्रवेश कर राम को युद्ध के लिए ललकारता है । बाली का बध होता है और नेपथ्य में सुग्रीब के राज्याभिषेक तथा सुग्रीव द्वारा सीता के अन्वेषण की सूचना प्राप्त होती है। षष्ठ अंक में सारण एवं शुक्र नामक दो गुप्तचरों के द्वारा रावण को सूचना मिलती है कि राम की सेना ने समुद्र पर सेतृ बाँध दिया है। नेपथ्य में कुम्भकर्ण और मेघनाद के युद्ध करने की सूचना मिलती है। किव ने दो विद्याधरों—रत्नचूड एवं हेमांगद—को रङ्गमंच पर प्रवेश कराकर उनके संवाद के रूप में राम-रावण के युद्ध का वर्णन कराया है। रावण का वध होता है। सप्तम अंक में राम-सीता का पूर्नामलन होता है तथा राम, सीता, लक्ष्मण, सुग्रीव, विभीषण आदि के साथ पुष्पक<sup>ं</sup> विमान पर चढ़कर अयोध्या लीट आते हैं। मार्ग में कवि ने सुमेरु, चन्द्रलोक आदि का सुन्दर वर्णन किया है। अयोध्या में विशिष्ठ एवं भरत द्वारा सबका स्वागत किया जाता है रामराज्याभिषेक के बाद नाटक की समाष्ति हो जाती है। नाटकीय संविधान की र्हापृ में 'अनर्घराघव' सफल नाट्यकृति नहीं है। किव ने अपनी भावात्मक प्रतिभा का प्रदर्शन कर इसमें नाटकीय असफलता प्रदर्शित की है। इसकी कथावस्त्र में प्रवाह एवं गत्यात्मकता नहीं है तथा प्रत्येक अंक मे अनावश्यक एवं वेमेल वर्णनों की भरमार है, जो दृश्यकाव्य के लिए सर्वथा अनुपयुक्त है। इन वर्णनों के कारण नाटकीय कथा के प्रवाह में अवरोध उपस्थित हो गया है। प्रथम अंक में विश्वामित्र तथा राजा दशर्थ का संवाद अत्यधिक लंबा है और किव ने एक दूसरे की प्रशंसा करने में अधिक शब्द ब्यय किये हैं। इसी प्रकार द्वितीय अंक का प्रभात-वर्णन एवं चन्द्रोदय-वर्णन तथा सप्तम अंक में विमान-यात्रा का समावेश अनावश्यक है। इसमें अंक लम्बे है तथा किसी भी अंक में ५०-६० से कम पद्य नहीं है, यहाँ तक कि छठे और सातवें अंकों में पद्यों की संख्या ९४ एवं १५२ है। कवि ने भवभूति को परास्त करने की कामना से 'अर्ब्घराघव' की रचना की थी किन्तु उसे नाटक लिखने की कला का पूर्ण परिज्ञान नहीं था। यद्यपि उसका ध्यान पद-लालित्य एवं पद-विन्यास पर अधिक था पर वह भवभृति की कला का स्पर्श भी न कर सका। मुरारि की नाटकीय प्रविधि अत्यधिक कमजोर है और वे संस्कृत के नीसिखुआ नाटककार के रूप में आते हैं। कथावस्तु, संवाद, शैली, अंकरचना, कार्यान्विति एवं व्यापारान्विति की उपयोगिता एवं विधान का इन्हें कुछ भी ज्ञान नहीं है। इन पर सर्वत्र पाण्डित्य की छाप दिखाई पडती है। इनमें पाँच प्रकार के दोष देखे जा सकते हैं--- १. इनके नाटक का कथानक निर्जीव है। २ वर्णनों तथा संवादों का अत्यधिक विस्तार है। ३. असंगठित एवं अतिदीर्घ अंक-रचना का समावेश है। ४. सरस आवात्मकता का अभाव है। ५. कलात्मकता का प्रदर्शन है । संस्कृत साहित्य का संक्षिप्त इतिहास—गैरोला पृ० ६०४, द्वितीय संस्करण । भवभूति की भाँति इन्होंने भी अपने नाटक में प्रकृति का चित्रण किया है किन्तु इनका महत्त्व केवल अभिव्यक्तिगत सीन्दर्य के कारण है। कवि ने अतिशयोक्ति एवं वृत्त्यनुप्रास की छटा ही छहराई है। दृश्यन्ते मधुमत्तकोिकलवधू निर्धृतचूताङ्करप्राग्भा-

रप्रसरन्परागिसकतादुर्गास्तटीभूमयः । याः कृच्छ्रादिति उद्घय छुव्धक भयात्तेरेवरेणू करै-धीरावाहिभिरिस्ति छुप्तपदवीनिः शेषमेणीकु छम् ॥ ५१६ ॥ "यं जनस्थान की निदयों के तटप्रदेश दिखाई दे रहे हैं, जहाँ पराग के चत्वने से (या वसन्त ऋतु के कारण) मस्त को किलाओं के द्वारा कैपाये हुए आम के बीरों से इधर-उधर बिखर कर फैलते हुए पराग की रेती इतनी सघन है कि वहाँ जाना बड़ा कि हि । इस सघन आम्रपरागांधकार से युक्त तिटयों को बड़ी कि हिनता से पार कर शिकारी के भय से डरी हुई हिरिनयाँ धाराप्रवाह में बित्वरे हुए पराग-समूह से मुरिक्षत हो कर इसलिए विचरण कर रही है कि उनके पद-चिह्नों को आम्रपराग की धूलि ने छिपा लिया है।"

आधार ग्रन्थ—१. संस्कृत नाटक—कीथ (हिन्दी अनुवाद), २. संस्कृत कवि-दर्शन—डॉ॰ भोलाशंकर व्यास, ३. संस्कृत साहित्य का संक्षिप्त इतिहास—श्री वाचस्पतिशास्त्री गैरोला, ४. अनर्घराघव (हिन्दी अनुवाद सहित)।

अनन्तदेच — राजनीति धर्म के निबन्धकार । ये सुप्रसिद्ध महाराष्ट्रीय सन्त एकनाथ के पीत्र थे । इनके पिता आपदेव थे । अनन्तदेव चन्द्रवंशीय राजा बाजबहादुरचन्द्र के सभापण्डित थे । इन्होंने उन्हों के आदेश से 'राजधर्मकीस्तुभ' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था । इनकी अन्य रचनाएँ है— सैनिकशास्त्र तथा त्रिवीणंक धर्म । इनका रचनाकाल १६६२ ई० के आसपास है । 'राजधर्मकीस्तुभ' राजनीतिधर्म का प्रसिद्ध निबन्ध ग्रन्थ है । यह ग्रन्थ चार खण्डों में विभक्त है जिन्हें दीधिति कहा गया है । इन चार दीधितियों के नाम है— वास्तुकर्म-दीधिति, वास्तु योग दीधिति, राज्याभिषेक दीधिति एवं प्रजापालन दीधिति । प्रथम दीधिति में १६ अध्याय, द्वितीय में १२ अध्याय, नृतीय में २५ अध्याय एवं चतुर्थ दीधिति में ३५ अध्याय है । इस प्रकार इसमें कुल ६६ अध्याय हैं जिनमें राजधर्मविषयक विविध पद्धतियाँ वर्णित है । इस निबन्ध की रचना का मुख्य उद्देश्य है 'राजाओं को उनके व्यक्तिगत एवं सार्वजानक कर्त्तव्यों के विधिवन् पालन हेतु पथप्रदर्शन एवं निर्वेशन' । इन्होंने राजधर्म के पूर्वस्वीकृत सिद्धान्तों का समावेश कर अपने ग्रन्थ की रचना की है । बाजबहादुरचन्द्र भूपतेस्तस्यभूरियशसे प्रतन्यते । राजधर्मविषयेऽत्र कीस्तुभे अनेकपद्धितयुताऽथ दीधिति: ।

आधार ग्रन्थ--भारतीय राजशास्त्र प्रणेता-डॉ॰ श्यामलाल पाण्डेय ।

अशंभट्ट—'तर्कसंग्रह' नामक अत्यन्त लोकप्रिय ग्रन्थ के रचियता अन्नंभट्ट हैं। ये न्यायदर्शन के आचार्य हैं। इनका समय १७ वीं शताब्दी का उत्तरार्ध है। ये तैलंग ब्राह्मण थे। इनके पिता का नाम तिरुमल था जिनकी उपाधि अद्वैतिबद्याचार्य की थी। अन्नंभट्ट ने काशी में आकर विद्याध्ययन किया था। इन्होंने अनेक दार्शनिक ग्रन्थों की टीकाएँ लिखी हे, पर इनकी प्रसिद्धि एकमात्र ग्रन्थ 'तर्कसंग्रह' के कारण ही है। इसकी इन्होंने 'दीपिका' नामक टीका भी लिखी है। इनके अन्य टीका-ग्रन्थों के नाम हैं—राणको-ज्जीवनी (यह न्यायसुधा की विशद टीका है), ब्रह्मसूत्रव्याख्या, अष्टाध्यायी टीका, उद्योतन (यह कैयटप्रदीप के ऊपर रचित व्याख्यान-ग्रन्थ है), सिद्धाञ्जन (यह न्यायशास्त्रीय ग्रन्थ है जो जयदेव विरचित 'मण्यालोक' के ऊपर टीका है)। 'तर्कसंग्रह'

के ऊपर २५ टीकाएँ एवं 'दीपिका' के ऊपर १० व्याख्यान प्राप्त होते हैं। इनमें गोवर्धन मिश्र कृत 'न्यायबोधिनी', श्रीकृष्णधूर्जटिदीक्षित-रचित 'सिद्धान्तचन्द्रोदय', चन्द्रजसिह कृत 'पदकृत्य' तथा नीलकण्ठदीक्षित रचित 'नीलकण्ठी' प्रभृति टीकाएँ अन्यन्त प्रसिद्ध हैं।

आधार ग्रन्थ-भारतीय दर्शन-आ० वलदेव उपाध्याय।

अनुक्रमणी—ऐसे ग्रन्थों को अनुक्रमणी कहते है, जिनमें वेदों के देवता, ऋषि एवं छन्दों की सूची प्रस्तुत की गयी हैं। वेदों की रक्षा के लिए कालान्तर में इन ग्रन्थों का निर्माण हुआ है । प्रत्येक वेद की पृथक्-पृथक् अनुक्रमणी है । शौनक और कात्यायन अनुक्रमणी के प्रसिद्ध लेखकों में हैं। शोनक ने 'ऋग्वेद' की रक्षा के निमित्त दस अनु-कमिणयों की रचना की थी, जिनके नाम हैं—'आर्पानुक्रमणी' 'छन्दोनुक्रमणी' 'देवतानु-कपणी', 'अनुवाकु-अनुक्रमणी', 'सुक्तानुक्रमणी', 'ऋग्विधान', 'पादविधान', 'बृहदेवता' 'प्रातिशाख्य' एवं 'गौनकस्मृति' । इनमें से प्रथम पाँच ग्रन्थों में 'ऋग्वेद' के सभी मण्ड हो, अनुवाकों और सूक्तों की संख्या, नाम एवं अन्यान्य विषयों के अनिरिक्त दसों मण्डलों के देवता, ऋषि तथा छन्दों का विवरण दिया गया है। सभी ग्रन्थ पद्मबद्ध है आर इनकी रचना अनुष्द्रपृ छन्द में हुई है। 'ऋग्विधान' में विशेष कार्य की सिद्धि के छिए 'ऋग्वेद' के मन्त्रों का प्रयोग है। बृहद्देवता—यह अनुक्रमणियों में सर्वेश्रेष्ट है। इसमे बारह सौ पद्यों में ऋग्वेदीय देवताओं का विस्तारपूर्वक विवेचन तथा तद्विपयक समस्त समस्याओं का समाधान है। इसमें आठ अध्याय है तथा प्रत्येक अध्याय में पाँच पद्यों के वर्ग हैं । प्रथम अध्याय में १०५ पद्य भूमिका स्वरूप हैं जिनमें देवता के स्वरूप एवं स्थान का विवरण है। द्वितीय अध्याय मे ऋग्वेदीय प्रत्येक मूक्त के देवता का विवरण तथा सूक्त संबंधी आख्यानों का वर्णन है। इसका समय विक्रमपूर्व अप्रम शतक माना जाता है। [हिन्दी अनुवाद के साथ चीयम्बा विद्याभवन से प्रकाशिन, अनुरुधी रामकुमार राय | सर्वानुक्रमणी--इसके रचयिता कात्यायन हैं। इसमें 'ऋष्वेद्र' की ऋचाओं की संख्या, सुक्त के ऋषि का नाम और गोत्र, मन्त्रों के देवता तथा छन्दों का उन्लेख है। इस पर बृहद्देवता' का अधिक प्रभाव है। शुक्लयजुः सर्वानुकमसूत्र— इसके रचियता कात्यायन हैं। इसमें पाँच अध्याय हैं जिनमें 'माध्यन्दिन संहिता' के देवता, ऋषि एवं छन्दों का विवरण है। इसमें छन्दों का विस्तारपूर्वक वर्णद तथा याग-विधान के नियमों के साथ-ही साथ अनुष्टानों का भी वर्णन है। अनुक्रमणी—'सामवेद' से सम्बद्ध अनुक्रमणी ग्रन्थों की संख्या अधिक है । कल्पानुपदन्त्र-यह दो प्रपाठक में विभक्त है तथा प्रत्येक प्रपाठक में १२ पटल हैं। उपग्रन्थगृत-यह चार प्रपाठकों में विभक्त है। सायण के अनुसार इसके रचयिता कात्यायन है। अनुपदमुत्र—इसमें 'पञ्चिवशत्राह्मण' की संक्षिप्त व्याख्या है। इसमें दस प्रपाठक हैं। निदानसूत्र—इसमें दस प्रपाठक हैं। इसके छेत्रक पत्रज्जिल हैं। उपनिदानसूत्र—इसमें दो प्रपाठक हैं तथा छन्दों का सामान्य स्वरूप वर्णित है। पञ्चविधान —यह दो प्रपाठकों में विभाजित है। लघुऋक्तन्त्र संग्रह—यह स्वतन्त्र ग्रन्थ है, ऋक्तन्त्र का

संक्षेप नहीं। संहितापाठ को पदपाठ के रूप में परिवर्त्तित करने के लिए इसमें विशेष नियम दिये गए हैं। (सम्पादक: डॉ॰ सूर्यकान्त) सामसप्तलक्षण—यह पद्यबद्ध लघुकाव्य प्रत्य है, जिसका प्रकाशन महीदास की विवृति के साथ संस्कृत सीरीज, काशी में १९३८ ई॰ में हुआ है। अथवंवेदीयग्रत्थ—'अथवंवेद' के अनेक अनुक्रमणी ग्रन्थ है, जिनमें अथवं का विभाजन, मन्त्र, उच्चारण तथा विनियोग संबंधी विचार हैं। चरणब्यह—इसमें वेद के पाँच लक्षण ग्रन्थ उल्लिखित है— चतुरव्यायी, प्रातिशाख्य, पत्रचपटिशका, दन्त्योष्ठविधि एवं बृह्सत्वीनुक्रमणी। इनमें मे प्रथम दो का विवरण शिक्षाग्रन्थों में है। दे॰ शिक्षा। १. पत्रचपटिशका—इसमें पाँच पटल या अध्याय हैं तथा अथवं के काण्डों एवं मन्त्रों का विवरण दिया गया है। इसमे ऋषि और देवता का भी उल्लेख है। २. दन्त्योष्ठविधि—इसमे अथवंवेदीय उच्चारण का विशेष विवरण प्राप्त होता है। ३. बृहत्सर्वानुक्रमणी—इसके प्रत्येक काण्ड में मूक्तों के मन्त्र, देवता तथा ऋषि का विवरण है। यह बीम काण्डों में विभक्त है। उपर्युक्त तीनों ग्रन्थों का प्रकाशन दयानन्दमहाविद्यालय, लाहोर से हुआ था।

आधार ग्रन्थ--वैदिक माहित्य और संस्कृति- आ० वलदेव उपाध्याय ।

अप्पय दीक्षित-प्रसिद्ध वैयाकरण, दार्शनिक एवं काव्यशास्त्री अप्पयदीक्षित संस्कृत के सर्वतन्त्रस्वतन्त्र विद्वान् के रूप मे प्रतिष्ठित हैं। इन्होंने अनेक विषयों पर १०४ प्रत्यों का प्रणयन किया है। ये दक्षिण भारत के निवासी तथा तंजोर के राजः लाहजी के संपापण्डित थे। इनका समय १ अवीं शताब्दी का अन्तिम चरण तथा १८वीं शताब्दी का प्रथम चरण है। इनके द्वारा रचित ग्रन्थों की सूची इस प्रकार ६ - १. अद्वैत वेदान्त विषयक ग्रन्थ - श्री परिमल, सिद्धान्तलेशसंग्रह, वेदान्त-नक्षत्रवादावली, मध्वतन्त्रमुखमर्दनम्, न्यायरक्षामणि । कुल छह ग्रन्थ । २. भक्तिविषयक २६ प्रत्य - शिखरिणीमाला, शिवतत्त्वविवेक ब्रह्मतर्कस्तव (लघुविवरण ), आदित्य-स्तवरत्नम उसकी व्याख्या, शिवाद्वैत्रानर्गयः शिवध्यानपद्धति, पञ्चरत्न एवं इसकी व्याख्या, जात्मार्षण, मानसोव्यास, शिवकणांमृतम्, आनन्दलहरी, चन्द्रिका, शिवमहिम-कालिकान [ति. रतनत्रयपरीक्षा एवं इसकी व्याख्या, अरुणाचलेश्व रस्तृति, अपीतकूचा-म्बास्तव, चन्द्रकलास्तव, शिवार्कर्माणदीपिका, शिवपूजाविधि, नयमणिमाला एवं इसकी व्याख्या । ३. रामानूजमनविषयक ५ ग्रन्थ--नयनमयुखमालिका, इसकी व्याख्या, श्री वेदान्तदेशिकविरचित 'यादवाःयदय' की व्याच्या, वेदान्तदेशिकविरचित 'पादुका-रहस्य' जी व्याख्या, वरदराजस्तव । ४. मःयसिद्धान्तानुसारी २ ग्रन्थ-न्यायरत्नमाला एवं इसकी व्याख्या । ५. व्यक्तरणसम्बन्धी ग्रन्थ---नक्षत्रवादावकी । ६. पूर्वमीमांसाशास्त्र-सम्बन्धी २ ग्रन्थ — नक्षत्रवादाव श्री एवं विधिरसायन । ७. अलंकारशास्त्रविषयक ३ ग्रन्थ - वृत्तिवात्तिक, चित्रमीमासा एवं कृवलयानन्द । वृत्तिवात्तिक--यह शब्दशन्ति पर रचित छघु रचना है जिसमे केवार दो ही शक्तियों— अजिधा एवं लक्षणा का विवेचन है। लक्षणा के प्रकरण में ही यह जन्य समाप्त हो जाता है। यह जन्य अधूरा रह गया है। वृत्तयः काव्यसरणावलंकारप्रबन्धभिः अभिधा लक्षणा व्यक्तिरिति तिस्रो निरूपिताः ॥

तत्र कचित्कचिद्वृद्धैिवंशेषानस्पुटीकृतान् । निष्टंकियतुमस्माभिः क्रियते वृत्तिवार्तिकम् ॥ १०१ चित्रमीमांसा में १२ अलंकारों का विस्तारपूर्वक विवेचन किया गया है— उपमा, उपमेयोपमा, अनन्वय, स्मरण, रूपक, परिणाम, ससन्वेह, भ्रान्तिमान्, उन्नेख, अपहृत्ति, उत्प्रेक्षा एवं अतिशयोक्ति । चित्रमीमांसा की रचना अधूरी है । संभव है इसमें इसी पद्धति पर सभी अलंकारों का विवेचन किया गया हो । विवेचित अलंकारों का विवरण ऐतिहासिक एवं सैद्धान्तिक उभय दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण है । दिश्वत ने प्रत्येक अलंकार के विवेचन में पूर्ववर्त्ती आलंकारिकों के लक्षण एवं उदाहरण में दोषान्वेषण कर उनकी युद्ध एवं निभ्रान्त परिभाषाएँ दी हैं । कुवलयानन्द दीक्षित की अलंकारविषयक अत्यन्त लोकप्रिय रचना है जिसमें शताधिक अलंकारों का निष्टपण है । इस ग्रन्थ की रचना जयदेववृत चन्द्रालोक के आधार पर हुई है । दि ० कुवलयानन्द ]

आधार ग्रन्थ—१. भारतीय साहित्य शास्त्र भाग १—आ० बलदेव उपाध्याय, २. हिन्दी कुवलयानन्द—डॉ० भोठाशङ्कर व्यास ।

अभयदेच—( समय १२२१ ई०) ये संस्कृत के जैन किव हैं, जिन्होंने १९ नर्ग में 'जयन्तविजय' नामक महाकाव्य की रचना की है। इस महाकाव्य में मगधनरेश जयन्त की विजय-गाथा दो सहस्र श्लोकों में विणित है।

अभिनन्द् (प्रथम )—इन्होंने 'कादम्बरीसार' नामक दस सर्गो का महाकव्य ठिया है। ये काश्मीरक थे। इनका समय १०वीं शताब्दी है। इनके पिता प्रसिद्ध नैयायिक जयन्त शहु थे। 'कादम्बरीसार' में अनुष्टुप् छन्द में 'कादम्बरी' की कथा कही गयी है। इन्होंने 'योगवासिष्ठमार' नामक अन्य ग्रन्थ भी लिखा था। क्षेमेन्द्र ने अभिनन्द के अनुष्टुप् छन्द की प्रशंसा की है। अनुष्टुप्-सततासक्ता साऽभिनन्दस्य नन्दिनी। विद्याधरस्य बदने लिगुकेव प्रभावभूः॥ मुब्रुन्तिलक [ 'कादम्बरीसार' का प्रकाशन काव्यमाला संख्या ११ में बम्बई स हो चुका है ]।

अभिनन्द (दितीय)—इन्होंने 'रामचरित' नामक महाकाच्य का प्रणयन किया है। इनका समय नवम शताब्दी का मध्य है। किव ने अपने आश्रयदाता का नाम श्रीहारवर्ष लिखा है, जिनका समय नवम शताब्दी है—नमः श्रीहारवर्षय येन हा जादनत्तरम्। स्वकोशः किवकोशानामाविभीवाय संभृतः ॥ किव के पिता का नाम शतानन्द था और वे भी किव थे। उनके १० दलोक 'सुगापितरत्नकोश' में उद्भृत है। 'रामचरित' महाकाच्य में किष्किन्धाकाण्ड में लेकर युद्धकाण्ड तक की कथा ३६ सर्गों में विणित है। यह यन्य अधूरा है। इसकी पूर्ति के ठिए दो परिशिष्ट अन्त में चार-चार सर्गों के हैं जिनमें प्रथम के रचिता स्वयं अभिनन्द हैं तथा दितीय परिशिष्ट किसी 'कायस्थकुलतिलक' गीम किव की रचना है। इस महाकाव्य में प्रसाद एवं माधुर्यगुण-युक्त विशुद्ध वैदर्भी शैली का प्रयोग हुआ है। ऋनु तथा प्राकृतिक हश्यों के वर्णन में किव की प्रकृत प्रतिभा का निदर्शन हुआ है [ 'रामचरित' का प्रकाशन १९३० ई० में गायकवाड ओरियण्टल सीरीज से हुआ है ]।

जाधार ग्रन्थ--- १. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर-डॉ० एस० के० डे नथा

डॉ॰ एस॰ एन॰ दासगुप्त, २. संस्कृत सुकवि-समीक्षा—आ॰ बलदेव उपाध्याय, ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास—आ॰ बलदेव उपाध्याय, ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास —पी॰ वरदाचार्य।

अभिनय काल्टिद्रस्य—इनके द्वारा रिचन दो चम्पू काव्य उपलब्ध होते हैं—'शावन चम्पू' तथा 'अभिनव भारत चम्पू'। 'भागवत चम्पू' का प्रकाशन गोपाल नारायण कम्पनी, युक सेलर्स, कालवादेवी, वम्बई से १९२९ ई० में हुआ है, किन्तु द्वितीय ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित हैं। 'भागवत चम्पू' का आधार 'श्रीमद्गगनन' का दशमस्कन्ध है। इसमें छह स्तवक हैं। किव का समय ११वीं शताब्दी है। वह उत्तरी पेन्नार के किनारे स्थित विद्यानगर के राजा राजशेखर का राजकिव था। राजशेखर का समय थारहवीं शताब्दी है। अभिनव कालिदास की किवता में नगन और उत्तान श्रङ्कार का बाहुल्य है और संयोगपक्ष के वर्णन में किव की बृत्ति खूब रमी है। उनके श्रङ्कार-वर्णन पर राजदरबार की विलासिना का पूर्ण प्रभाव है तथा पदों में सानुप्रासिक सौन्दर्य एवं यमक की छटा दिखाई पड़नी है। रमणीसरोजरमणीयलोचनामधुराधराध्ययधुराधरापि का। रुचिराचिरांशुरुचिराशयाशयं तरली चकार मुरली विनोदनः।। भागवत चम्पू ३।५४। 'अभिनवभारत चम्पू' में 'महाभारत' की कथा संजेप में विणित है। इसका उल्लेख लेबिसराइस केटलॉग (२४६) में है।

आधार ग्रन्थ— १. हिस्ट्री ऑफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर— कृष्णमाचारियर, २. चम्पूकाव्य का ऐतिहासिक एवं आलोचनात्मक अध्ययन —डॉ० छविनाथ विपार्टी ।

अभिनवशुप्त-दर्शन एवं काव्य शास्त्र के आचार्य। ये काइमीर-निवासी थे। इनके कथन से जात होता है कि इनके पूर्वज अन्तर्वेद (दोआब) के निवासी थे किन्तु बाद में काइमीर में आकर बस गए। इनके पिता का नाम नृसिंहगुप्त एवं पिनः मह का नाम बाराहगुप्त था। इनके पिता का अन्य नाम 'चूखल' और माता का नाम विमला या विमलाकला था । 'अन्तर्वेद्यामाधिगुःतानिधानः प्राप्योत्पत्ति प्राविशत् प्राप्र-जन्मा । श्रीकाश्मीरांश्चन्द्रचूडणवतार-निःसंख्याकैः पावितोपान्त भागान् ॥' परात्रिशिका विवरण २८०। तस्यान्वये महति कोऽपि वराहगूप्तनाम।वभूव भगवान् स्वयमन्त-काले । गीर्वाणसिन्ध् उहरीकि उताग्रहम्धी — यस्का इरोत् परमनुग्रहमाग्रहेण ॥ तस्यात्मजः चुलु रुकेति जने प्रसिद्धःचन्द्रावदात्रधिषणो नरसिहगुष्तः । यं सर्वशास्त्ररसमज्जनस्भ्रचित्तं माहेरवरी परमतांकुरुते स्मभक्तिः ।। तन्त्रालोक । अधिनव ने अपने १३ गृरुओं का विवरण प्रस्तृत किया है जिनमें प्रसिद्ध है--नरसिहगुप्त ( ग्रन्थकार के पिता ) बोमनत्य, भूतिराजतनय, इन्द्रराज, भूतिराज एवं भट्टतोत । अभिनवगृष्त प्रकाण्ड विद्वान् तथा परम शिवभक्त थे। ये आजीवन ब्रह्मचारी बने रहे। इन्होंने अनेक विषयों पर ४१ ग्रन्थों का प्रणयन किया है जिनमें ११ ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं। १. बाधपञ्च-दशिका—शिवभक्तिविषयक १५ क्लोकों का लघु ग्रन्थ, २. परात्रीशिका-विवरण— तन्त्र-शास्त्र का ग्रन्थ ३. मालिनीविजयवात्तिक—'मालिनीविजय तन्त्र' नामक ग्रन्थ का वात्तिक, ४. तन्त्रालोक-तन्त्रशास्त्र का विशाल ग्रन्थ, ५-६. तन्त्रसार तन्त्रवटधानिका-

तन्त्रसार के ग्रन्थ, ७-८. ध्वन्यालोकलोचन एवं अभिनवभारती-'ध्वन्यालोक' एवं भरत नाड्यगास्त्र की टीका, ९. भगवद्गीतार्थसंग्रह—गीता की व्याख्या, १०. परमार्थसार — १०४ इकोक का **शैवागम-ग्रन्थ, ११. ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविमशिणी**— उत्पलाचार्यकृत र्दयबर प्रत्यित्रामुत्र की टीका । चार हजार क्लोकों का ग्रन्थ । इनके अन्य अप्रकाशित ग्रत्यों के नाम इस प्रकार हैं—ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविवृत्ति-विमशिणी, कमस्तोत्र, भैरवस्तोत्र, देहस्यदेवताचकस्तोत्र, अनुभवनिवेदन, अनुतराष्ट्रिका, परमार्थहादशिका, परमार्थचर्चा, महापदंगविंगतिकप्, तन्त्रोच्चय, घटकप्रकुलक विवृति, क्रमकेलि, शिवदृष्यालोचन, पुर्व र जिचका, पदार्थ प्रवेशनिर्णयटीका प्रकीर्णकविवरण, काव्यकीतुकविवरण, कथामुख-तिलकन्, लध्बीप्रक्रिया, वेदवादविवरण, देवीस्तोत्रविवरण, तत्त्वाध्वप्रकाशिका, शिव-शस्य विना अवस्तोत्र, विम्बप्रतिविम्बअव, अनुत्तरतत्त्वविमर्शिणीवृत्ति, नाट्यालोचन, परमार्थसंत्रह, अनुत्तरगतक । अभिनवगृष्तकृत इस विशाल ग्रन्थ-राशि को तीन वर्गी में वि २७ किया जा सकता है —दार्शनिक, साहित्यिक एवं तान्त्रिक । इनका काल-निर्णय अस्तरत सृगम है। उन्होंने 'ईश्वरप्रत्यभिज्ञा विमर्शिणी' का रचनाकाल कलियुग का ८१५१ लिखा है जो गणनानुसार १०१४-१५ ई० है। इस प्रकार इनकी साहित्य-सजनाकी अवधि ९८० ई० में लेकर १०२० तक सिद्ध होती है। असिनवगुप्त उच्चकोटि के कवि, महान् दार्शनिक एवं साहित्य समीक्षक हैं। इन्होंने रस को काव्य में प्रस्व स्थान देकर उसकी महत्ता स्वीकार की है। इनका रसविषयक सिद्धान्त 'अनिव्यक्तिवाद' कहा जाता है जिसके अनुसार श्रोताओं <mark>एवं दर्शकों</mark> के हृदय में रस के तत्व (स्थाविभाव) वासना के रूप में विद्यमान रहते है और काव्य के पढने एवं नाटक के देखने से वही वासना अभिक्यक्त या। उद्बुद्ध होकर रस के रूप में परिणत हो जानी है। इन्होंने रस को व्यंजना का व्यापार माना है और उसकी स्थिति सामर्शनक या दर्शक मे ही स्वीकार की है। अभिनवगुष्त का रससिद्धान्त मने।वैज्ञानिक भिक्ति पर आधृत है। इन्होंने विशावन व्यापार के द्वारा विभावानुभाव आदि का साक्षारणीकरण होने का वर्णन किया है तथा रस को काव्य की आत्मा माना है जो ध्वनि के रूप में व्यंजित होता है। अधिनवगृष्ट प्रत्यक्तिवादर्शन के महान् आचार्य हैं।

ाधार ग्रन्थ--हिन्दी अभिनवभारती (१,३,६ अध्याय की व्याख्या)-- व्याख्याकार आ० विश्वेश्वर ।

अभिषेक—यह महाकवि आस विरचित नाटक है। इसका कथानक राम-कथा पर अधित है। इसमें ६ अंक हैं और बालि-वध से रामराज्याभिषेक तक की कथा वर्णित है। रामराज्याभिषेक के आधार पर ही इसका नामकरण किया गया है। किव ने रामचन्द्र के किष्किन्धा पहुँचने, हतुमान का लंका में जाकर सीता को सान्त्वना देने, नगरी नष्ट करने, जलाने तथा रावण द्वारा राम और लक्ष्मण के कटे हुए मस्तक को छलपूर्वक सीता को दिखाने की घटनाओं को, विशेष रूप से समाविष्ट विया है। इस नाटक में दो अभिषेकों का वर्णन है—सुपीव एवं श्रीराम का। अन्तिम अभिषेक श्रीरामचन्द्र का है और वही नाटक का फल भी है। रामायण की कथा को सजाने

एवं संवारने में किव ने अपनी मौलिकता एवं कौशल का परिचय दिया है। वालि-वध को न्यायरूप देने तथा समुद्र द्वारा मार्ग देने के वर्णन में नवीनता है। इसी प्रकार जटायु से समाचार जानकर हनुमान् द्वारा समुद्र-संतरण करने तथा राम-रावण के युद्ध-वर्णन में भी नवीनता प्रदिश्तित की गयी है। रावण की पराजय हांती है, पर वह सीता के समक्ष राम एवं लक्ष्मण की मायामयी प्रतिकृति दिखाकर उन्हें वश में करना चाहता है। उसी समय उसे सूचना मिलती है कि उसका पुत्र मेघनाद मारा गया। इसमें पात्रों के कथापकथन छोटे एवं सरल वाक्यों में है, जो अत्यन्त प्रभावशाली हैं। 'अिएंक' में वीररस की प्रधानता है पर यत्र-तत्र करूणरस भी अनुस्पूत हैं। कथोपकथन में कहीं-कहीं अन्यन्त विचित्रता भी दिखाई पड़ती है, जिसे सुनकर दर्शक चिकत हो जाते है। जैसे; रावण के इस वश्यन पर नेपथ्य से ध्विन का आना—िक रामेण, रामेण—व्यक्तिमन्द्रजिता युद्ध हते तिसमन्नराधमे। लक्ष्मणेन सह भ्राता केन त्यं मोक्ष-िएयम ॥ ५११०

आधार ग्रन्थ— १. भामनाटकचकम् (हिन्दी अनुवाद सहित ) चौखम्बा प्रकाशन २. महाकविभास—एक अध्ययन—आ० बलदेव उपाध्याय ।

अभिज्ञान शाकुन्तल—यह महाकवि कालिदास का सर्वोत्तम नाटक है। दि० कालिदास | इसमें कवि ने सात अङ्कों में राजा दुष्यन्त एवं शकुन्तला के प्रणय, वियोग तथा पुर्नीमलन की कहानी का मनोरम वर्णन किया है।

कथानक — प्रथम अङ्क में राजा दुण्यन्त मृगया खेलते हुए महींप कण्य के आश्रम में चला जाता है जहाँ उसे वृक्षों का सिचन करती हुई तीन मृनि-कन्याओं से साक्षात्कार होता है। उस समय कण्य ऋषि शकुन्तला के प्रति वह अनुरक्त हो जाता है। उस समय कण्य ऋषि शकुन्तला के किसी अमङ्गल के शान्त्यर्थ सोमतीर्थ गये हुए थे। उसका जीवन-वृत्तान्त जानने के बाद वह शकुन्तला पर आकृष्ट होता है और शकुन्तला भी उस पर अनुरक्त होती है। वार्त्तालाप के कम मे राजा को जात हो जाता है कि शकुन्तला कण्य की पुत्री न होकर मेनका नामक अप्सरा की कन्या है, जो विश्वामित्र से उत्पन्न हुई है। दोनों ही अपनी अभीष्ट-सिद्धि के लिए गान्धर्य-विधि से प्रणयसूत्र में आबद्ध हो जाते हैं।

इितीय अङ्क में दुष्यन्त अपने मित्र माढव्य (विदूषक) से शकुन्तला के प्रणय की चर्चा करता है। तभी आश्रम के दो तपस्वी आकर राजा से आश्रम की रक्षा करने की प्रार्थना करते हैं। उसी समय हस्तिनापुर से दूत सन्देश लेकर आता है कि देवी वसुमती के उपवास के पारण के दिन राजा अवश्य आयें। शकुन्तला के प्रति मुग्ध राजा तपोवन छोडना नहीं चाहता। अन्त में वह माढव्य को भेज देता है और उसके चव्चल स्वभाव को जानते हुए शकुन्तला की प्रणय-गाथा को कपोलकल्पित कहकर उसे परिहास की बात कहता है। ऐसा कहकर किव पव्चम अङ्क की शकुन्तला-परित्याग की घटना की पृष्ठभूमि तैयार कर लेता है।

यदि माढव्य का सन्देह दूर नहीं किया जाता तो सम्भव था कि सामाजिक के हृदय में यह सन्देह उत्पन्न हो जाता कि जब विदूषक इस बात को जानता था तो उसने

शकुन्तला को पत्नी रूप में ग्रहण करने से राजा को क्यों नहीं मना किया ? अतः किव इस सन्देह का निवारण द्वितीय अङ्क में ही कर देता है। तृतीय अङ्क में विरह-पीड़िता शकुन्तला के पूर्वराग का पता राजा को लग जाता है। लतागृह में पड़ी हुई शकुन्तला विरह-विदग्ध होकर राजा के पास पत्र लिखने का उपक्रम करती है और कमल के पत्ते पर पत्र लिख दिया जाता है। तत्क्षण राजा प्रकट हो जाता है और दोनों ही अपनी अभीष्ट-सिद्धि के लिए गान्धर्व-विधि से प्रणयसूत्र में आबद्ध हो जाते हैं। दोनों की प्रेम-कीडाएँ चलती है, तभी गौतमी रात्रि के आगमन की सूचना देती है और शकुन्तला चली जाती है। गौतमी शकुन्तला का समाचार जानने के लिए आती है और दुष्यन्त छिप जाता है।

चतुर्थं अंक के विष्कम्भक द्वारा यह सूचना प्राप्त होती है कि दुष्यन्त अपनी राजधानी में चला गया। उसने शकुन्तला को अपनी नामांकित अंगुठी दे दी थी कि मेरे नाम के जितने अक्षर हैं उतने ही दिनों में मैं तुम्हें राजधानी में बुला लूँगा। शकुन्तला राजा के ध्यान में मग्न है तभी दुर्वासा का आगमन होता है और वह उनका स्वागन नहीं कर पाती। दुर्वासा आतिथ्य-सत्कार न होने के कारण उसे शाप दे देते हैं कि तू जिसके ध्यान में मग्न है वह तुझे स्मरण नहीं करेगा। प्रियंवदा (शकुन्तला की सखी) दुर्वासा का अनुनय-विनय करके उन्हें प्रसन्न करती है और वे कहते हैं कि जब तेरी सखी कोई उसे अभिज्ञान दिखा देगी तो राजा पहचान जायगा। इस बीच कण्व तीर्थयात्रा से लौटकर आश्रम में आते हैं और उन्हें शकुन्तला के विवाह की जानकारी होती है। वे शकुन्तला को दुप्यन्त के पास भेजने की तैयारी करते है। शकुन्तला जब विदा होती है तो आश्रम में करुण हश्य उपस्थित हो जाता है और वनवासी कण्व द्वीभूत हो जाते हैं।

पञ्चम सर्ग में शकुन्तला को साथ लेकर गीतमी, शार्क्करव एवं शारद्वत दुष्यन्त की राजधानी में पहुँचते हैं। राजा शापवश शकुन्तला को पहचान नहीं पाता। जब शकुन्तला उसकी दी हुई अंगूठी दिखाना चाहती है तभी वह मिल नहीं पाता। (जात समय प्रियंवदा ने कहा था कि यदि तुम्हारा पित तुम्हें न पहचाने तब तुम उसे अपनी अंगूठी दिखा देना और वह तुम्हें पहचान जायगा)। गीतमी कहती है कि वह शुकावतार तीर्थ में अवश्य ही गिर गई होगी। राजा शकुन्तला का तिरस्कार करता है और शकुन्तला भी उसे कदुवचन कहती है। राजा द्वारा तिरस्कृत तथा आसन्नप्रसवा शकुन्तला को जब शार्क्करव आदि आश्रम में नहीं ले जाते तब राजा का पुरोहित उसे प्रसवपर्यन्त अपने यहाँ, पुत्री के समान, रखने को तैयार हो जाता है। पर, वह पुरोहित के यहाँ पहुँचती नहीं कि आकाश से कोई अदृश्य ज्योति उसे उठाकर तिरोहित हो जाती है।

षष्ठ अङ्क के प्रवेशक में राजा की अंगूठी बेचते हुए एक पुरुष पकड़ा जाता है और वह रक्षकों के द्वारा राजा के समक्ष लाया जाता है। अंगूठी देखते ही शाप का प्रभाव दूर हो जाता है और राजा पूर्व घटनाओं का स्मरण कर अपने निष्ठुर व्यवहार से

दुः खित हो जाता है। वह शकुन्तला के विरह में व्यथित होकर अपने को कोसता है। इसी बीच इन्द्र का सारथी मातलि अदृश्य होकर इस विचार से माढ्य्य का गला दबाता है कि विरह के कारण शान्त हुआ राजा का वीरत्व दमक उठे और वह इन्द्र पर आक्रमण करनेवाले कालनेमि प्रभृति राक्षसों का विनाश कर सके। यही बात होती भी है। राजा राक्षसों का विनाश करने के लिए प्रस्थान करता है। सप्तम अङ्क में राक्षसों का संहार कर राजा किंपुरुष पर्वत पर स्थित महिष मारीच के आश्रम पर जाता है। वहाँ उसे सिह के साथ खेलता हुआ एक शिशु दिखाई पड़ता है। खेलते समय बालक के हाथ में बंधी हुई अपराजित नामक ओषि खुलकर िर जाती है और उसे राजा उठा लेता है। बालक के साथ रहने वाली तपस्विनी यह देखकर आश्चर्यचिकत हो जाती है कि इसके माता-पिता के अतिरिक्त यदि कोई अन्य व्यक्ति इसे उठायेगा तो वह ओषि उसे सौंप बन कर काट देगी। जब वह तपस्विनी उस बालक को मिट्टी का पक्षी देकर उसे आकृष्ट करना चाहती है तब वह अपनी माँ की खोज करता है। तभी शकुन्तला आती है और राजा के साथ उसका मिलन होता है और मारीच दोनों को आशीर्बाद देते हैं।

कथा का स्रोत—'शकुन्तला' की मूल कथा 'महाभारत' और 'पद्मारूराण' में मिलती है। इनमें 'महाभारत' की कथा अधिक प्राचीन है। इस कथा में सरसता नहीं है और यह सीधी-सादी तथा नीरस है। 'महाभारन' की कथा को कवि अपनी प्रतिभा एवं कल्पनाशक्ति के द्वारा सरस तथा गरिमामया बना देता है। उसने 'महाभारत' के हीन चरित्रों को उदात्तता प्रदान कर उन्हें प्राणवन्त बना दिया है। 'महाभारत' की कथा इस प्रकार है-एक बार चन्द्रवंशी राजा दुष्यन्त आलेट करते हुए महर्षि कण्व के आश्रम में प्रविष्ट हए। उन्होंने आश्रम में घुस कर पुकारा। उस समय कण्व की अनुपस्थिति में उनकी धर्म-पुत्री शकुन्तला ने उनका सत्कार किया तथा राजा के पृछने पर अपने जन्म की कथा उनसे कह दी। उसे क्षत्रिय कन्या जानकर राजा ने उसके प्रति अपना प्रेम प्रकट किया । शकुन्तला ने कहा कि यदि आपका उत्तराधिकारी मेरा पुत्र हो तो मैं इस शर्त पर विवाह कर सकूँगी। जब राजा ने उसका प्रस्ताव मानने का वचन दिया तो दोनों ने गन्धर्व रीति से विवाह कर लिया तथा राजा ने उसके साथ सहवास किया । वह शकुन्तला को आश्वासन देकर गया कि मैं शीघ्र ही तुम्हें बुलाने के लिए मेना भेजूँगा, पर वह रास्ते में सोचता गया कि कहीं कण्व यह बात जान लें तो मुझ पर रुष्ट न हो जायें। राजा के जाने के बाद कण्व ऋषि आश्रम में आये और तपबल से सारी घटना को जानकर शकुन्तला के गान्धर्व विवाह की स्वीकृति दे दी। कुछ समय के पश्चात् शकुन्तला ने एक शिशु को जन्म दिया जो ६ वर्ष का होकर अपने पराक्रम से सिंह के साथ खेलने लगा। नौ वर्ष से अधिक शकुन्तला को अपने यहाँ रखना उचित न मान कर ऋषि ने उसे पुत्र सहित कुछ तपस्वियों के साथ दृष्यन्त की राजधानी में भेज दिया। दृष्यन्त ने शकुन्तला एवं उसके पुत्र को अपरिचित बता कर उन्हें स्वीकार नहीं किया। जब शकुन्तला जाने को तैयार हुई तब उसी समय

आकाशवाणी हुई कि शकुन्तला तुम्हारी पत्नी है और सर्वदमन तुम्हारा पुत्र है। ऐसा सुनकर पुरोहित और मन्त्रियों की राय से राजा ने उन्हें अपना लिया। उसने लोगों से कहा कि मैं सारा वृत्तान्त जानता था पर यदि में पहले ही इन्हें स्वीकार कर लेता तो आप लोग शङ्घा कर सकते थे, किन्तु आकाशवाणी के द्वारा देवताओं की स्वीकृति प्राप्त हो जाने पर इनकी शुद्धता प्रकट हो गई है।

गकुन्तला के कथानक का वैशिष्ट्य— 'महाभारत' की इस निर्जीव एवं चमत्कारहीन कथा में कालिदास ने आवश्यकतानुसार परिवर्त्तन कर इसे सरस एवं रोचक बनाया है। इस ्रथा में दुष्यन्त का चरित्र गिर गया है और वह अत्यन्त कामी, छोलुप तथा व्यशिचारी सिद्ध होता है और शकुन्तला अपने पुत्र को राजा बनाने की शर्त लगा कर एक स्वार्थी नारी के रूप मे उपस्थित होती है । शकुन्तला का प्रेम, प्रेम न रह कर, न्यापार हो जाता है। 'महाभारत' में शकून्तला दुप्यन्त से अपने जन्म की कथा स्वयं कहती है पर 'शकुन्तला नाटक' मे यह बात शकुन्तला की दो सखियों—अनुसूया एवं प्रियंवदा— की बातचीत से ज्ञात हो जाती है। ऐसा कर कवि ने शकून्तला के शील एवं मुग्धत्व की रक्षा की है। 'महाभारत' की शकुन्तला विवाह के लिए शर्त रखती है और वह प्रगल्भ, स्पष्टवादिनी एवं निर्भीक तरुणी के रूप में उपस्थित होती है। उससे हृदय की अपेक्षा मस्तिष्क का प्राधान्य है। 'शकुन्तला नाटक' की शकुन्तला में उपर्यक्त दोष नहीं है। वह लज्जावती, प्रेमपरायण एवं निब्छल मुख्या बालिका के रूप में प्रस्तुत की गई है। 'महाभारत' में बण्य फल-मूल।दि लाने वे लिए वन में गये हैं, जहाँ में वे एक या दो घण्टे के भीतर आ गये होगे। इसी अन्तराल मे प्रेम और विवाह की बात अयौक्तिक-सी लगती है। पर, कािदास ने नाटक में कष्व ऋषि को शकुन्तला के भावी अनिष्ट के शमन के लिए सोमतीर्श में जाने का वर्णन किया है। अतः उनकी दीर्घकालीन अनुपस्थिति में घटित होने वाली यह घटना स्वामाविक लगती है। कालिदास ने दुर्वासा का शाप तथा अँगूठी की बात की कल्पना कर दो महत्त्वपूर्ण नवीनताएँ जोडी हैं। इससे दुष्यन्त कामी, लोहुप, भीरु एवं स्वार्थी न होकर शुद्ध उदात्त चरित्र का व्यक्ति सिद्ध होता है। 'महाभारत' में वह समाजभीर है तथा जानबूझ कर शकुन्तला को तिरस्कृत करता है, पर कालिदास ने शाप की बात कहकर उसके चरित्र का प्रक्षालन किया है। शाप के अनुसार शक्नतला का पित द्वारा तिरस्कार आवश्यक था तथा शीलस्खलन के कारण उसका अभिशन्त होना भी अनिवार्य था। इससे उसका चरित्र, दण्ड प्रान्त कर, उज्ज्वल हो जाता है। शाप की घटना के द्वारा किव ने शकुन्तला के दण्ड का भी विधान किया है तथा अँगूठी की बात का नियोजन कर शाप-विमोचन के साधन की मृष्टि की है। राजा के पास जाने के पूर्व ही शबुत्तला की अँगूठी का गिर जाना एवं शकून्तला के तिरस्कार के पश्चात् अंगूठी के मिलने पर राजा को उसकी स्मृति का होना, ये दोनों ही बातें अत्यन्त स्वाभाविक ढङ्ग से वांणत हैं।

कथानक का वैशिष्ट्य—'शकुन्तला-नाटक' का वस्तु-विन्यास मनोरम तथा सुगठित है। कविने विभिन्न प्रसङ्गों की योजना इस ढङ्ग मे की है कि अन्त-अन्त तक उनमें

सामंजस्य बना हुआ है। इसकी विविध घटनाएँ मूल कथा के साथ सम्बद्ध हैं और उनमें स्वाभाविकता बनी हुई है। इसमें एक भी ऐसा प्रसङ्गया दृश्य नहीं है जो अकारण या निष्प्रयोजन हो । नाटक के अंत्रिमिक दृश्य का काव्यात्मक महत्त्व अधिक है । दुष्यन्त का रथ पर आरूढ़ होकर आश्रम मृग का पी<mark>ळा</mark> करते हुए। आश्रम में प्रवेश करतः संन्दर्य मे पूर्ण है। जितीय अङ्क में प्रणय-प्रतिमा अक्नुस्तला एवं प्रणयी राजा दुष्यन्त के मन्तासक उद्देष्ठन का चित्रण है। प्रथमतः द्वन्द्व का प्रारम्भ दुष्यन्त के ही हृदय में होता है कि ब्राह्मण की कन्या होने के कारण यह क्षत्रिय नृप के लिए 'अपरिग्रह' है, पर उनके अन्तर का मानव शकुन्तला को उपभोग की वस्तु मानता हु और अन्ततः सिवयों द्वारा उसके ( शकुन्त हा ) जनम का वृत्तान्त जानकर उनका आन्तरिक संघर्ष शान्त हो जाता है । वास्तविक संघर्ष कवि शकुन्तला के जीवन में घटित करता है । "जब नवोत्थित प्रणयावेग उमे एक ओर खींचता है और उसका मुग्ध स्वभाव, तपोवनोचित संस्कार तथा कन्यांचित लज्जा दूसरी आर खींचते हैं।" चौथे अङ्क के विष्कम्भक में प्रातःकाल का वर्णन कर भावी दुःख एवं वियोग की सूचना दी गई है। दुर्वासा के भय द्वर शाप जैसी महत्त्वपूर्ण घटना का सम्बन्ध इसमे है जो कवि के अपूर्व नाट्यकाशल का परिचायक है। शक्नुन्तला का बिदाई के समय मानव हृदय की करुणा ही मुलरित हो उठा है। यहाँ किव ने मानव एवं मानवेतर प्राणियां के हृदय में समान रूप से करुगा का भाव व्यञ्जित किया है। करुणा की भावता राती हंसपारिका के (पञ्चम अङ्कु के प्रारम्य में ) गीन में नावनर होती दिखाई पड़ती है । च स अङ्क काब्यत्व को दृष्टि में उत्तम है तो पाँचवे अङ्क में नाटकीय तत्त्व अधिक सबक है। छडे अङ्क के प्रवेशक में धीवर एवं पुलिस अधिकारियों की बातचीत में लोकजीवन की मुन्दर झाँकी मिलती है। ''छठा अङ्क पाँचव अङ्क का ही परिणाम है, जो प्रत्यिज्ञान, अँगुठी की उप रुब्धि से प्रारम् । होता है । उसमें दुःयन्त के अपनी जियतमा के प्रत्याख्यानजनित मानसिक परिवाप कः प्रगाढ़ अङ्कत है । समुद्रविणक् की मृत्यु घटना से राजा का आग्रह अपनी त्रियतमा की ओर से हटकर अपने पुत्र के प्रति हो जाता है, और वह भी दर्शनीय है कि पुत्र के अभाव-जान से ही प्रियतमा का प्रत्यभिज्ञान होता है। यह करुण दृश्य मातिलि-विद्युपक के संवाद द्वारा अकस्मात् आश्चर्य, क्रोध और विनोद के दृश्य में परिणत हो जाता है। अन्तिम अङ्क का घटनास्थल पृथिवी के उपरिवर्त्ती लोकों में है। मारीच आश्रम की अलोकिक पवित्रता और भुन्दरता के बीच चरम नाटकीय अवस्था का शनै:-शनै: उद्घाटन होता है -- राजा का अपने पुत्र और पत्नी से मिलन होता है। ऋषि और उसकी पत्नी राजा और उनके क्रूट्रम्य पर आशीर्वाद की वृष्टि करते हैं। ऐसे पावन और शान्त वातावरण में नाटक समाप्त होता है।"

महाकवि कालिदास पृ० १७४

वरित्र-चित्रण—चरित्र-चित्रण की दृष्टि से 'अभिज्ञानशाकुन्तल' उच्चकोटि का नाटक है। किव ने 'महाभारत' के नीरस एवं अस्वाभाविक चरित्रों की अपनी कल्पना एवं प्रतिभा के द्वारा उदात्त एवं स्वाभाविक बनाया है। इनके चरित्र आदर्श एवं उदात्तता से युक्त हैं, किन्तु उनमें मानवोचित दुर्बलताएँ भी दिखाई गयी हैं, जिससे वे काल्पनिक लोक के प्राणी न होकर भूतल के जीव बने रहते हैं।

दुष्यन्त-राजा दुष्यन्त 'शकुन्तला नाटक' का धीरोदात्त नायक है। कवि ने इसके चरित्र की अवतारणा में अत्यन्त सावधानी एवं सतर्कता से काम लिया है। इसका व्यक्तित्व बहुमुखी है। वह राजा, प्रेमी, विवेकवादी तथा हृदयवादी दोनों ही रूपों मे चित्रित किया गया है। दुष्यन्त इस नाटक में दो रूपों में चित्रित है-आदर्श-राजा एवं आदर्श-मनुष्य । उसका व्यक्तित्व अत्यन्त आकर्षक एवं प्रभावशाली है । स्वयं प्रियंवदा ने उसकी गम्भीर आकृति एवं मधुर वाणी की प्रशंसा की है--- 'दुरवगाह-गम्भीराकृतिर्मधुरमालापनप्रभुत्वदाक्षिण्यं विस्तारयति' पृ० ५४। वह वीर तथा उत्साही है । मृगया से श्रमित उसके शरीर का जिस प्रकार सेनापित द्वारा वर्णन किया गया है वह उसके शारीरिक सुगठन, परिश्रमशीलता एवं बलिष्ठता का परिचायक है। ( शकुन्तला २।४ ) । 'अनवरतधनुज्यांस्फालनकुरवर्षा ( पृ० ९६ ), नगरपरिघ प्रांशु-बाहु: ( पृ० १२३ ) उपर्युक्त वाक्यों से उसकी शरीर-सम्पत्ति का ज्ञान होता है। राजा दुष्यन्त बीर है और उसकी वीरता का उपयोग सद्कायों में होता है। वह अपनी शारीरिक शक्ति के द्वारा तपोवन की रक्षा करता है तथा इन्द्र के शशु कालनेमि-वंश के राक्षसों का दमन करता है। वह उत्साही तथा वीरता की सूर्ति है। इन्द्र का सारथी मातिल जब माढव्य पर आक्रमण करता है तो उसकी करूण पुकार सुनकर वह शीघ्र ही धनुप-बाण लेकर उसकी रक्षा के लिए उद्यत हो जाता है । इन्द्र के द्वारा साहाय्य के लिए बुलाया जाना उसकी वीरता की ख्याति एवं महत्त्व का परिचायक है।

वह अत्यन्त मधुरभाषी है। प्रियंवदा ने उसके मधुर भाषण की प्रशंसा की है। जब वह लड़िक्यों से बिदा लेता है (प्रथम अंक में) तो अपने कथन से उनको आकृष्ट कर लेता है—'दर्शनेनेव भवतीनां सम्भूत सत्कारोऽस्मि' पृ० ७९। राजा वीर होते हुए भी विनयी है। ''आश्रमवासी मुनिकुमारों के प्रति होने वाले शिष्ट व्यवहार में, अनुसूइया और प्रियंवदा से होने वाले वार्तालाप में, मातलि द्वारा प्रशंसा करने पर इन्द्र के प्रति व्यक्त किये गए सम्मान एवं कृतज्ञतासूचक शब्दों में दुष्यन्त के हृदय की विनयशीलता उमड़-सी पड़ी है।'' संस्कृत नाटक-समीक्षा पृ० ३६।

राजा धर्मभीरु है तथा राजा के रूप में वर्णाश्रमधर्म की रक्षा को ही अपना परम कर्त्तंच्य स्वीकार करता है। प्रारम्भ में वह मृगयाप्रिय वीर व्यक्ति के रूप में दिखाई पड़ता है। उसकी मृगया-सम्बन्धी मान्यताएँ मर्यादित हैं। ज्योंही उसके कान में यह बात जाती है कि 'राजन्! आश्रममृगोऽयं न हन्तव्यो न हन्तव्यः'—त्योंही वह अपनी प्रत्यंचा ढीली कर लेता है। ऋषि-मृनियों के प्रति उसके मन में असीम सम्मान एवं श्रद्धा का भाव है। आश्रम में प्रवेश करते ही उसके दर्शन से वह अपने को धन्य मानता है—'पुण्याश्रमदर्शनेन तावदात्मानं पुनीमहे'। वह आश्रम में अपने सभी वस्त्राभूषणों को उतार कर विनीत वेष में प्रवेश करता है, इससे उसकी आश्रम के प्रति भक्ति एवं पूज्य भावना प्रदर्शित होती है। वह शार्झ्रंव एवं शारद्धत को देख

कर अपने आसन से उठकर उनका अभिवादन करता है। आश्रमवासी एवं कण्व ऋषि के कत्याण की भावना उसके मन में सजग रहती है। जब शकुन्तला को लेकर आश्रमवासी उसके दरबार में जाते हैं तो वह सर्वप्रथम यही प्रश्न करता है कि—'अपि निविद्नतपसो मुनयः'। वह मर्यादा का कभी भी अतिक्रमण नहीं करता। अपूर्व लावण्यवती अनिद्य सुन्दरी शकुन्तला को देखकर वह आकृष्ट होता है, किन्तु उसके प्रति प्रेम-प्रदिश्त करने के पूर्व यह जान लेना चाहता है कि वह उसके विवाह के योग्य है या नहीं। यद्यपि उसके विवेक एवं अन्तर अपने योग्य मानने को विवश करते हैं—

असंशयं क्षत्र परिग्रहक्षमा यदार्थ्यमस्यामभिलाषि मे मनः ।

सतां हि सन्देहपदेष् वस्तुषु प्रमाणमन्तः करणप्रवृत्तयः ॥ १।२३

''इसमें सन्देह नहीं कि यह क्षत्रिय के ग्रहण करने योग्य है। क्योंकि मेरा साधु मन इमे चाहता है। किसी संदिग्ध वस्तु मे सज्जनों के अन्तःकरण की प्रवृतियाँ ही प्रमाणित दोती है।''

दुष्यन्त अपने वंश की उज्ज्वल परम्परा पर गर्व करता है। वह मानता है कि जब तक कोई भी पारव इस पृथ्वी पर राज्य करेगा तब तक तपोवन की मर्यारा तथा ऋषि-मुन्त्यों एवं उनकी कन्याओं का कोई भी बुरा नहीं हो सकता। वह गम्भीर प्रकृति का ननृष्य है। शकुन्तला का तिरस्कार करने पर शाकुर्त्रव उसे कहित्तयों से प्रहार करना है पर दुष्यन्त उसकी बातों को सहन कर कठोर आत्म-संयम का परिचय देता है। एक असाधारण रूपवती युवती जब उसे पित के रूप में मानने की प्रार्थना करती है और ऋषि भी उसके लिए तर्क उपस्थित करते है, फिर भी वह उसके प्रति झुकता नहीं। उसके इस आत्म-संयम एवं दढ़बत की प्रशंसा कंचुकी भी करता है— 'अहां धर्नापेक्षिता भर्तुः। ईहशं नाम सुखोपनतं रूपं प्रेक्ष्य कोऽन्यो विचारयित।'

उसे हम लिलत कलाओं का ममंज एवं अनुरागी के रूप में पाते हैं। वह रानी हंसपादिका के गीत को सुनकर उस पर जो टिप्पणी करना है उससे उसकी कलाभिज्ञता की प्रनीति होती है—'अहो रागपरिवाहिनीगींतिः'। वह चित्रकला में भी निपुण है। शकुन्तला के वियोग में उसने आश्रम की पृष्ठभूमि में जो उसका चरित्रांकन किया है उसमें उसके अंगसीष्टव के अतिरिक्त मानसिक भावों की भी अभिव्यक्ति हुई है। विदूषक एवं अप्सरा सानुमती दोनों ही उसकी चित्रकला की प्रशंसा किये बिना नहीं रहते।

राजा धीरोदात्त नायक, उत्तम पित तथा उत्साही प्रेमी है। अनेक पित्नयों के साथ सम्बन्ध रहने पर भी उसमें नैतिकता का भाव बना रहता है। नवीन स्त्री पर आकृष्ठ हो जाने पर भी वह अपनी अन्य स्त्रियों के प्रित सम्मान का भाव बनाये रखता है एवं उनके प्रित अपने कर्त्तंच्य से च्युत नहीं होता। वह उनकी सुख-सुविधा का सदा ध्यान रखता है। शकुन्तला के प्रित प्रगाढ़ प्रेम होते हुए भी वह रानी वसुमती के आगमन की सूचना प्राप्त कर शकुन्तला के चित्र को छिपा देता है। रानी हंसपादिका के गीत से यह ध्विन निकलती है कि वह 'अभिनव मधु-लोलुप' है, पर इस नाटक में इस वृत्ति का कोई संकेत प्राप्त नहीं होता।

किव ने दुप्यन्त में मानव-सुल म दुर्बलताओं का निदर्शन कर उसे काल्पनिक या आश्चर्यजनक पात्र नहीं बनाया है। छिप कर तपस्विकन्यकाओं के रूप-दर्शन करने एवं उनके परिहासपूर्ण वार्त्तालाप सुनने, शकुन्तला की सिवयों से अपना असत्य परिचय देने, माना की अपना को बहाने से टाल कर अपने स्थान पर माइव्य को राजधानी भेजने आदि कार्यों में उसकी दुर्बलताएँ व्यंजित हुई है। अपनी परिणीता पत्नी का तिरस्कार एवं त्याग के कारण दुष्यन्त का चरित्र गिर जाता है, पर दुर्वासा के साप के कारण उसका काला धब्बा मिट जाता है। उसका चरित्र उस पटना के कारण परमोज्जव होकर पूर्ण क्ष्य से निष्यर जाता है। उसका चरित्र उस पटना के कारण परमोज्जव होकर पूर्ण क्ष्य से निष्यर जाता है। कवि ने वियोग की तथि में दुष्यन्त को जला कर उसके वासनात्मक कलुप को निःशेष कर दिया है और उसका अन्तःकरण पवित्र होकर व्वेतकमल की भाँति प्रोज्ज्वल हो उठता है। वह शकुन्तला के विरहताप में झुल्सते हुए भी अपने धर्म एवं कर्त्तव्य का पूरा ध्यान रखता है। राजा सन्तिविहीन धर्मबुद्धि नामक विणक् की मृत्यु का समाचार पाकर उसके धन को राजकोष में न मिलाकर उसकी विधवा गर्भवती पत्नी को समर्पित कर देता है। राज्यभर में वह इस बात की घोषणा करा देता है—पेनयेन वियुज्यन्ते प्रजास्निय्वेन-बन्धुना। सस पापाहते तासां दुष्यन्त इति धुष्यताम्।।

इस घोषणा के द्वारा उसकी कर्तव्यवरायणता का ज्ञान होता है। अन्त में राजा का चिरित्र अत्यन्त स्वच्छ एवं पवित्र हो जाता है। सर्वदमन को देखते ही उसका चात्सल्य स्नेह उमड़ पडता है और वह स्नेह में निमग्न हो जाता है। शकुन्तला पर दृष्टि पडते ही वह पश्चात्ताप में पिघठ कर उसके चरणों पर गिर पडता है जिससे उसकी मूक महानता मुखरित हो उठती है। मारीच के आश्रम के पवित्र वान वरण में दुप्यन्त का प्रेम स्वस्थ एवं पावन हो जाता है और शकुन्तला के अश्रुओं को पोछने हुए वह स्वयं अपने पापों का प्रक्षालन कर लेता है।

दुष्यन्त उच्चकोटि का शासक है एवं उसमें कर्तव्यपरायणता, प्रजाप्रेम, लोभ का अभाव—ये तीन गुण विद्यमान हैं। प्रथम अंक में हाथियों का उपद्रव सुनते ही लड़िकयों से विदा लेकर तुरत उसको दण्ड देने के लिए सन्नद्ध हो जाने एवं दो तपिस्वयों द्वारा तपोवन की रक्षा के लिए बुलाये जाने पर उसके इस कथन में—'गच्छतां अवन्ती, अहमनुपदमागत एव'—उसकी कर्त्तव्यपरायणता झलकती है। शकुन्तला के विरहताप से दम्ध होने पर भी नित्यप्रति राजकाज में भाग लेना तथा रोज मन्त्रियों के कार्य का निरीक्षण किये बिना कोई आजा प्रसारित न करना, उसके वास्तविक शासक होने के उदाहरण हैं। वह स्वभाव से अवित्कथन है।

राक्षसों का संहार कर मार्ग में आते समय इन्द्र के सारथी मातिल द्वारा अपने पौरुष एवं विजय की प्रशंसा सुन कर भी राक्षसों की पराजय का सारा श्रेय इन्द्र को देता है और उसमें अपना तिनक भी योग नहीं मानता। इस दृष्टि से दुष्यन्त अपना आदर्श व्यक्तित्व उपस्थित करता है।

शक्रुन्तला—शक्रुन्तला इस नाटक की नायिका है। महाकवि ने उसके शील-निरूपण में अपनी समस्त प्रतिभा एवं शक्ति को लगा दिया है। जिस सजगता के साथ वह उसके रूप लावण्य की विवृत्ति करता है उसी प्रकार की सचेष्टता एवं कलात्मक निपुणता उसके शील को भी अनावृत्त करने में लगा देता है। निमर्गकत्या अकृत्तला तपोवन की प्रकृति की औंत नैसर्गिक सीन्दर्य की प्रतिमा है। किव उसका चरित्रकत करने में अपनी प्रतिमा को चरम सीमा पर पहुँचा देता है। शकुत्तला के जीवन में रोमांस की मादकता एवं यथार्थ की निर्मानता दोनों का अपूर्व संयोग है। जिसके चित्रण में किव की रसाई चेतना ने पर्याप्त संयम का सहारा लिया है। यदि शकुत्तर के व्यक्तित्व का रोमांस-रोमांस ही बन गया होता या यथार्थ पत्त्र यथार्थ वन कर रह गया होता तो कालिदास भारतीयता के प्रतीक न वन पाते।

दिः महाकवि कालिदास पृष् १९३ |

राजा दुष्यन्त के अनुसार शकुन्तला 'अव्याजमनोहर वपू' वाली रमणी है । वह प्रकृति की सहचरी है तथा प्रकृति की मुरम्य गोद में लालित-पाठित होने के कारण उसके हृदय में लता-वीरुधों के प्रति भी स्नेह एवं आत्मीयता हो गयी है। तपावन के कोमल वृक्षों के सिचन में उसे अपूर्व आह्नाद प्राप्त होता है। मुगछीनों के प्रति भी उसका अधिक स्नेह प्रदक्षित होता है तथा जब वह उन्हें दर्भाकरों से आहत देवती है तो उनके मुख में हिंगोट का तेल लगाती है। ऋषि कण्य भी उसे अधिक स्वेह करते हैं तथा अतिथि सत्कार का दायित्व भी उसी के ऊपर छोड़ देते हैं। इस प्रकार उसके जीवन में तपोवन की तापसी के व्यक्तित्व के अतिरिक्त गार्हस्थ जीवन की भावना का भी मंजुल सामंजस्य दिखाई पड़ना है। वह शान्त एवं पवित्र वानावरण में पोषित होकर भी अवस्थाजन्य चांचल्य से विभूषित है, जिसका रूप सिवयों के साथ होनेवाले उसके हास-परिहास में प्रकट होता है। शकुन्तला के सभी अवयव व्यक्त हो चुके हैं, पर उसका जीवन भोली-अली मुखा नायिका की भाँति है। वह राजा को देखकर अपने मन में होनेवाली काम-विकारजन्य वेदना को सखियों से भी नहीं कहती । किन्तू जब वेदना व्याधि का रूप ग्रहण कर छेती है तब सिवयों के पूछत पर अपने रहस्य को स्योलती है - 'यतः प्रभृतितपोवनरक्षिता स राजिषः' । राजा जब उसके सीन्दर्य की प्रशंसा करता है तब वह लज्जावनत हो जानी है, और प्रियंवदा हारा विवाह की चर्चा करने पर वहाँ से भागने का उपक्रम करती है । तृतीय अंक में राजा से एकान्त में मिलने पर वह बार-बार जाने का ही प्रयास करती है । उसका स्वभाव अत्यन्त सरल है। बार-बार सिखयों द्वारा परिहास किये जाने पर भी कुछ नहीं बोलती । कुलपित की कन्या होने पर भी उसे इस बात का घमण्ड नहीं है और वह अपनी सिखयों के आदेश का सहर्प पालन करती है—'हला! बकुन्तले! गच्छ, उटजात् फल मिश्रमध्यंशाजनमूपाहर' पु० ५२।

शकुन्तला का राजा के साथ गन्धर्व-विवाह करना तथा प्रणयसूत्र में आबद्ध होकर गर्भ धारण करना, कितपय आलोचको की हांष्ट्र से उसके चारित्रिक स्खलन का द्योनक है। पर, किव ने उसकी दो सिल्यों का समावेश कर एवं उनके समक्ष गन्धवे विवाह की योजना कर उसके चारित्रिक औचित्य की रक्षा की है। प्रारम्भ में दुष्यन्त के प्रति

शकुन्तला का प्रेम अत्यन्त उद्दाम एवं वासनात्मक है। उसकी विचारशक्ति थोड़ी देर के लिए अवश्य ही सजग रहती है, पर प्रेम की प्रखर ऊष्मा में वह पराजित हो जाती है। उसका यह आवेगजन्य प्रेम अन्ततः विरहताप में जलकर सुवर्ण की भौति दमकने लगता है और उसमें अपूर्व दीप्ति आ जाती है। किव ने शकुन्तला को कलावती के रूप में चित्रित किया है। वह पत्र लिखते समय (राजा के पास) अपनी काव्य-रचना शक्ति का परिचय देती है। उसके हृदय में दुप्यन्त के प्रति अपार स्नेह एवं श्रद्धा का भाव है। दुप्यन्त के द्वारा तिरस्कृत होने एवं समस्त नारी समाज पर दोषा-रोपण किये जाने पर थोड़ी देर के लिए, अवश्य ही, उसका नारीत्व जाग उठता है, पर बाद में वह सदा अपने भाग्य को ही दोषी ठहराती है।

सकी भीर पुणी के रूप में भी शकुन्तला आदर्श रूप में प्रस्तुत की गयी है। उसकी दोनों स्थित असमें अनेक प्रकार का हास-परिहास करती हैं, पर उन्हें वह बुरा नहीं मानती भाग प्रवास कोई भी रहस्य उनसे छिपाती नहीं। दोनों के प्रति उसके हृदय में प्रगाद स्नेह है। इष्यन्त के अत्यभिक आग्रह करने पर वह उनमें कहती है कि मुझे पहुंच स्थितों में पूछ लेने वीजिए। महिंग तथ्य उसे पुत्री के रूप में मानते हैं और शकुन्तला को उनका अविचल स्नेह प्राप्त होना है। पितगृह जाने के समय का लियास ने शकुन्तला के प्रति कथ्य के जिस स्नेह पर्य स्थाईता का चित्रण किया है, वह अपूर्व है। जाते समय शकुन्तला अर्थनी चिन्ता न करने को कहती है क्योंकि इससे उनका स्वास्थ्य खराब हो जायगा।

शकुन्तला का व्यक्तिन्व आदर्श हिन्दू रमणी का है। उसमें पित के प्रित पूर्ण आत्मसमपण का भाव ह एवं पित के तिरस्कार करने पर उसके अन्तस् का आग और पानी नेत्रों के मार्ग से प्रवाहित होने लगता है। राजा द्वारा व्यंग्य करने पर उसका नारीत्व जागरूक हो जाता है और वह व्यंग्योक्तियों का उत्तर कहूक्तियों से देती हुई राजा को अनार्य भी कह देती है। उसकी कहूक्तियों में उसके हृदय के वास्तिवक स्नेह का बल है। मारीच के आश्रम में जब राजा उसके चरणों पर गिर पडता है तो वह क्षमा की अद्भुत मूर्ति बनकर सारे क्रोध और कटुता को पी जाती है और राजा के प्रति उसका सारा आक्रोश गल जाता है। पुत्र के पूछने पर कि मां! यह कीन है? वह कहती है कि पुत्र भाग्य से पूछ। राजा को पहचान कर वह अपने मन में जो कुछ सोचती है उसमें उसके हृदय का स्नेह लिपटा हुआ दीखता है। ''धीरज धरो, मेरे-हृदय! आज देव ने पिछला सब बैर भुला कर मेरी सुन ली है। सचमुच ये तो आयंपुत्र ही हैं।'' वह आदर्श पत्नी की भाँति अपने पित को दोषी न ठहराकर सारे दोष को अपने भाग्य का कारण मान लेती है।

किव ने शकुन्तला का चित्रण तीन रूपों में किया है। उसका प्रथम रूप प्रेमावेश से भरी हुई उद्दाम कामानुरा युवती का है जो लतापुंजों को आमन्त्रित करती हुई राजा को पुनः आने का संकेत करती है—'लतावलयसन्तापहारक आमन्त्रये त्वां भूयोऽपि परिभोगाय'। उसका दूसरा रूप पतिद्वारा निराहत निरीह नारी का है जो उसे नीच और अनार्य कह कर डॉटती-फटकारती है। उसके तीसरे रूप में गंगा की पित्रता एवं धवलता है, जो अपूर्व क्षमादात्री के रूप में प्रकट होती है। वह राजा के सारे दोष को विस्मृत कर अपने भाग्य-विपर्यय का दोष मान कर पूर्वजन्माजित कृत्यों का फल स्वीकार करती है और मारीच ऋषि से दुर्वासा के शाप की बात श्रवण कर मानसिक समाधान प्राप्त कर लेती है।

इस नाटक के अन्य पात्र भी सजीव एवं निजी वैशिष्ट्य से पूर्ण है। कण्व तपस्या एवं साधना की मूर्ति होते हुए भी वात्सल्य स्नेह से आपूर्ण हैं: उनके हृदय में सद्गृहस्थ की भावनायें भरी हुई हैं। शकुन्तला की विदाई के समय उनके द्वारा ( शकुन्तला को ) दी गयी शिक्षा में भारतीय संस्कृति एवं सामाजिक आदर्श का रूप व्यक्त हुआ है।

रस-परिपाक—भारतीय नाट्यशास्त्र में नाटक के तीन तत्त्व हैं—वस्त्, नेता और रस । संस्कृत नाटक रसप्रधान होते है और उनमें किव का मूख्य अभिप्रेत रस-निष्पत्ति होता है। रस-व्यंजना की दृष्टि में 'अभिज्ञान शाकुन्तल' का अधिक महत्त्व है । इसका अंगी-रस श्रङ्कार है, जिसमें उसके दोनों मधो—संयोग एवं वियोग—का सुन्दर परिपाक हुआ है । कवि न संयोग की मादकता एवं वियोग की मर्मेद्रावक विह्नलना दोनों की मध्र धारा प्रवाहित की है तथा कहीं-कही हास्य. अद्भृत, गरुण, भयानक एवं वात्सल्य रस की भी मोहक ऊनियाँ सजा दी हैं। इस नाटक में साक्षात् दर्शन के द्वारा प्रेमोदय होता है। इसके प्रथम अंक के प्रारम्भ मे मृगयाप्रेमी राजा दुष्यन्त के सामने अपने प्राण को बचाने के लिए भागते हुए आश्रम मृगों तथा हाथी द्वारा किये गए विध्वंस में भयानक रस का सुन्दर परिपाक हुआ है। 'ग्रीवाभङ्गाभिरामं' इस पद्य में आचार्य मम्मट ने भयानक रस माना है। द्वितीय अंक में माढव्य की चटुल एवं परिहासपूर्ण उक्तियों में हास्यरस की छटा छिटकती है। चतुर्थ अंक में शकुन्तला की चिन्ता, दुर्वासा के शाप एवं शकुन्तला की बिदाई में करुणरस की व्यंजना हुई है। पंचम अंक में अनेक रसों का मिश्रण है। इसके प्रारम्भ में कंचूकी द्वारा अपनी वृद्धावस्था पर खेद प्रकट करने में कंचुकी की राजविषया रित, राजा का राजपद के प्रति निर्वेद, वैतालिकों की राजविषयारित तथा राजा और विदूषक के संवाद में हास्यरस का आस्वाद होता है। दि॰ शकुन्तला-समीक्षा-शकुन्तला हिन्दी अनुवाद की भूमिका पृ० २ = । चौखम्बा | हंसपादिका के गाने में राजा का दक्षिण-नायकत्व व्यक्त होता है एवं राजा और शार्ङ्गरव की क्रोधपूर्ण वार्ता में वीर रस की निष्पत्ति हुई है। दोनों ही धर्मवीर हैं और धर्म के लिए परस्पर झगड़ जाते हैं। किसी अहब्य छाया द्वारा शकुन्तला को उड़ा कर ले जाने के समाचार में अद्भूत रस दिखाई पडता है। पंचम अंक के अंकावतार में हास्यरस है जिसमें देश की तात्कालिक स्थिति का वर्णन है। पष्ठ अंक में विप्रलम्भ श्रृङ्गार का प्राधान्य है। इस अंक में राजा की विरह-वेदना एवं उसकी मनः स्थिति का मनोरम चित्रण है। वियोग शृङ्खार की विविध स्थितियों एवं उपादानों का अत्यन्त विस्तार के साथ चित्रण किया गया है। मातिल

तथा बिद्रुवक के दृश्य में राजा के हृदय में क्रोध का भाव प्रकट होता है एवं राक्षसों में लड़ने के लिए राजा के जाने में वीररस की व्याप्ति है। किव ने राजा के हृदय में उत्साह को उद्बुद्ध किया है। सप्तम अंक में मातलि की राजविषयारित का वर्णन है तथा आकाशमार्ज में रथ के उत्तरने में अद्भुत रस है। मारीच ऋषि के आश्रम में विस्माप का गाव एवं भुनिविषयारित का वर्णन है। सर्वेदमन के दृश्य में वान्सल्य रस का मुन्दर परिष्क है एवं दुष्यन्त साहत्तका के पुनर्मिक्त में संयोग शुङ्कार का वर्णन है।

ापा-शैली—अभिज्ञान शाकुरतल की भाषा प्रवाहमयी, प्रसादपूर्ण, परिष्कृत, परिमार्जित एवं नरस है । इसमें मुख्यतः वेंदर्जी रीति का प्रयोग किया गया है । केंठी में दीर्घसमस्त पदो का अधिक्य नहीं है। कवि ने अल्प शब्दों में गम्भीर आवीं की भरने का प्रयास किया है। शक्कुन्त का को देख कर दुष्यन्त के हृदय में उदिन होने वाकी प्रेम-भावना को अत्यन्त नैपुष्य के साथ व्यक्त किया गया है । कवि ने पात्रानुकूठ भाषा का प्रयोग कर नाटक को अधिक व्यावहारिक बना दिया है। इसमें संस्कृत के अतिरेक्त सर्वत्र शोरसेनी प्राकृत प्रयुक्त हुई है । कालिदास मुख्यतः कोमल नावनाओं के किव है, अतः उनके छन्द-विधान में भी शब्दावरी की सूक्रमारता एवं मृद्रस्ता दिखाई पड़ती है। कवि ने प्रकृति की मनोरम रंगभूमि में शकुन्तला के कथानक का निर्माण किया है। कहीं तो प्रकृति मानव को सहचरी के रूप में चेतन और सजीव चित्रित की गयी है और कहीं वर्णन के पृष्ठाधार को सजाने के ठिए इसका उपयोग किया गया है। चतुर्थ अंक में प्रकृति को शकुन्तला के जीवन में परिव्याप्त कर मानव एवं मानवेतर प्रकृति के बीच रागाःत्तक सम्बन्ध स्थापित किया गया है। इसमें प्रकृति वर्णन के उत्रा विम्यप्रहण कराने हुए अवी घटनाओं के भी संकेत हुआ हैं । 🛮 दे० हार्जिशस | यह नाटक अपनी रोचकता, अभिनेयता, काव्यकीशङ, रचना-चातुर्य एवं सर्वेष्रियता के कारण संस्कृत के सभा नाटकों में उत्तम माना जाता है।

अःधार-ग्रन्थ—१. अशिज्ञान शाकुन्तल —हिन्दी अनुवाद (चाखम्बा) २. सन्कृत नाटक-समीक्षा—श्री इन्द्रपाल सिंह 'इन्द्र' ३. महाकवि फालिदास —डॉ रमालंकर तिवारी ४ संस्कृत नाटक—कीथ (हिन्दी अनुवाद) ५. संस्कृत नाटककार—श्री कान्तिवन्द भरतिया।

अमरचन्द्र और अरिसिंह—कान्यशास्त्र के आचार्य। दोनों ही लेखक जिनदत्तसूरि के शिष्य हैं और इन्होंने संयुक्त रूप से 'कान्यकल्पलता' नामक ग्रन्थ की रचना की
है। इनका समय १३ वीं शताब्दी का मध्य है। इस ग्रन्थ में कान्य की ब्यावहारिक
शिक्षा प्रदान करने वाले तथ्यों या किविशिक्षा का वर्णन है। इसका प्रारम्भिक अंश
अरिसिंह ने लिखा था और उसकी पूर्ति अमरचन्द्र ने की थी। अमरचन्द्र ने इस पर
वृत्ति की भी रचना की है। 'कान्यकल्पलता' या 'कान्यकल्पलतावृत्ति' की रचना चार
प्रतानों में हुई है तथा प्रत्येक प्रतान अनेक अध्यायों में विभक्त हैं। चारों प्रतानों के
विणत विषय हैं—छन्द:सिद्धि, शब्दसिद्धि, श्लेषसिद्धि एवं अर्थसिद्धि। 'कान्यकल्पलता-

वृत्ति' में अमरचन्द्र ने अपने कई ग्रन्थों का उल्लेख किया है। वे हैं – छन्दोरत्नावली, काब्यकल्पलतापरिमल, अलंकारप्रबोध । इन्होंने 'जिनेन्द्रचरित' नामक काब्यग्रन्थ की भी रचना की है जिसे 'पद्मानन्द' भी कहा जाता है। अमरिसह के पिता लावण्यसिह भी किव थे। इन्होंने गुजरात के धोलकर राज्य के राणा धीरधवल के मन्त्री वस्तुपाल जैन की प्रशस्ति में 'मृहस्सर्द्धातंन' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था।

आधार-ग्रन्थ--भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १--आ० वलदेव उपाध्याय ।

अमरचन्द्रसूरि—ये प्रसिद्ध जैन किव है। इनका रचनाकाल १२४१ मे १२६० ई० है। इन्होंने 'वालतारत' नामक महाकाव्य की रचना की हे, जिसमे ४४ सर्ग एवं ६९५० क्लोक है। इसमें 'महाभारत' की कथा संक्षेप में विधान है। इसकी भाषा सरल तथा वैदर्भीरीति सम्पन्वत है। इन्होंने कई एन्यों की रचना की है। 'कविकल्पलना' (काव्यशिक्षा-विषयक ग्रन्थ), 'छन्दोरन्नावली', 'स्याद्शव्य-समुच्चय', 'पद्मानन्द' (काव्य) आदि इनके प्रसिद्ध ग्रन्थ है। 'बालभारत' में एक स्थल पर वेणी की तुलना तलवार से करने के कारण ये 'वेणी-कृषाण-अमर' के नाम से 'तत्कालीन किव-गोष्ठी में प्रसिद्ध हुए थे। अमरचन्द्र-सूरि जिनदत्तसूरि के शिष्य तथा अणहिलपट्टन के राजा वीसलदेव के सभा-पण्डित थे। इन्होंने 'पद्मानन्द' काव्य का प्रणयन पट्टन के बिनया कोष्टागरिक के आग्रह पर किया था।

अमरक — ये संस्कृत के प्रसिद्ध शृंगारी किव है जिन्होंने 'अमरुकशतक' नामक शृंगार मुक्तक की रचना की है। इसमें एक सो में ऊपर पद्य है। इनका शतक, हस्तलेखों में, विज्ञिन दशाओं में प्राप्त होता है, तथा इसमें श्लोकों की संख्या ९० में ११५ तक शिलती है। इसके ५१ श्लोक ऐसे हैं जो समानरूप से सभी प्रतियों में प्राप्त होते हैं, किन्तु उनके कम में अन्तर दिखाई पड़ता है। कितप्य विद्वानों ने केवल शाईलविकीड़ित छन्दवाले श्लोकों को ही अमरुक की मूल रचना मानने का विचार व्यक्त किया है, किन्तु इस मुझाव से केवल ६१ ही पद्य रहते हैं और शतक पूरा नहीं होता। कुछ विद्वान् 'अमरुकशतक' के प्राचीनतम टीकाकार अर्जुनवर्मदेव (समय १२१५ ई० के लगभग) के अभिस्वीकृत पाठ को ही प्रामाणिक मानने के पक्ष में है, पर इस सम्बन्ध में अभी निश्चितता नहीं आने पायी है।

अमरुक के जीवनवृक्त के **सम्बन्ध में** कुछ भी ज्ञात नहीं होता और न इनका समय ही निश्चित होता है। ध्वन्यालोककार आनन्दवर्द्धन ने (९४० ई०) अत्यन्त आदर के साथ इनके मुक्तको की प्रशंसा कर उन्हें अपने ग्रन्थ में स्थान दिया है।

मुक्तकेषु हि प्रबन्धेष्विव रसबन्धाभिनिवेशिनः कवयो दृश्यन्ते । तथा अमरुकस्य कवेर्मुक्तकाः शृंगारस्यन्दिनः प्रबन्धायमानाः प्रसिद्धा एव ।''—ध्वन्यालोक

आनन्दवर्द्धन से पूर्व वामन ने भी अमरुक के तीन श्लोकों को विना नाम दिये ही, उद्दृश्त किया है (८०० ई०)। इस प्रकार इनका समय ७५० ई० के पूर्व निश्चित होता है। अर्जुनवर्मदेव ने अपनी टीका 'रिसकसञ्जीवनी' में 'अमरुकशतक' के पद्यों का पर्याप्त सीन्दर्योद्घाटन किया है। इसके अतिरिक्त वेमभूपाल रचित 'शृङ्कार- दीपिका' नामक टीका भी अच्छी है। अमरुक-सम्बन्धी दो प्रशस्तियाँ प्राप्त होती हैं—

> भ्राम्यन्तु मारवग्रामे विमृढारसमीप्सवः । अमरुद्देश एवासी सर्वतः सुलभो रसः ॥ सुभाषितावली १२ अमरुककवित्वडमरुकनादेन विनिह्नुता न संचरित । श्रृङ्गारभणितिरन्या धन्यानां श्रवणिववरेषु ॥ सुक्तिमुक्तावली ४।१०१

एक किंवदन्ती के अनुसार अमरुक जाति के स्वर्णकार थे। ये मूलतः शृङ्गार रस के किव हैं और इनका वास्तविक प्रतिपाद्य है शृङ्गार । किव ने शृङ्गार रस के उभयपक्षों—संयोग एवं वियोग—का अत्यन्त हृदयग्राही एवं कलात्मक चित्र उरेहा है। 'अमरुकशतक' में शृङ्गार रस के विभिन्न अंगों—अनुभाव, नायक-नायिका आदि के सरस वर्णन प्रस्तुत किये गए हैं। कुछ विद्वानों ने यहाँ तक कह दिया है कि अमरुक ने न केवल नायक-नायिक। भैदों का अपितृ कामशास्त्र की तत्तत् नियम-सरणि को ध्यान में रखकर ही अपने मृक्तकों की रचना की है। पर, वास्तविकता ऐसी नहीं है। किव ने स्वतन्त्ररूप से शृङ्गारी पदों की रचना की है जिनमें विभिन्न प्रेमिल भावों को इस प्रकार उपन्यस्त किया गया है कि उनमें नायिका भेदों एवं कामशास्त्रीय तत्त्वों का भी समावेश हो गया है। असकक ने तत्कालीन विलासी जीवन - दाम्पत्य ) एवं प्रणय-व्यापार का सरस चित्र खींचा है. जिसे परवर्ती आचार्यों ने अपने लक्षणों के अनुरूप इन्हें देखकर लक्ष्य के रूप में उदाहन किया है। कालान्तर में रितविशास्य आचार्यों ने अमरुक के पद्यों में वात्स्यायन की साम्प्रयोगिक पद्धतियों को भी टूँढ़ कर निकाल लिया। शृङ्गार के विविध पत्नों का सफल चित्र अंकित करने में अमरक अपनी सानी नहीं रखते। इनकी नुलिका कला-विदग्ध चित्रकार की भाँति चित्र की रेखाओं की मुक्ष्मता एवं भंगिमा का मनारम रूप उपस्थित करती है। नख-शिख-वर्णन के ठिए अन्य क्षेत्र के होने पर मी कवि न नायिका के ठावण्य का मनोहर चित्र खींचा है।

शैली की दृष्टि से अमरुक ने प्रसादपूर्ण करा का निदर्शन कराया है।

इनकी शैली कालिदास के समकक्ष होती हुई कलात्मकता के पुट से अधिक अलंकृत है। इनकी भाषा अभ्यासजन्य अस के कारण अधिक परिष्कृत एवं कलातिता और नकासी से पूर्ण है, जिसमें कालिदास की सहज स्वाभाविकता का प्राधान्य न होकर नागरताजनित लचक दिलाई पड़ती है। पद-पद पर सांगीतिक सोन्दर्य एवं आपा की प्रीढ़ के दर्शन इनके ब्लोकों में होते हैं, जिनमें प्रवाह की कलकल ब्वनि तथा ध्विन और नाद का समन्वय परिदर्शित होता है। एक उदाहरण—"दम्पत्थोनिश जल्पतोगृंह-शुकेनाकणितं यद्वचस्तत् प्रातर्गृहसिधी निगदतस्तस्यातिमात्रंबधः। कर्णालम्बत पद्मरागृंहसिधी निगदतस्तस्यातिमात्रंबधः। कर्णालम्बत पद्मरागृंहसिधी निगदतस्त्रस्यातिमात्रंबधः। कर्णालम्बत पद्मरागृंहसिधी निगदतस्त्रस्य चल्चपुरे वीडार्ला विद्याति दाडिमफलल्याजेन वाग्बन्धनम् ॥" रात में बात करते हुए दम्पत्ति के वचनों को गृहशुक ने सुना और प्रातःकाल होते ही उसके गुरुजनों के निकट उन्हें जोर से दुहराने लगा। लिजजत वधु ने कान के लटके

हुए पद्मरागमणि के टुकड़े को उसकी चोंच के पास रख दिया जिससे सुग्गा उसे अनार का दाना समझ कर चुप हो गया और वधू उसके वाग्बन्धन में समर्थ हुई ।

आधार-ग्रन्थ— १. अमरुकशतक (हिन्दी अनुवाद)—अनु० पं० प्रद्युम्न पाण्डेय चौखम्बा प्रकाशन २. अमरुकशतक—(हिन्दी अनुवाद) अनु० डॉ० विद्यानिवाम मिश्र राजकमल प्रकाशन ३. अमरुकशतक (पद्यानुवाद)—मित्रप्रकाशन ४ संस्कृत कवि-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास '

अमोघ राघव चम्पू — इस चम्पू काव्य के रचियता का नाम दिवाकर है। इनके पिता का नाम विश्वेश्वर था। ग्रन्थ का रचनाकाल १२९९ ई० है। यह चम्पू अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण ट्रिवेण्ड्रम कैंटलग वी० ६३६५ मे प्राप्त होता है। इसकी रचना 'वाल्मीकि रामायण' के आधार पर हुई है। कवि ने महाकिव कालिदास की स्तृति में निम्नाङ्कित क्लोक लिखा है—

रम्याञ्लेषवती प्रसादमधुरा शृङ्गारसङ्गोज्ज्वला-चाट्रक्तैरिखलिप्रियेरहरहस्संमोहयन्ती मनः। लीलान्यस्तपदप्रचाररचना सद्वर्ण संशोभिता, भाति श्रीमतिकालिदासकविता कान्तेवतान्ते रता॥

आधार-ग्रन्थ—चम्पू काव्य का ऐतिहासिक एवं आलोचनात्मक समीक्षा—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

अलंकार सर्वस्य — अलंकार का प्रोढ़ ग्रन्थ। इसके रचियता राजानक स्थ्यक हैं। दि० राजानक स्थ्यक | 'अलंकारसर्वस्व' में ६ शब्दालंकार — पुनक्कवदानास, छेकानुप्रास, वृत्त्यनुप्रास, यमक, लाटानुप्रास एवं चित्र तथा ७५ अथीलंकारों एक मिश्रालंकार का वर्णन है। इसमें चार नवीन अलंकार हैं — उल्लेख, परिणाम, विकल्प एवं विचित्र। 'अलंकारसर्वस्व' के तीन विभाग हैं — सूत्र, वृत्ति एवं उदाहरण। सूत्र एवं वृत्ति की रचना स्थाप ने की है और उदाहरण विभिन्न ग्रन्थों से दिये है। 'अलंकार-सर्वस्व' के सृत्र एवं वृत्ति के रचियता के सम्बन्ध में विद्वानों में बहुत मतभेद रहा है। इसके टीकाकार जयरथ ने सूत्र एवं वृत्ति का रचियता रुथ्यक को ही माना है। इस ग्रन्थ के मंगलद्विक से भी इस मत की पृष्टि होती हैं —

नमस्तकृत्य परां वाचं देवीं त्रिविधविग्रहाम् । निजालंकारसूत्राणां वृत्त्या तात्पर्यमुच्यते ॥ १ ॥

किन्तु दक्षिण भारत में उपलब्ध होने वाली प्रतियों में 'गुर्वेलंकारसूत्राणां बृत्याता-त्पर्यमुच्यते' पाठ देवकर विद्वानों ने विचार किया कि वृत्ति की रचना रुध्यक के शिष्य मंखक ने की होगी। पर अब यह तथ्य स्पष्ट हो गया है कि दोनों के ही प्रणेता रुध्यक थे। परवर्त्ती आचार्यों में अप्पय दीक्षित ने रुध्यक को वृत्तिकार के भी रूप में मान्यता दी है, अतः दक्षिण की परम्परा को पूर्ण प्रामाणिक नहीं माना जा सकता।

'अलंकारसर्वस्व' में सर्वप्रथम अलंकारों का वैज्ञानिक विभाजन किया गया है और उनके मुख्य पांच वर्ग किये गए हैं तथा इनके भी कई अवान्तर भेद कर सभी अर्था- लंकारों को विभिन्न वर्गों में रखा गया है। पाच मुख्य वर्गे हैं—सादृश्यवर्ग, विरोधवर्ग, श्रुद्धलावर्गे, न्यायमूलवर्ग (तर्कन्यायम्ल, बाक्यन्यायमूल एवं लोकन्यायमृल) तथा गृहार्थप्रतीति वर्ग।

सादृष्यग रमूलक- इसके तीन उपविभाग है- भेदाभेदतृत्यप्रधान, अभेदप्रधान तथा भेदरधान । भेदाभेदतुल्यप्रधान के अन्तर्गत चार जलंकार<sup>ें</sup> हैं— उपमा, उपमेयोपमा, अन-वय एव स्मरण। अभेदप्रधान-इसके भी दो विभाग हैं-अारोपमूला तथा अध्यवसानमूला । प्रथमवर्ग में ६ अलंकार हैं—रूपक, परिणाम, सन्देह, भ्रान्तिमान्, उल्लेख एवं अपह्नति । द्वितीय वर्ग में उत्प्रेक्षा और अतिशयोक्ति का समावेश किया गया है। स दृश्यमुलक भेद के अन्तर्गत औपम्यगर्भ अलंकार के अन्तर्गत १६ अलंकार है तथा इसके भी सात वर्ग हैं—क. पदार्थगत - तृल्ययोगिता एवं दीपक, ख. वाक्यार्थ-गत-- प्रतिवस्तूपमा, दृष्टान्त एवं निदर्शना, ग. भेदप्रधान-व्यतिरेक, सहोक्ति एवं विनोक्ति, घ. विशेषणविच्छित्ति—समासोक्ति, परिकर, इ. विशेष्यविच्छित्ति—परिकरांकुर, च. विजयपविजेष्यविच्छित्ति—रलेष । अप्रस्तुतप्रशंसा, आक्षेप, अर्थान्तरन्यास, पर्यायोक्ति एटं व्याजोक्ति इसी वर्ग (गम्योगम्य ) में है । विरोधगर्भ--विरोध, विभावना, विशेषोक्ति, असंगीत, वर्षम सम, विचित्र, अधिक, अन्योन्य, विशेष, व्याघात । शृङ्खलावस्थ— कारणमाला, मालादीपक, एकावली ए६ सार । तर्कन्यायभूलक—कार्व्यालग, अनुमान । वाक्यत्यायम् एक-- यथासंख्य, पर्याय, परिवृत्ति, परिसंख्या, अर्थापत्ति, विकल्प, समूच्चय एवं नमाधि । लोकन्यायभू कि --- प्रत्यनीक, प्रतीप, मीलित, सामान्य, तद्गूण, अतद्गूण एवं उत्तर । गृहार्थप्रतीतिमुख्क — सुक्ष्म, व्याजोिक, वक्रोकि । इन अलंकारों के अतिरिक्त कुछ ऐसे भी अलंकार है जिन्हें किसी भी वर्ग में नहीं रखा गया हू । वे है—स्वताबोक्ति, भाविक. उदात्त, संसृष्टि, सकर तथा रस एवं भा**व** से सम्बद्ध सात अरुंकार—रसवत्, प्रेयस्, ऊर्जस्व, समाहित, भावोदय, भावसन्धि एवं भावशबलता । अलंकारसर्वस्व का यह वर्रीकरण चित्तवृत्ति की दृष्टि से किया गया है —तदेतेचित्तवृत्तिगतत्वेनाळङ्कारा लक्षितः । अ० स० प्र०२१४ । इसकी अनेक टीकाएँ हुई हैं जिनमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण टीका जयरथ कृत 'विमर्शिणी' है। टीकाओं का विवरण इस प्रकार है---१. राजानक अलक — इनकी टीका सर्वाधिक प्राचीन है। इसका उल्लेख कई स्थानों पर प्राप्त होता है, पर यह टीका मिलती नहीं । २. जयरथ—इनकी टीका 'विमर्शिणी' काव्यमाला में मूल ग्रन्थ के साथ प्रकाशित है। इनका समय १३ वीं शताब्दी का प्रारम्भ है। इनकी . टीकः आलोचनात्मक त्याख्या है जिसमें अनेक स्थानों पर रुब्यक के मत का खण्डन एवं मण्डन है। जयरथ ने अभिनवगृष्त के 'तन्त्रालोक' पर भी 'विवेक' नामक टीका की रचना की है। ३. समुद्रबन्ध —ये केरलनरेश रविवमी के समय में थे। इनका जन्म समय १२६४ ई० है। इन्होंने अपनी टीका में रुध्यक के भावों की सरल व्याख्या की है। अनन्तशयन ग्रन्थमाला संख्या ४० से प्रकाशित । ४. विद्याधर चऋवत्तीं-इनका समय १४वीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनकी टीकर का नाम 'संजोबनी' है। इन्होंने 'अलंकार-सर्वस्वं की श्लोकबद्ध 'निष्कृष्टार्थकारिका' नामक अन्य टीका भी लिखी है। दोनों टीकाओं का संपादन डॉ॰ रामचन्द्र द्विवेदी ने किया है। प्रकाशक है मोतीलाल, बनारसीदास।

'अलंकार मीमांसा' नामक शोध प्रबन्ध में हिन्दी अनुवाद के साथ। ५. अलंकार सर्वस्व का हिन्दी अनुवाद डॉ॰ रामचन्द्र-द्विवेदी ने किया है जो संजीवनी टीका के साथ प्रकाशित है। ६. हिन्दी अनुवाद प० रेवाप्रसाद त्रिवेदी द्वारा चीलम्बा विद्याभवन से प्रकाशित।

आधार-ग्रन्थ— १. अलेकार-मीमांसा— डॉ० रामचन्द्र द्विवेदी २. संस्कृत काव्य-शास्त्र का इतिहास— डॉ० काणे।

असंग-आर्य असंग प्रसिद्ध बौद्ध दार्शनिक वसबन्धु के ज्येष्टभाता थे । दे० वसुबन्धु । इनका समय तृतीय अताब्दी का अन्त एवं चतुर्थ शताब्दी का मध्य है। ये योगाचार सम्प्रशय (दे० बोद्धदर्शन) के विख्यात आचार्य थे। इनके गुरु का नाम आर्य मैत्रेय था । समुद्रगुप्त के समय में ये विद्यमान थे । इनके ग्रन्थ चीनी भाषा में अनुदित हैं, उनके संस्कृत रूप का पता नहीं चलता। ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है---१. महायान संपरिग्रह—इसमें अन्यन्त संक्षेप में महायान के सिद्धान्तों का विवेचन है। चीनी भाषा में इसके तीन अनुवाद प्राप्त होते हैं। २. प्रकरण आर्यवाचा--यह ग्रन्थ ग्यारह परिच्हेदों में विभक्त है। इसका प्रतिपाद्य है योगाचार का व्यावहारिक एवं नैतिक पक्ष । हेनसाङ्ग कृत चीनी अनुवाद उपलब्ध है । ३. योगाचार भूमिशास्त्र—यह अत्यन्त विद्यालकाय ग्रन्थ है जिसमें योगाचार के साधन मार्ग का विवेचन है। सम्पूर्ण ग्रन्थ अपने मूल रूप में हस्तलेखों (संस्कृत में ) में प्राप्त है। राहुल जी ने इसका मूल हस्तनेष प्राप्त विया था । इसका छोटा अंश (संस्कृत में ) प्रकाशित भी हो चुकः 🖅 इसमे १७ भूमि या परिच्छेद है— विज्ञानभूमि, मनोभूमि, सवितर्कमविचारा-भूमिः अविनर्कविचारमः त्राभूमि, अवितर्वे अविच।राभूमि, समाहिताभूमि, असमाहिताभूमि, सचिनकास्मि, अचित्तकाभूमि, धृतमयीभूमि, चिन्तामयीभूमि, भावनामयीभूमि, ध्रावक-भूमि, प्रत्येववृद्धभूमि, बोधिसत्वभूमि, सोपधिकाभूमि, निरुपधिकाभूमि ।

आधारग्रन्थ- १. बीद्ध-दर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय ।

क-अश्वघोषकृत 'बुद्धचरित' का चीनी अनुवाद ईसा की पांचवीं शताब्दी का उपलब्ध होता है। इससे विदित होता है कि भारत में पर्याप्तरूपेण प्रचारित होने के बाद ही इसका चीनी अनुवाद हुआ होगा।

ख—सम्राट अशोक का राज्यकाल ई० पू० २६९ से २३२ ई० पू० है, यह तथ्य पूर्णतः इतिहास-सिद्ध है। 'बुद्धचरित' के अन्त में अशोक का उल्लेख होने के कारण यह निश्चित होता है कि अश्वघोष अशोक के परवर्ती थे।

ग ---चीनी परम्परा अश्वघोष को किनष्क का दीक्षा-गुरु मानने के पक्ष में है। अश्वघोष कृत 'अभिधर्मिषटक' की विभाषा नाम्नी एक व्याख्या भी प्राप्त होती है जो किनष्क के ही समय में रची गयी थी।

घ—अश्वषोप रिचत 'शारिपुत्रप्रकरण' के आधार पर प्रो० ल्यूडमें ने इसका रचनाकाल हुविष्क का शासनकाल स्वीकार किया है। हुविष्क के राज्यकाल में अश्वषोष की विद्यमानता ऐतिहासिक दृष्टि में अप्रामाणिक है। इनका राज्यारोहणकाल किनष्क की मृत्यु के बीस वर्ष के बाद है। हुविष्क के प्राप्त सिक्कों पर कहीं भी बुद्ध का नाम नहीं मिलता, किन्तृ किनष्क के सिक्कों पर बुद्ध की नाम अंकित है। किनष्क बौद्धधर्मावलम्बी थे और हुविष्क ब्राह्मण धर्म का अनुयायी था। अतः अश्वषोष का उनके दरबार में विद्यमान होना सिद्ध नहीं होता।

ङ—कालिदास तथा अश्वघोष की रचनाओं का तुलनात्मक अध्ययन करने के पश्चान् यह निष्कर्ष निकलता ह कि अश्वघोष कालिदास के परवर्ती थे । कालिदास की तिथि प्रथम शताब्दी ई० पू० स्वीकार करने से यह मानना पड़ता है कि दोनों की रचनाओं में जो साम्य परिलक्षित होता है उससे कालिदास का ऋण अश्वघोष पर सिद्ध होता है।

च—किनिष्क के सारनाथ वाले अभिलेख में किसी अश्वघोष नामक राजा का उल्लेख है। विद्वानों ने इमे महाकवि अश्वघोष का ही नाम स्वीकार किया है।

छ—चीनी एवं तिब्बती इतिहासकारों ने अश्वघोष के कई उपनामों का उल्लेख किया है; और वे हैं—आर्यशूर, मातृचेष्ट आदि। बीद्धधर्म के विख्यात इतिहासकार तारानाथ भी (तिब्बती) मातृचेष्ट एवं अश्वघोष को अभिन्न मानते हैं। परन्तु यह तथ्य ठीक नहीं है। चीनी यात्री इतिंसन के (६०५-६९५ ई०) इस कथन में कि मातृचेष्ट कृत डेढ़ सा स्तोत्रों की पुस्तक 'अर्घ्यशतक' का अश्वघोष प्रभृति प्रसिद्ध विद्वान् भी अनुकरण करते हें, यह तथ्य खण्डित हो जाता है। मातृचेष्ट का कनिष्क के नाम लिखा हुआ एक पत्र 'कणिक लेख' (जो पद्यात्मक पत्र है) तिब्बती भाषा में प्राप्त होता है, जिसमें लिखा है कि मातृचेष्ट बृद्धत्व के कारण कनिष्क (कणिक) के पास आने में असमर्थ है। इस प्रकार कनिष्क एवं मातृचेष्ट की अभिन्नता खण्डित हो जाती है।

अश्वघोष के जीवनसम्बन्धी अधिक विवरण प्राप्त नहीं होते । सोन्दरनन्द' नामक महाकाव्य के अन्तिम वाक्य से विदित होता है कि इनकी माता का नाम सुवर्णाक्षी तथा निवासस्थान का नाम साकेत था । वे महाकिव के अतिरिक्त 'भदन्त', 'आचार्य', तथा 'महावादी' आदि उपाधियों से भी विभूषित थे ।

''आर्यंसुवर्णाक्षीपुत्रस्य साकेतस्य भिक्षोराचार्यस्य भदन्ताव्वघोषस्य महाकवेर्वादिनः कृतिरियम्''।

इनके ग्रन्थ के अध्ययन से ज्ञात होता है कि वे जाति से ब्राह्मण रहे होंगे।

रचनाएँ—अश्वघोष का व्यक्तित्व बहुमुखी है। इन्होंने समान अधिकार के साथ काव्य एवं धर्म-दर्शनसम्बन्धी रचनाएँ की हैं। इनके कवि-पक्ष एवं धर्माचार्य-पक्ष में कीन प्रबल है, कहा नहीं जा सकता। इनके नाम पर प्रचलित ग्रन्थों का परिचय दिया जा रहा है।

१—वज्रसूची—इसमें वर्णव्यवस्था की आलोचना कर सार्वभीम समानता के सिद्धान्त को अपनाया गया है। वर्णव्यवस्था के समर्थकों के लिए सूई की तरह चुभने के कारण इसकी अभिधा वज्रसूची है। कितप्य विद्वान् इसे अव्वघोष की कृति मानने में सन्देह प्रकट करते हैं।

२---महायान श्रद्धोत्पादशास्त्र---यह दार्शनिक ग्रन्थ है तथा इसमें विज्ञानवाद एवं श्रूत्यवाद का विवेचन किया गया है।

३—मूत्रालंकार या कल्पनामण्डितिका—सूत्रालंकार की मूल पुस्तक प्राप्त नहीं होती, इसका केवल चीनी अनुवाद मिलता है जिसकी रचना कुमारजीव नामक बौद्ध विद्वान् ने पंचम शती के प्रारम्भ में की थी। कल्पनामण्डितिका में धार्मिक एवं नैतिक भावों से पूर्ण काल्पनिक कथाओं का संग्रह है।

४—बुद्धचरित—यह अव्वघोषरचित प्रसिद्ध महाकाव्य है जिसमें भगवान् बुद्ध का चरित २८ सर्गों में वर्णित है। दि० बृद्धचरित |

४—सीन्दरनन्द—यह अश्वघोष रचित द्वितीय महाकाव्य है जिसमें महाकवि ने भगवान् बुद्ध के अनुज नन्द का चरित वर्णित किया है। दि० सीन्दरनन्द

६—गारिपुत्रप्रकरण —यह अग्वचीय रिचन नाटक है जो खण्डितरूप में प्राप्त है। मध्य एशिय। के नुर्फान नामक क्षेत्र में प्रां० ल्यूडर्स को नालपत्रों पर नीन बौद्ध नाटकों की प्रतियाँ प्राप्त हुई थीं जिनमें 'शारिपुत्रप्रकरण' भी है। इसकी खण्डित प्रति में कहा गया है कि इसकी रचना मुवर्णाक्षी के पुत्र अश्वघीय ने की थी। इसकी खण्डित प्रति से जात होता है कि यह 'प्रकरण कोटि का नाटक' रहा होगा और इसमें नव अंक थे। इस प्रकरण में मोदल्यायन एवं शारिपुत्र को बुद्ध द्वारा दीक्षित किये जाने का वर्णन है। इसका प्रकाशन ल्यूडर्म द्वारा विलन से हुआ है। इसमें अन्य संस्कृत नाटकों की भौति नान्दी, प्रस्तावना, मूत्रधार, गद्य-पद्य का मिश्रण, संस्कृत एवं विविध प्रकार की प्राकृतों के प्रयोग, भरत वाक्य आदि सभी नाटकीय तत्त्वों का समावेश है।

अश्वधोष की दार्शनिक मान्यताएँ—अश्वघोष ऐसे कलाकारों की श्रेणी में आते हैं जो कला की यविनका के पीछे छिपकर अपनी मान्यताएँ प्रकाशित करते हैं। इन्होंने किवता के माध्यम से बीद्धधर्म के सिद्धान्तों का विवेचन कर उन्हें जनसाधारण के लिए सुलभ एवं आकर्षक बनाया है। इनकी समस्त रचनाओं में बीद्धधर्म के सिद्धान्तों की झलक दिखाई पड़ती है। भगवान् बुद्ध के प्रति अट्टर श्रद्धा तथा अन्य धर्मों के प्रति सिद्धिण्ता, इनके व्यक्तित्व की बहुत बड़ी विशेषता है। दुःखवाद बौद्धधर्म का प्रमुख सिद्धान्त है। इसका चरम लक्ष्य है निर्वाण की प्राप्ति। अश्वघोष ने इसे इस प्रकार प्रकट किया है—

दीपो यथा निर्वृतिमभ्युपेतो नैवार्वीन गच्छित नान्तरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चितस्नेह क्षयात्केवलमेतिशान्तिम् ॥ एवं कृती निर्वृतिमभ्युपेतो नैवार्वीन गच्छितिनान्तिरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चित्वलेशक्षयात्केवलमेतिशान्तिम् ॥

सीन्दरनन्द १६।२८,२९

'जिस प्रकार दीपक न पृथ्वी पर जाता है, न आकाश में, न दिशा में न किसी विदिशा में; किन्तु तेल समाप्त हो जाने पर केवल शान्ति को प्राप्त होता है, उसी प्रकार निर्वाण को प्राप्त हुआ पुण्यातमा न पृथ्वी पर जाता है, न आकाश मे, न दिशा में न किसी विदिशा में. अपितु बलेशों का क्षय हो जाने के कारण वेवल शान्ति को प्राप्त हो जाता है।' यहाँ किव ने दीपक के उदाहरण द्वारा निर्वाण के तत्त्व को सरलतापूर्वक व्यक्त किया है। 'सीन्दरनन्द' महाकाब्य में नन्द को उपदेश देते हुए बुद्ध कहते है—

अवाप्यकार्योऽसि परां गीत गतो नतेऽस्तिकिब्चित्करणीय मण्वपि । अतः परं सोम्य चरानुकम्पया विमोक्षयन् कुच्छूगतान् परानपि ॥ १८।४४

'तुमने अपना कार्य पूर्ण कर लिया हे, परमगित को तुम प्राप्त कर चुके हो, तुम्हारे लिए अणुभर भी कुछ करने को अब शेप नहीं है। (अतः) अब से बाद में हे सोम्य! क्लेशों में पड़े हुए दूसरों को भी दयापूर्वक मुक्त करते हुए विचरण करो।'

काव्य-कला—अद्वघोष की कविता सरलता की मूर्ति, स्वामाविकता की खान तथा कृत्रिमता से रहित है। इनकी कविता में माधुर्य एवं प्रसाद गुणों का मुन्दर समावेश है। कवि ने महाकवि कालिदास के दाय को ग्रहण कर अपने काव्य का स्वरूप मंडित किया है। इनका व्यक्तित्व महाकाव्यकार का है और एक सफल महाकाव्य की रचना के लिए जिन गुणों की आवश्यकता है उनकी पूणंता इनमें दिखाई पड़ती है। किव वस्तुओं एवं कार्य-व्यापारों के मूर्त्त चित्रण में अत्यन्त कुशल है। अव्वघोष को मानव जीवन की भावनाओं का पूर्ण परिज्ञान था तथा किन परिस्थितियों में मनुष्य की क्या स्थिति होती है इसका चित्र उपस्थित करने में वे पूर्ण सफल हुए है। 'बुद्धचरित' में कुमार को देखने के लिए समुत्मुक रमणियों का अत्यन्त मोहक चित्र उपस्थित करना है—

शीझं समर्थापि न गन्तुमन्या गति निजग्राह ययौ न तूर्णम् । ह्रियप्रगत्माविनिगृहमाना रहः प्रयुक्तानि विभूषणानि ॥ ३।१७

'दूसरी सुन्दरी ने शीष्ट्र जाने में समर्थ होने पर भी अपनी चाठ को रोक लिया और बह वेगपूर्वक नहीं गयी, वह संकोचशीला एकान्त में पहने हुए आभूपणों को लज्जावश छिपाने लगी।'

इनमे निरीक्षणशक्ति अत्यन्त सूक्ष्म तथा कल्पनाशक्ति विकसित है जिससे इन्होंने अपने चित्रों को अधिक स्वामाविक एवं हृदयग्राही बनाया हे—

> वातायनेभ्यस्तु विनिःमृतानि परस्परायासित कुण्डलानि । स्त्रीणां विरेर्जुमुखपङ्कजानि सक्तानिहम्येष्विव पङ्कजानि ॥ ३।१९ बुद्धचरित

'वातायनों मे निकले हुए स्त्रियों के मुख-कमल, जो एक दूसरों के कुण्डलों को छू रहे ( झुब्ध कर रहे ) थे, ऐसे शोभित हुए जैसे प्रासादों में कमल लगे हुए हों।'

बाह्यप्रकृति के चित्रण में भो किव की कुशलता अवलोकनीय है। इन्होंने प्रकृति का चित्रण श्रृङ्काररस के उद्दीपन के रूप में, कहीं आलंबन के रूप में तथा कहीं नीति-विषयक विचारों को अभिव्यक्त करने के लिए किया है।

हिमालय के वृक्षों का मृत्दर वर्णन देखिए—

रक्तानि फुल्लाः कमलानि यत्र प्रदीपवृक्षा इव भान्ति वृक्षाः ।

प्रकुत्तनीलोत्पलरोहिणोन्ये सोन्मीलिताक्षा इव भान्तिवृक्षाः ॥ सौन्दरनन्द १०।२१ 'जहां लाल कमलों वाले पुष्पित वृक्ष दीपकयुक्त वृक्षों में समान शोभित हो रहे हैं, विकसित नीलकमलों से युक्त वृक्ष ऐसे शोभित होते हैं जैमे उन्होंने आंखें खोली हों।'

अश्वघोप रसविधायक कलाकार हैं। इनकी किवता में शृङ्कार, करुण एवं शान्तरस की वेगवती धारा अबाध गित में प्रवाहित होती है। इन्हें करुणरस के चित्रण में अत्यधिक दक्षता प्राप्त है। नन्द के भिक्षु बन जाने पर उनकी प्रिया सुन्दरी का करुण कन्दन, पत्नी के लिए नन्द का शोक, सिद्धार्थ के प्रवज्या-ग्रहण करने पर यशोधरा एवं उनके माता-पिता का विलाग अत्यन्त करणोत्पादक है। इसी प्रकार की कुशलता अलंकारों के प्रयोग में भी दिखाई पड़ती है। इनका अलंकार-विधान स्वानाविक एवं रसोत्कर्य-विधायक है। बाह्य एवं आन्तरिक सोन्दर्य के निरूपण के लिए ही शब्दालंकारों तथा अर्थालंकारों का समावेश किया गया है।

अश्वघोष की भाषा कोमठ, सरल एवं अकृत्रिम है। कालिदास की कवित्व प्रतिभा के निरूपण के लिए इनका महत्त्व आवश्यक है।

आधार प्रत्थ —१. महाकवि अश्वघोप—डॉ० हरिदत्त शास्त्री २. संस्कृत-कवि-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर त्यास, ३. संस्कृत काव्यकार—डॉ० हरिदत्त शास्त्री, ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ ।

अष्टाध्यायी—पाणिन विरचित प्रसिद्ध व्याकरण ग्रन्थ। 'अष्टाध्यायी' भारतीय शब्द-विद्या का प्राचीनतम ग्रन्थ है जो अपनी विशालता, कमबद्धता एवं विराट् कल्पना के कारण विश्व के अपूर्व व्याकरणों में सर्वोच्च स्थान पर अधिष्ठित हैं। इससे संस्कृत भाषा के सभी अंग आस्वर हो चुके हैं और उसमें पूर्ण वैज्ञानिकता आ गयी है। यह आठ अध्यायों में विरक्त है। इसके प्रत्येक अध्याय में चार पर तथा कुल ३९६१ सूत्र हें। 'अष्टाध्यायी' के प्रत्याहार सूत्रों की संख्या १४ ई जिनके योग से कुल सूत्र ३९९५ हो जाते हैं। इसके प्रथम दो अध्यायों में पदों के सुबन्त, तिङ्न्त-भेरों तथा वाक्य में उनके पारस्परिक सम्बन्ध का विचार किया गया है। तृतीय अध्याय में धातुओं के द्वारा शब्द-सिद्धि का निष्ठपण तथा चतुर्थ और पञ्चम अध्यायों में प्रातिपदिकों एवं शब्द-सिद्धि का विवेचन है। षष्ठ एवं सप्तम अध्यायों में सुबन्त और तिङ्न्त शब्दों की प्रकृति-प्रत्ययात्मक सिद्धि तथा स्वरों का विवेचन है। अष्टम अध्याय में 'सिन्नहित पदों के शीघोच्चारण से वर्णों या स्वरों पर पड़ने वाले प्रभाव की चर्चा है।' पतञ्जलिकालीन भारतवर्ष पृ० १८। इस ग्रन्थ में निम्नांकित प्रतिपाद्य की चर्चा है।' पतञ्जलिकालीन भारतवर्ष पु० १८। इस ग्रन्थ में निम्नांकित प्रतिपाद्य की

विषयों की चर्चा की गयी है—संज्ञा एवं परिभाषा, स्वरों तथा त्यञ्जनों के भेद, धातु-सिद्ध कियापद, कारक, विभक्ति, एकदेश, समास, कृदन्त, सुबन्त, तद्धित, आगम, आदेश, स्वर्रावचार, द्वित्व तथा सन्धि। इसके चार नाम उपलब्ध होते है—अष्ट्रक, अष्टाध्यायी, शब्दानुशासन एवं वृत्तिसूत्र। शब्दानुशासन नाम का उल्लेख पुरुषोत्तमदेव, सृष्टिधराचार्य, मेधातिथि, न्यासकार तथा जयादित्य ने किया है। महाभाष्यकार भी इसी शब्द का प्रयोग करते है।

'अथेति शब्दोऽधिकारार्थः प्रयुज्यते । शब्दानुशासन नाम शास्त्रमधिकृतं वेदितव्यम् । 'महाभाष्य' की प्रथम पंक्ति ।

'महाभाष्य' के दो स्थानों पर 'वृत्तिसूत्र' नाम आया है तथा जयन्तभट्ट की 'न्यायमब्जरी' में भी 'वृत्तिसूत्र' का उल्लेख है।

वृत्तिसूत्रं तिलाभाषाः कपत्रीकोद्रवौदनम् ।

अजडाय प्रदातव्यं जडीकरणमुत्तमम् ॥ न्यायमञ्जरी पृ० ४१=

'अष्टाध्यायी' में अनेक सूत्र प्राचीन वैयाकरणों से भी लिये गए हैं तथा उनमें कहीं-कहीं किचित् परिवर्त्तन भी कर दिया गया है । इसमें यत्र-तत्र प्राचीनों के श्लोकांशो का भी आभास मिलता है—

तस्मैदीयते युक्तं श्राणामांसीदनाट्टिठन्, ४।४।६६,६७ वृद्धिरादैजदेङ्गुणः, १।१।१,२ पाणिनि ने अनेक आपिशिल सूत्र भी ग्रहण किये है तथा 'पाणिनीय शिक्षासूत्र' भी आपिशिल के शिक्षासूत्रों से साम्य रखते हैं। इनके पूर्व का कोई भी व्याकरण-ग्रन्थ प्राप्त नहीं होता, अतः यह कहना किठन है कि पाणिनि ने किन-किन ग्रन्थों से सूत्र ग्रहण किये। प्रातिशाख्यों तथा श्रीतसूत्र के अनेक सूत्रों की समता पाणिनीय सूत्रों के साथ दिखाई पड़ती है। 'अष्टाध्यायी' की पूर्त्ति के लिए पाणिनि ने धातुपाठ, गणपाठ, उणादिसूत्र तथा लिङ्गानुशासन की भी रचना की है जो उनके शब्दानुशासन के परिशिष्ट रूप में मान्य हैं। प्राचीन ग्रन्थकारों ने इन्हें 'खिल' कहा है।

उपदेशः शास्त्रवाक्यानि सूत्रपाठः खिलपाठःच । काशिका १।३।२

नहि उपदिशन्ति खिलपाठे ( उणादिपाठे ) भर्नृहिरिकृत महाभाष्यदीपिका पृ० १४९ पाश्चात्य विद्वानों ने 'अष्टाध्यायी' का अध्ययन करते हुए उसके महत्त्व को स्वीकार किया है । वेबर ने अपने इतिहास में 'अष्टाध्यायी' को संसार का सर्वश्रेष्ठ व्याकरण माना है । क्योंकि इसमें अत्यन्त सूक्ष्मता के साथ धानुओं तथा शब्द का विवेचन किया गया है । गोल्डस्ट्रकर के अनुसार 'अष्टाध्यायी' में संस्कृत भाषा का स्वाभाविक विकास उपस्थित किया गया है । पाणिनि-व्याकरण की विशेषता धानुओं से शब्द-निर्वचन की पद्धित के कारण है । उन्होंने लोकप्रचिलत धानुओं का बहुत बड़ा संग्रह धानुपाठ में किया है । पाणिनि ने 'अष्टाध्यायी' को पूर्ण, सर्वमान्य एवं सर्वमत-समन्वित बनाने के लिए अपने समग्र पूर्ववर्त्ती साहित्य का अनुशीलन करते हुए उनके मत का उपयोग किया तथा गान्धार, अंग, वंग, मगध, किंन्य आदि समस्त जनपदों का परिश्रमण कर वहाँ की सांस्कृतिक निधि का भी समावेश किया है । अतः तत्कालीन भारतीय चाल-ढाल, आचार-व्यवहार, रीति-रिवाज, वेश-भूषा, उद्योग-धंधों, वाणिज्य-उद्योग,

भाषा, तत्कालीन प्रचलित वैदिक शाखाओं तथा सामग्रियों की जानकारी के लिए 'अष्टाध्यायी' एक खुले हुए सांस्कृतिक कोश का कार्य करती है। इनका व्याकरण इतना व्यवस्थित, वैज्ञानिक, लाघवपूर्ण एवं सर्वांगपूर्ण है कि सभी व्याकरण इसके समक्ष निस्तेज हो गए एवं उनका प्रचलन बन्द हो गया। विश्वाणिति ]

आधार ग्रन्थ—१. अष्टाध्यायी (काशिका सिंहत)—चीलम्बा २. अष्टाध्यायी (आंग्ल अनुवाद)—एस० राय ३. अष्टाध्यायी (हिन्दी भाष्य) भाग १, २, श्रीब्रह्मदत्त जिज्ञासु भाग ३ डॉ० प्रज्ञाकुमारी ४. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १, २ पं० युधिष्ठिर मीमांसक ४. पाणिनिकालीन भारतवर्ष—डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल ६. पाणिनि-परिचय—डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल ७. पतव्जिलकालीन भारत— डॉ० प्रभुदयाल अग्निहोत्री ६. द स्ट्रकचर ऑफ अष्टाध्यायी—पवाटे १. पाणिनि, हिज एलेस इन संस्कृत लिटरेचर—गोल्डस्ट्रकर १०. पाणिनीयव्याकरण का अनुशीलन— डॉ० रामशंकर भट्टाचार्य ११. पाणिनीय धातुपाठ समीक्षा—डॉ० भगीरथ प्रसाद त्रिपाठी।

अष्टाभ्यायी के युक्तिकार—'अष्टाध्यायी' के गूढ़ार्थ को स्पष्ट करने के लिए अनेक वृत्तियाँ लिखी गयी हैं, उनका विवरण इस प्रकार है—

- १— पाणिनि—स्वयं पाणिनि ने अपने शब्दानुशासन पर स्वोपज्ञ वृत्ति लिखी थी जिसका निर्देश 'महाभाष्य' (१।४।१), 'काशिका' (४।१।११४) तथा 'महाभाष्य-दीपिका' में है।
- २— श्वोभूति (वि० पू० २९०० वर्ष) जिनेन्द्रबुद्धि के 'न्यास' से ज्ञात होता है कि इन्होंन 'अष्टाध्यायी' की वृत्ति लिखी थी। इनका उल्लेख 'महाभाष्य' (१।१।५६) में भी है।
- ३—व्याडि (वि० पू० २९०० वर्ष) जिनेन्द्रबुद्धि के वचन से ज्ञात होता है कि इन्होंने 'अष्टाध्यायी' की किसी वृत्ति का प्रणयन किया था।
- ४—कुणि—(वि० पू० २००० मे भी प्राचीन)— अर्तृहरि, कैयट तथा हरदत्त प्रभृति वैयाकरणों ने इनकी वृत्ति का उल्लेख किया है। ('महाभाष्य', १।१।३८)
- ५—माधुर (वि० पू० २००० वर्ष से प्राचीन )— भाषावृत्तिकार पुरुषोत्तमदेव ने 'माधुरीवृत्ति' का उल्लेख किया है (अष्टाध्यायी वृत्ति १।२।५७) तथा 'महाभाष्य' (४।३।१०१) में भी इसका निर्देश है।
- ६—वररुचि—ये वार्त्तिककार वररुचि से भिन्न एवं उनके परवर्ती हैं। ये सम्राट् विक्रमादित्य के सभासद् तथा उनके धर्माधिकारी भी थे। इनके ग्रन्थ हैं—'तैतिरीय-प्रातिशाख्यव्याख्या', 'निरुक्तसमुच्चय', 'सारसमुच्चय', 'प्रयोगविधि', 'लङ्क्विवेषविधि', 'कातन्त्र उत्तरार्ध', 'प्राकृत-प्रकाश', 'कोश', 'उपसर्गसूत्र', 'पत्रकौमुदी' तथा 'विद्यासुन्दर-प्रसंग काव्य'।
- ७—देवनन्दी (वि० पू० ५०० वर्ष ) इन्होंने 'शब्दावतारन्यास' नामक 'अष्टा-ध्यायी' की टीका लिखी है, किन्तु सम्प्रति अनुपलब्ध है । इनके अन्य ग्रन्थ हैं — 'जैनेन्द्र-ब्याकरण', 'वैद्यकग्रन्थ', 'तत्त्वार्थंसूत्रटीका', 'धातुपाठ', 'गणपाठ' तथा 'लिङ्गानुशासन' ।

च — चुिल्ल भिट्ट (सं० ७०० से पूर्व) — जिनेन्द्रबुद्धि विरचित 'न्यास' (भाग १ पृ० ९) एवं उसकी टीका में (तन्त्रप्रदीप) इनके 'शब्दावतार' नामक ग्रन्थ का उल्लेख है।

९—निर्लूर—(सं०७०० से पूर्व) 'त्यास' में (भूमिका आग पृ०?) इनका उल्लेख मिलता है।

१०, ११--जयादित्य तथा वामन- ( ६५०-७०० संवन् )।

दोनों की संयुक्त वृत्ति का नाम 'क।शिका' है। 'काशिका' के प्रारम्भिक पांच अध्यायों को जयादित्य ने तथा शेष तीन अध्यायों को वामन ने लिखा है। इसमें अनेक ऐसे वृत्तिकारों के नाम है जिनका पहले कोई विवरण प्राप्त नहीं था। इसमें प्राचीन वृत्तियों के आधार पर अनेक सूत्रों की व्याख्या की गयी है। 'काशिका' की अनेक व्याख्यायें लिखी गयी हैं जिनमें जिनेन्द्रबुद्धि रचित 'काशिका विवरण पश्चिका' नामक ग्रन्थ अत्यन्त प्रसिद्ध है। यह 'न्यास' के नाम से विख्यात है।

जिनेन्द्रबुद्धि बौद्ध थे और इनका समय ७ वीं शताब्दी है। 'न्यास' के ऊपर मैत्रेय-रक्षित ने 'तन्त्रप्रदीप' (१२ वीं शती), मिल्लिनाथ ने न्यासोद्योत (१४ वीं शती), महामिश्र ने 'व्याकरणप्रकाश' (१५ वीं शती) तथा रत्नमित ने भी टीकाएँ जिन्दी हैं।

?२—विमलमित—(सं० ७०२) इन्होंने 'भागवृत्ति' नामक 'अष्टाध्यायी' की वृत्ति लिखी है जो सम्प्रति अप्राप्य है। इसके अनेक उद्धरण 'पदमञ्जरी' 'भाषावृत्ति' 'दुर्घटवृत्ति' 'अमरटीकासर्वस्व', 'शब्दकीस्तुभ' तथा 'सिद्धान्तकीमुदी' प्रभृति प्रन्थों में उपलब्ध होते हैं।

१३—मैत्रेयरक्षित (सं० ११६५) - इन्होंने 'अष्टाध्यायी' की दुर्घट वृत्ति लिखी है। १४—पुरुषोत्तमदेव—(सं० १२०० से पूर्व) इन्होंने 'भाषावृत्ति' नामक वृत्तिग्रन्थ लिखा है।

१५—शरणदेव — (सं० १२३०) इन्होंने 'अष्टाध्यायी' के ऊपर 'दुर्घट' नामक वृत्ति की रचना की है। इनकी व्याख्या विशेष सूत्रों पर ही है। सम्प्रति यह वृत्ति उपलब्ध है तथा 'शब्दकीस्तुभ' सहश अर्वाचीन ग्रन्थों में इसके विचारों का खण्डन किया गया है। इसमें शतशः दुःसाध्य प्रयोगों के साधुत्व का निदर्शन है। ग्रन्थ का रचनाकाल १२३० संवत् (शकाब्द १०९५) दिया हुआ है।

१६—भट्टोजिदीक्षित (सं० १४१०–१६००)—इन्होंने 'शब्दकीस्तुः' नामक वृत्ति लिखी है । (दे० भट्टोजिदीक्षित् )।

१७—अप्पयदीक्षित—इनकी वृत्ति का नाम 'सूत्रप्रकाश' है जो हस्तछेख के रूप में हैं। दि० अप्पयदीक्षित ।।

१८—नीलकण्ठ वाजपेयी (सं०१६००-१६५०)—इनकी वृत्ति का नाम 'पाणिनीयदीपिका' है। सम्प्रति यह ग्रन्थ अनुपलब्ध है।

१९—अन्नभट्ट (सं०१६५०)—इन्होंने 'पाणिनीयमिताक्षरा' नामक वृत्ति लिखी है जो प्रकाशित हो चुकी है।

अष्टाध्यायी के अन्य वृत्तिकारों की सूची-

२० — विश्वेश्वर सूरि — 'व्याकरणसिद्धान्तस्धानिधि'

२१—ओरम्भट्ट—ब्याकरणदीपिका

२२---स्वामी दयानन्द सरस्वती---अष्टाध्यायी भाष्य

२३ - अघन नेनार्य-प्रक्रियादीपिका

२४—नारायण मुधी—अष्टाध्यायी प्रदीप

२५-- रुद्रधर -- अष्ट्राध्यायी वृत्ति

२६-सदानन्द-तत्त्वदीपिका

इनके अतिरिक्त अनेक <mark>वृ</mark>त्तिकार है जिनका विवरण मीमांसक जी के ग्रन्थ में है । आधार ग्रन्थ—संस्कृत व्याकरणकास्त्र का इतिहास भाग १–पं० युधिष्टिर मीमासक

आचार्य जयदेव-इन्होंने 'चन्द्रालोक' नामक लोकप्रिय कान्यशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है। ये 'गीतगोविन्द' के रचिंयता जयदेव से सर्वथा भिन्न हैं। इन्होंने 'प्रसन्नराघव' नामक नाटक की भी रचना की है । तत्कालीन समाज में ये पीयूपवर्ष के नाम से विख्यात थे । चन्द्रालोकमम् स्वयं वितन्ते पीयूपवर्षः कृती । चन्द्रालोक १।२ इनके पिता का नाम महादेव एवं माता का नाम मुमित्रा था - श्रवणयोरयासीदानिथ्यं न किमिह महादेवतनयः । सुमित्रा कुक्षिजन्मनः, प्रसन्नराघव, प्रस्तावना १।४ गीतगीविन्दकार जयदेव के पिता का नाम भोजदेव एवं माता का नाम राधादेवी या रामादेवी था। इनका समय महराज लक्ष्मणसेन का काल है (द्वादशशतक का आरम्भ) किन्तु चन्द्रालोककार जयदेव का समय अनिश्चित है। संभवतः ये १३ वीं शताब्दी के मध्य चरण में रहे होंगे। 'प्रसन्नराघव' के कुछ श्लोक 'शार्क्सधरपद्धति' में उद्भृत हैं जिसका रचनाकाल १३६३ ई० है। जयदेव ने मम्मट के काव्यलक्षण का खण्डन किया है, अतः वे उनके परवर्ती है। इन्होंने 'विचित्र' एवं 'विकल्प' नामक अलंकारों के लक्षण रुप्यक के ही अब्दों में दिये है, अतः ये रुप्यक के भी पश्चाद्वर्ती सिद्ध होने है। इस प्रकार इनका समय रुथ्यक (१२०० ई०) एवं बार्ङ्गधर (१३५० ई०) का मध्यवर्त्ती निश्चित होता है। कुछ विद्वान् जयदेव एवं मैथिल नैयायिक पक्षधर मिश्र को अभिन्न सिद्ध करना चाहते है पर अब यह निश्चित हो गया है कि दोनो भिन्न व्यक्ति थे और पक्षधर मिश्र का समय १४६४ ई० है।

'चन्द्रालोक' काव्यशास्त्र का सरल एवं लोकप्रिय ग्रन्थ है जिसमें २९४ इरोक एवं १० मयूल है। इसकी रचना अनुष्टुष् छन्द में हुई है जिसमें लक्षण एवं लक्ष्य दोनों का निबन्धन है। प्रथम मयूल में काव्यलक्षण, काव्यहेनु, रूढ़, यीगिक आदि का विवेचन है। द्वितीय में शब्द एवं वाक्य के दोष तथा तृतीय में काव्य लक्षणों [नाट्यशास्त्र (भरतहत) में विणित ] का वर्णन है। चतुर्थ में दस गुण विणित हैं और पंचम मयूल में पाँच शब्दा-लंकारों एवं सी अर्थालंकारों का वर्णन है। षष्ठ मयूल में रस, भाव, रीति एवं वृत्ति तथा सप्तम में व्यंजना एवं ध्वनि के भेदों का निरूपण है। अष्टम मयूल में गुणीभूतव्यंग्य का वर्णन है और अन्तिम दो मयूलों में लक्षण एवं अभिधा का विवेचन है। इस ग्रन्थ की विशेषता है एक ही श्लोक में अकालंर या अन्य विषयों का लक्षण देकर उसका उदाहरण प्रस्तुत करना। इस प्रकार की समासशैली का अवलंब लेकर लेखक ने ग्रन्थ को अधिक बोधगम्य एवं सरल बनाया है। 'चन्द्रालोक' में सबसे अधिक विस्तार अलंकारों का है और इन्होंने १७ नवीन अलंकारों का वर्णन किया है—उन्मीलित, परिकराङ्कुर, प्रौढ़ोक्ति, संभावना, प्रहर्षण, विषादन, विकस्वर, विरोधाभास, असंभव, उदारसार, उज्ञास, पूर्वकृष, अनुगुण, अवज्ञा, पिहित, भाविकच्छिव एवं अन्योक्ति। अध्येताओं में इस ग्रन्थ का अधिक प्रचार है और हिन्दी के रीतिकालीन आचार्यों के लिये यह ग्रन्थ मुख्य उपजीव्य था। इस ग्रुग के अनेक आलंकारिकों ने इसका पद्मानवाद किया था। इसकी संस्कृत में अनेक टीकाएँ हैं—

१—शरदागम टीका—इसके रचयिता प्रद्योतनभट्ट हैं। इन्होंने कामसूत्र की भी टीका की थी (१५७७ ई० में ) और 'कंदर्पचूडामणि' नामक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ का भी प्रणयन किया था।

२—रमा टीका—इसके रचःयता वैद्यनाथ पायगुण्ड हैं। ये प्रसिद्ध वैयाकरण नागोजीभट्ट के शिष्य थे।

३—राकागम टीका—टसके रचियता गागाभट्ट है। इनका वास्तविक नाम विश्वेदवरभट्ट था। इनका ममय १६२६ वि० सं० है।

अप्पयदीक्षित कृत 'कृवलयानन्द' एक प्रकार से चन्द्रालोक के 'पंचममयूख' की विस्तृत व्याख्या ही है। इसकी अन्य टीकाएँ भी हैं—विरूपाक्ष कृत शारदशवंदी, वाजचन्द्रचन्द्रिका एवं चन्द्रालोकदीपिका आदि। हिन्दी में चन्द्रालोक के कई अनुवाद प्राप्त होते है। चीखम्बा विद्याजवन से संस्कृत हिन्दी टीका प्रकाशित है।

आधारग्रन्थ चन्द्रालोक-मुधा —पं० विश्वनाथ त्रिाठी ।

आचार्य दण्डी—इन्होंने 'काव्यादर्श' नामक सुप्रसिद्ध अलंकारग्रन्थ का प्रणयन किया है। ि के काव्यादर्श | इनके जन्म एवं अन्य बातों के लिए देखिए दण्डी ] ये अलंकारवादी आचार्य है और काव्य के शोमाकारकधर्म को अलंकार कहते हैं। इन्होंने 'काव्यादर्श' में अलंकार दोप, गुण एवं काव्य-रूप का वर्णन किया है। इनके अनुसार इष्ट या चमत्कारपूर्ण पदावली ही काव्य है—शरीरं ताविद्यष्टर्थव्यविख्या पदावली। १११० काव्यादर्श। काव्य के हेनु पर विचार करते हुए इन्होंने प्रतिभा, अध्ययन एवं अभ्याम तीनों के संयुक्त रूप को काव्य का कारण स्वीकार किया है। ये प्राक्तन संस्कार से उत्पन्न प्रतिभा के न रहने पर भी अध्ययन एवं अभ्यास के कारण किया में काव्य-रचना की शक्ति को स्वीकार करते हैं—

नैसर्गिकी च प्रतिभा श्रुतं च बहु निर्मेलम् । अमन्दश्चाभियोगोऽस्याः कारणं काव्यसम्पदः ॥ १।१०३ न विद्यते यद्यपि पूर्ववासनागुणानुबन्धिप्रतिमानमद्भुतम् । श्रुतेन यत्नेन च वागुपासिता ध्रुवं करोत्येव कमप्यनुग्रहम् ॥ १।१०४

दोष के संबंध में दण्दी की हिष्ट अत्यन्त कड़ी है। इनके अनुसार दोष-युक्त काव्य कवि की मूर्खता का द्योतक एवं दोष-रहित तथा गुणालंकारपूर्ण रचना कामधेनु के समान होती है। दोषों के कारण काव्य उसी प्रकार अग्राह्य हो जाता है जिस प्रकार मुन्दर शरीर इवेत कुष्ठ से युक्त होने पर गहित हो जाता है---

> गौर्गोः कामद्र्या सम्यक् प्रयुक्ता स्मर्यते बुधैः । दुष्प्रयुक्ता पुनर्गीत्वं प्रयोक्तुः सैव शंसति ॥ तदल्पमपि नोपेक्ष्यं काव्ये दुष्टं कथंचन । स्याद् वपुः सुन्दरमपि श्वित्रेणैकेन दुर्भगम् ।। १।६,७

दण्डी ने सर्वप्रथम वैदर्भी, गौड़ी एवं पांचाली रीतियों का पारस्परिक भेद स्पष्ट किया और श्लेष, प्रसाद, समता प्रभृति दस दोषों को वैदर्भीरीति का प्राण कहा-इति वैदर्भमार्गस्य प्राण्यदशगुणाः स्मृताः १।४२ । दण्डी के इसी विचार के कारण आध्निक विद्वान् इन्हें रीतिवादी आचार्य भी स्वीकार करते हैं। अलंकार के संबन्ध में दण्डी की दृष्टि अत्यन्त ब्यापक है और वे रस, रीति एवं गुण को अलंकार में ही अन्तर्भुक्त कर देते हैं। यद्यपि इन्होंने रस, रीति एवं गुण के अस्तित्व को स्वीकार किया है पर उनकी स्वतन्त्र सत्ता नहीं मानते, और न उन्हें अधिक महत्त्व देते हैं। इन सबों को इन्होंने अलंकार के साधक तत्त्व के ही रूप में स्वीकार किया है। महाकाव्य के वर्णन में दण्डी ने अवय्य ही रस की महत्ता स्वीकार की है। इन्होंन काव्य के तीन प्रकार माने हैं- -गद्य, पद्य एवं मिश्र तथा पद्य के मुक्तक, कूलक, कोष, संघात आदि भेद किये हैं। पद्य के भेदों में दण्डी ने महाकाव्य के स्वरूप का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है-

अलंकार-विवेचन के क्षेत्र में दण्डी की अनेक नवीन स्थापनायें हैं। इन्होंने उपमेयोपमा, प्रतिवस्तूपमा, तूल्ययोगिता, भ्रान्तिमान् एवं संशय को उपमा का ही प्रकार माना है। इन्होंने उपमा के ३३ भेद किये है जिनमें से अनेक भेदों को परवर्ती आचार्यों ने स्वतन्त्र अलंकार के रूप में मान्यता दी है। दण्डी ने भामह द्वारा निरस्त हेत्, सूक्ष्म एवं लेश अलंकार को 'वाणी का उत्तम भूषण' मान कर उन्हें स्वतन्त्र अलंकार का रूप दिया तथा 'दीपकावृत्ति' नामक दीपक अलंकार के नवीन भेद की उद्भावना की। इन्होंने भामह द्वारा अप्रतिष्ठित स्वभावोक्ति अलंकार को अलंकारों की पंक्ति में प्रथम स्थान देकर उसकी महत्ता स्वीकार की और यमक, चित्र एवं प्रहेलिका का विस्तृत विवेचन कर उनका महत्त्व दर्शाया । इन्हीं नवीन तथ्यों के विवेचन के कारण दण्डी का महत्त्वपूर्ण योग माना जाता है।

आधार ग्रन्थ---१. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १,२,---आ० बलदेव उपाध्याय २. अलंकारानुशीलन —राजवंश सहाय 'हीरा' ३. भारतीय काव्यशास्त्र के प्रतिनिधि सिद्धान्त--'हीरा'।

आचार्य दिग्विजय चम्पू — इस चम्पू काव्य के रचियता कवि बल्ली सहाय हैं। काव्य का रचनाकाल १५३९ ई० के आसपास है। ये बाघुल गोत्रोद्भव व्यक्ति थे। इसमें किव ने आचार्य शंकर के दिग्विजय को वर्ण्यविषय बनाया है। इस चम्पू का आधार ग्रन्थ है आनन्दगिरि कृत 'शंकरदिग्विजय' काव्य । सम्प्रति यह चम्पू अप्रकाशित है और इसकी प्रति खण्डित है जो सप्तम कल्लोल तक है और यह कल्लोल भी अपूर्ण है। इसके पद्य सरल तथा प्रसादगुणयुक्त हैं और गद्यभाग में अनुप्रास एवं यमक का प्रयोग किया गया है। काव्य का प्रारम्भ शिव की वन्दना में हुआ है!

जटाबन्धोदंचच्छशिकरहृताज्ञानतमसे जगत्रृष्टिस्थेमश्लथनकलनस्फारयशसे। वटक्ष्मारुण्यमूलप्रवणमुनिविस्मेरमनसेनमस्तस्मै कस्मैचन भुवनमान्याय महसे। १।१ इस चम्पू का विवरण डिस्किटिव कैंटलॉग मद्रास १२३५० में प्राप्त होता है। आधार ग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी।

आचार्य पण्डितराज जगन्नाथ-इनके जीवन सम्बन्धी विवरण के लिए दे० पण्डितराज जगन्नाथ । पण्डितराज ने काव्यशास्त्रविषयक दो ग्रन्थों की रचना की है--'रसगंगाधार' एवं 'चित्रमीमांसाखण्डन'। इनमें 'चित्रमीमांसाखण्डन' स्वतन्त्र पुस्तक न होकर अप्पयदीक्षित कृत 'चित्र मीमांसा' की आलोचना है। 'रसगंगाधर' संस्कृत काव्यशास्त्र का अन्तिम प्रौढ ग्रन्थ एवं तद्विपयक मौलिक प्रस्थान ग्रन्थ है। इसे विद्वानों ने पाण्डित्य का 'निकपग्रावा' कहा है । 'रसगंगाधर' अपने विषय का विशालकाय ग्रन्थ है जो दो आननों में विभक्त है। प्रथम आनन के वर्णित विषय हैं-- का व्यलक्षण, काव्यकारण, काव्यभेद तथा रसध्वित का स्वरूप एवं भेद । द्वितीय आनन मे संलक्ष्य-क्रमध्विन के भेदों का निरूपण, शब्द-शक्ति-विवेचन तथा ७० अलंकारों का मीमांसन है । इसमें वर्णित अलंकार है—उपमा, उपमेयोपमा, अनन्वय, असम, उदाहरण, स्मरण, रूपक, परिणाम, सन्देह, भ्रान्तिमान्, उल्लेख, अपह्नति, उत्प्रेक्षा, अतिशयोक्ति, तृत्य-योगिता, दीपक, प्रतिवस्तूपमा, दृष्टान्त, निदर्शना, व्यतिरेक, सहोक्ति, विनोक्ति, समा-सोक्ति, परिकर, इलेप, अप्रस्नुतप्रशंसा, पर्यायोक्त, व्याजस्तृति, आक्षेप, विरोध, विभावना, विशेषोक्ति, असगति, विषम, सम, विचित्र, अधिक, अन्योन्य, विशेष, व्याघात, शृङ्खला, कारणमाला, एकावली, सार, काव्यलिंग, अर्थान्तरन्यास, अनुमान, यथासंस्य, पर्याय, परिवृत्ति, परिसंख्या, अर्थापत्ति, विकल्प, समुच्चय, समाधि, प्रत्यनीक, प्रतीप, प्रीढोक्ति, लिलत, प्रहर्पण, विपादन, उल्लास, अवज्ञा, अनुज्ञा, तिरस्कार, लेश, तद्गुण, अतद्गुण, समाधि एवं उत्तर । 'तसगंगाधर' अधूरे रूप में ही प्राप्त होता है और उत्तर अलंकार के विवेचन में समाप्त हो गया है। विद्वानों ने इसका कारण लेखक की असामयिक मृत्यु माना है । इस पर नागेश द्व की 'गुरुमर्मप्रकाशिका' नामक संक्षिप्त टीका प्राप्त होती है जो 'काव्यमाला' से प्रकाशित है । आधुनिक युग के कई विद्वानों ने भी इस पर टीका लिखी है इनमें आचार्य बदरीनाथ झा की चन्द्रिका टीका ( चौखम्बा प्रकाशन ) तथा मध्यूदन बास्त्री रचित टीका प्रसिद्ध हैं। इन्होने इस ग्रन्थ में समस्त उदाहरण अपने दिए हे जिसमे इनका उत्कृष्टकोटि की कारियत्री प्रतिभा के दर्शन होते हैं। पण्डितराज ने काव्यलक्षण के विवेचन में पूर्ववर्ती आचार्यों के लक्षण का परीक्षण कर 'रमणीयार्थं प्रतिपादक शब्द' को ही काव्य माना है। इस दृष्टि से वे शब्द को ही काव्य मान कर उसको प्रधान तत्त्व स्वीकार करते हैं। काव्यहेत का विवेचन करते हुए इन्होंने एकमात्र प्रतिभा को ही उसका कारण ठहराया है-तस्य च कारणं

कविगता केवल प्रतिभा। इनके अनुसार काव्य के चार भेद हैं - उत्तमोत्तम, उत्तम, मध्यम तथा अधम । रस, ध्वनि, गुण तथा अलंकार के विवेचन में भी पण्डितराज ने अनेक नवीन तथ्य प्रस्तृत कर अपनी मीलिकता का निदर्शन किया है । इन्होंने अद्वैत-वेदान्तदर्शन के आधार पर रस-मीमांसा प्रस्तृत की । 'आत्मा पर अज्ञान का आवरण है। काव्य के प्रभाव से वह दूर हो जाता है। केवल रत्यादि का आवरण शेप रह जाता है। आत्मा के प्रकाश में वह आवरण भी प्रकाशित हो उठता है। इस प्रकार सहृदय रत्यादि से युक्त अपने ही आत्मा का आनन्द अनुभव करता है। यही काव्य-रस है।' रसगंगाधर का काव्यशास्त्रीय अध्ययन पुरु २१९ से उद्धृत । इन्होंने गुण को द्रत्यादि-प्रयोजकत्व के रूप में ग्रहण कर उसका सम्बन्ध वर्ण एवं रचना से स्थापित किया है। 'वे वर्ण एवं रचना का सीधा गुणाभिन्यवजन मानते हैं, रसाभिन्यंजन की मध्यस्था के साथ नहीं।' अलंकारों का आधार शब्दशक्तियों को सिद्ध कर पण्डितराज ने संस्कृत काव्यशास्त्र के विवेचन में नवीन दृष्टिकोण उपस्थित किया है।

आधार ग्रन्थ-- क. रसगङ्गाधर का काव्यशास्त्रीय अव्ययन--डॉ० प्रेमस्वरूप गृप्त ख. रसगंगाधर (हिन्दी अनुवाद ३ खण्डों में)-पं० पृष्ठपोत्तम शर्मा चतुर्वेदी ग. रसगंगाधर (हिन्दी अनुवाद ३ खण्डों में )-पं० मदनमोहन झा व. रसगंगाधर-हिन्दी अनुवाद-मध्यदनशास्त्री।

आनन्दचर्द्धन- प्रांसद्ध काव्यशास्त्री एवं ध्वनि सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक ( दे० काव्य० शास्त्र) । ये संस्कृत काव्यशास्त्र के विलक्षण प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति हैं और ध्वन्यालोक अपने विषय का असाधारण ग्रन्थ है। ये काश्मीर के निवासी थे और इनका समय नवम शताब्दी है। 'राजतरंगिणी' में ये काइमीरनरेश अवन्तिवर्मा के समकालीन माने गए हे--

मुक्ताकणः शिवस्वामी कविरानन्दवर्धनः। प्रथां रत्नाकरञ्चागात् साम्राज्येऽवन्तिवर्मणः ॥ ४।४

अवन्तिवर्मा का समय ६५५ में ६६४ ई० तक माना जाता है, अतः आनन्दवर्धन का भी यही समय होना चाहिए। इनके द्वारा रचित पाँच ग्रन्थों का विवरण प्राप्त होता ह— विषमबाणकीला', 'अर्जुनचरित', 'देवीशतक', 'तत्त्वालोक', एवं 'ध्वन्यालोक' । इनमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ 'ध्वन्यालोक' ही है जिसमें ध्वनि-सिद्धान्त का विवेचन किया गया है और अन्य सभी काव्यशास्त्रीय मतो का अन्तर्भाव उसी में कर दिया गया है। 'देवीशतक' नामक ग्रन्थ में इन्होंने अपने पिता का नाम 'नोण' दिया है ( देवीशतक दलोक ११० ) हेमचन्द्र के 'काव्यानशासन' में भी इनके पिता का यही नाम आया है—काव्यानुशासन पृ० २२५। इन्होंने प्रसिद्ध बौद्ध दार्शनिक धर्मकीत्ति के ग्रन्थ' 'प्रमाणविनिञ्चय' पर 'धर्मोत्तमा' नामक टीका की भी रचना की है।

'ध्वन्यालोक' की रचना कारिका एवं वृत्ति में हुई है । कतिपय विद्वान् इस मत के हैं कि दोनों के ही रचयिता आनन्दवर्द्धन थे पर कई पण्डितों का यह विचार है कि कारिकाएँ ध्वनिकार की रची हुई हैं जो आनन्दवर्द्धन के पूर्ववर्त्ती थे और आनन्दवर्द्धन

ने उन पर अपनी वृत्ति लिखी है। इस सम्बन्ध में अभी तक कुछ भी निश्चित नहीं हो सका है किन्तु परम्परागत मत भी दोनों की अभिन्तता का पोषक है। आधुनिक युग के म० म० कुप्पुस्वामी शास्त्री, डॉ० संकरन्, डॉ० सत्कारि मुखर्जी, डॉ० कान्तिचन्द्र पाण्डेय, डॉ० कृष्णमूर्त्ति, पं० बलदेव उपाध्याय एवं डॉ० नगेन्द्र कारिका एवं वृत्ति दोनों का ही प्रणेता आनन्दवर्द्धन को मानते हैं। जब कि डॉ० बूहलर, जाकोबी, कीथ, मुशीलकुमार डे एव डॉ० काणे प्रभृति विद्वान् कारिकाओं का प्रणेता मूलध्वनिकार को मान कर आनन्दवर्द्धन को वृत्तिकार मानने के पक्ष में अपना अभिमत प्रकट करते हैं। डॉ० काणे 'ध्वन्यालोक' की प्रथम कारिका—'सहदयमनः प्रीतये' के आधार पर मूल ग्रन्थकृत का नाम 'सहदय' मानते हैं। इनके अनुसार 'ध्वन्यालोक' की कई हस्तलिखित प्रतियों में इसका नाम 'सहदयालोक' भी लिखा है। पर अधिकांश विद्वान् 'सहदय' शब्द को नामवाची न मानकर पाठ। या सहदय का द्योतक स्वीकार करते हैं। अभिनवगुप्त, कुन्तक, महिम्बट्ट एवं क्षेमेन्द्र ने आनन्दवर्द्धन को ही ध्वनिकार कहा है और स्वयं आनन्दवर्द्धन ने भी अपने को ध्वनि का प्रतिष्ठापक कहा है—इति काव्यार्थन्विको योऽयं चेतदचमत्कृतिविधायी। सुरिभिरनुमृतसारैरस्मदुपज्ञो न विस्मार्यः।। ध्वन्यालोक के अन्तिम क्लोक से भी इस तथ्य की पृष्टि होती है—

सत्काव्यतत्त्वविषयं स्फुरितप्रसुष्तकरुपं मनस्सु परिपक्विधयां यदासीत् । तद्व्याकरोत् सह्दयोदयलाभहेतोरानस्दवर्धन इति प्रथिताभिधानः॥

इस प्रकार के कथन से कारिका एवं वृत्ति दोनों का रचयिता आनन्दवर्द्धन को ही मानना उपयुक्त है । | दे० ध्वन्यालोक ]

आधार ग्रन्थ—१. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ० पा० वा० काणे २. संस्कृत पोइटिवस—डॉ० एस० के० डे ३. थियरी ऑफ रस एण्ड ध्वनि—डॉ० संकरन् ४. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १—अा० बलदेव उपाध्याय ५. ध्वन्यालोक (हिन्दी भाष्य) की भूमिका—डॉ० नगेन्द्र।

आनन्द नृन्दायन चम्पू — इसके रचियता का नाम परमानन्द दास था। इन्हें किव कर्णपूर भी कहा जाता है। ये बंगाल के निदया जिले के कांचनपत्नी नामक ग्राम में १५२४ ई० में उत्पन्न हुए थे। इसका प्रकाशन वाराणसी से हो चुका है, डॉ० बाकेबिहारी कृत हिन्दी अनुवाद के साथ। किव का कर्णपूर नाम उपाधिपरक था जिसे महाप्रभु चैतन्य ने दिया था। यह संस्कृत के उपरब्ध सभी चम्पू-काब्यों में बडा है। इसमें कुल २२ स्तबक हैं तथा भगवान् श्रीकृष्ण की कथा प्रारम्भ से किशोरावस्था पर्यन्त वर्णित है। किव ने अपनी रचना का आधार 'श्रीमद्भागवत' के दशम स्कन्ध को बनाया है। इसके नायक श्रीकृष्ण हैं तथा नायिका राधिका। इसमें प्रधान रस श्रृङ्गार है, किन्तु यत्र-तत्र वीर, अद्भुत आदि रसों का भी समावेश है। कृष्ण के मित्र 'कुसुमासव' को कल्पना कर उसके माध्यम से हास्य रस की भी सृष्टि की गयी है। वैदर्भी रीति की प्रधानता होने पर भी अन्य रीतियाँ भी प्रयुक्त हुई हैं। प्रारम्भ में कृष्ण की वन्दना की गयी है तथा सरस्वती की स्तुति के उपरान्त किव अपनी विनम्रता प्रदिश्त कर खलों की निन्दा करता है।

वन्दे कृष्णपदारिवन्दयुगलं यस्मिन् कुरंगीदृशां। वक्षोजप्रणयीकृते विलसित स्निग्धोऽङ्गरागः स्वतः। काश्मीरं तलशोणिमोपरितनः कस्तूरिका नीलिमा। श्रीखण्डं नखचन्द्रकांतलहरी निर्व्याजमातन्वते।। १।१

आधार ग्रन्थ-चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन-डॉ० छिवनाथ त्रिपाठी ।

आचार्य विजय चम्पू — इस चम्पू काव्य के प्रणेता कि तार्किक सिंह वेदान्ताचार्य हैं। इनके पिता का नाम वेंकटाचार्य था। ये कीशिक गोत्रोत्पन्न थे। यह चम्पूकाव्य खिष्डत रूप में ही प्राप्त है जिसमें छह स्तबक हैं। इसमें प्रसिद्ध दार्शन्कि आचार्य वेदान्तदेशिक का जीवनवृत्त विणत है तथा अद्वेत वेदान्ती कृष्णमिश्र प्रसृति के साथ उनके शास्त्रार्थ का उल्लेख किया गया है। वेदान्तदेशिक चौदहवीं जताब्दी के मध्य भाग में हुए थे, अतः इसका रचनाकाल उनके बाद का ही है। किव ने प्रारम्भ में वेदान्तचार्यों की वन्दना की है। इसमें दर्शन एवं काव्य का सम्यक् स्पुरण दिखाई पड़ता है। आचार्य विजय चम्पू की भाषाशैली बाणभट्ट एवं दण्डी से प्रभावित है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डिस्किप्टिव कैटलाँग, मद्राम, १२३६५ में प्राप्त होता है। किव वेदान्तदेशिक की कथा को प्राचीनोक्ति कहता है—

कल्पद्धः कविवादिहंसिबदुपः प्रज्ञासुधावारिधे-र्जातः कश्चन किल्पतार्थं वितितश्चम्पूप्रबन्धात्मना । प्राचीनोक्तिवतंसदेशिककथामाध्वीं भजन् पष्टक-स्तस्यासौ स्तबकः करोतृ सुमनः कर्णावतंसिश्रयम् ॥

आधार ग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक विवरण्–डॉ छविनाथ त्रिपाठी ।

आनन्दरंग विजय चम्पू—इस चम्पू-काव्य के प्रणेता का नाम श्रीनिवास कि है। उनके पिता का नाम गङ्गाधर तथा माता का नाम पार्वती था। ये श्रीवत्सगोत्रोत्पन्त ब्राह्मण थे। इस चम्पू की रचना आठ स्तबकों में हुई है। इसमें किव ने प्रसिद्ध फेंक्च शासक डुप्ले के प्रमुख सेवक तथा पाण्डिचेरी-निवासी आनन्दरंग के जीवनवृत्त का वर्णन किया है। ऐतिहासिक दृष्टि में इस काव्य का महत्त्व असंदिग्ध है। विजयनगर तथा चन्द्रगिरि के राजदंशों का वर्णन इसकी बहुत बड़ी विशेषता है। इसका निर्माणकाल १८ वीं शताब्दी है। वरकिवकुलमीलिस्फारमाणिक्य कान्तिद्युमणिकिरणपुञ्ज-प्रोक्षसत्पादपद्मः। निखलिनगममूर्तिः स्फ्रितरीशस्य साक्षाज्जयित जगित तातो यस्य गंगाधरायः।। इस ग्रन्थ का प्रकाशन मद्रास से हो चुका है। सम्पादक हैं डाँ० वी० राघवन।

आधार ग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

आदि पुराण — चौबीस जैन पुराणों में सर्वाधिक प्रसिद्ध पुराण आदि पुराण है। इसमें प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव की कथाएँ विणित हैं। इस पुराण में ४७ पर्व हैं तथा

जम्बृद्धीप एवं उसके अन्तर्गत सभी पर्वतों का वर्णन किया गया है। इसके रचियता जिनसेन है जो शंकराचार्य के परवर्त्ती थे। 'श्रीमद्दभागवत' में विणत २४ अवतारों की कथाओं में आठवाँ अवतार ऋषभदेव जी का है। ये अवधूत योगी थे तथा इन्होंने परमहंस धर्म का प्रचार किया था। (श्रीमद्भागवत प्राप्तार ) ये नग्न एवं पागल की तरह रहा करते थे। इन्होंने कर्णाटक में जाकर अग्नि-प्रवेश कर प्राण त्यागा था। 'अःदि पुराण' में बारह हजार क्लोक हैं। जैन परम्परा के अनुसार ऋषभदेवजी का जन्म सर्वार्थसिद्योग, उत्तरापाढ़ नक्षत्र, धनराशि, चैत्रमास की कृष्णाष्टमी को हुआ था। इनके पिता इक्ष्वाकुवंशीय थे निजका नाम नाभि था। इनकी माता का नाम महारानी मक्षेत्रवी था। इनकी राजधानी विनीता नामक नगर में थी। इन्होंने मृष्टितत्त्व पर विचार करते हुए शंकराचार्य के अद्वैतसिद्धान्त का खण्डन किया है। इनके अनुसार पृष्टि अनादि निधन है। इससे इस पुस्तक के समय पर प्रकाश पड़ता है। आनन्द रामायण — यह रामभिक्त के रिसकीपामकों का मान्य ग्रन्थ है। इसका

अनुमानित रचनाकाल १५ वीं शताब्दी है । इसमें 'अध्यात्मरामायण' के कई उद्धरण प्राप्त होते हैं । इस रामायण में कुल ९ काण्ड एवं १२९४२ ब्लोक हैं । प्रथम काण्ड 'सारक ण्ड' कहा जाता है जिसमें १३ सर्ग हैं तथा रामजन्म से टेकर मीताहरण तक की कथा विणित है। द्वितीय काण्ड 'यात्राकाण्ड' है जिसमें ९ सर्ग है। इसमें रामचन्द्र की तीर्थयात्रा का वर्णन है। तृतीयकाण्ड को 'यागकाण्ड' कहते हैं। इसमें ९ सर्ग है और रामाञ्वमेध का वर्णन किया गया है। चतुर्थ काण्ड 'विलासकाण्ड' के नाम मे अभिहित है। इशमें ९ मर्ग है तथा सीता का नख-शिव-वर्णन, राम-सीता की जलकीडा, उनके नानाविध शृङ्गारों एवं अलंकारों का वर्णन एवं नाना प्रकार के विहारों का वर्णन है। पञ्चम काण्ड 'जन्मकाण्ड' है। इसमें ९ सर्ग हैं तथा सीता निष्कासन एवं लवक्ष के जन्म का प्रसग है। पष्ठ काण्ड का नाम 'विवाहकाण्ड' है। इसमें चारों आड़यों के आठ पूत्रों का विवाह विणित है। इसमें भी ९ सर्ग हैं। सप्तम काण्ड को 'राज्यक ण्ड' कहेते हैं। इसमें २४ सर्ग हैं तथा रामचन्द्र की अनेक विजयसात्राएं वर्णिया है । इस क.ण्ड में इस प्रकार की कथा है कि रामचन्द्र को देखकर स्त्रियों कामानुर हो। जाती है। तथा रामचन्द्र अगले। अवतार में उनकी लालसा-पूर्ति करने के लिए आश्वासन देते हैं। राम का ताम्बूल रस पीने के कारण एक दासी का कृष्णावतार में राधा बन जाने का बरदान मिलता है। अप्रम काण्ड को 'मनोहरकाण्ड' कहा जाता हु । इसमें १८ सर्ग है तथा रामोपासना-विधि, रामनाम-माहाष्म्य, चैत्रमाहात्म्य एवं रामकवच आदि का वर्णन है। नवम काण्ड को 'पूर्णकाण्ड' बहा नया है जिसमें ९ मर्ग है । इसन कृत के राज्यातिषेक तथा **रा**मादि के <mark>वेंकृष्ठारोहण</mark> वी कथा है। [इस हा हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन हो चुका है ]

आपरतस्य धर्मसूत्र— 'आपस्तस्य कल्पसूत्र' के दो प्रश्न २८, २९-ही 'आपस्तस्य धर्मसूत्र' के नाम से प्रसिद्ध है। इस पर हरदत्त ने 'उज्ज्वका' नामक टीका किसी थी। इसकी भाषा बौधायन की अपेक्षा अधिक प्राचीन है और इसमें अप्रचिक्त एवं विरुष्ठ शब्द प्रयुक्त हुए हैं। 'आपस्तस्य धर्मसूत्र' में अनेक अपाणिनीय प्रयोग प्राप्त होते हैं।

इसमें संहिता के साथ-ही-साथ ब्राह्मणों के भी उद्धरण मिलते हैं तथा प्राचीन दस धर्म सूत्रकारों का उल्लेख है—काण्व, कुणिक, कुत्सकीत्स, पुष्करसादि, वार्ष्यायणि, इवेत-केतु, हारीत आदि । इसके अनेक निर्णय जैमिनि से साम्य रखते हैं तथा मीमांसाशास्त्र के अनेक पारिभाषिक शब्दों का भी प्रयोग है। इसका समय वि० पू० ६०० वर्ष से ३०० वर्ष है। आपस्तम्ब के निवासस्थान के संबंध में विद्वानों में मतैवय नहीं है। डॉ० बूलर के अनुसार ये दाक्षिणात्य थे किन्तु एक मन्त्र में यमुनातीरवर्त्ती साल्वदेशीय स्त्रियों के उल्लेख के कारण इनका निवासस्थान मध्यदेश माना जाता है—यौगन्धरिदेव नो राजेति साल्वरिवादिपु:। विवृत्तचन्ना आसीनास्तीरेण यमुने! तव।।

च र्यः विषय— इसमे वणित विषयों की सूची इस प्रकार है— चारों वर्ण तथा उनकी प्राथमिकता, आचार्य की महत्ता एवं परिभाषा, उपनयन, उपनयन के उचित समय का अतिक्रमण करने से प्रायश्चित्त का विधान, ब्रह्मचारी के कर्त्तव्य, आचरण, उसका दण्ड, मेखला, परिधान, भोजन एवं भिक्षा के नियम, वर्णों के अनुसार गुरुओं के प्रणिपात की विधि, उचित तथा निषिद्ध भोजन एवं पेय का वर्णन, ब्रह्महत्या, आत्रेयीनारी-हत्या, गुरु या श्रोत्रिय की हत्या के लिए प्रायश्चित्त, सुरापान तथा सोने की चोरी के लिए प्रायश्चित्त तथा विवाहादि के नियम आदि।

[ हरदत्त की टीका के साथ कुम्भकोणम् से प्रकाशित ] आधारग्रन्थ—हिस्ट्री ऑफ धर्मशास्त्र भाग १—डॉ० पी० वी० काणे

आपिशास्त्र— पाणिन के पूर्ववर्ती संस्कृत वैयाकरण । इनका समय (मीमांसक जी के अनुसार ) ३००० वि० पू० है । इनके मत का उल्लेख 'अष्टाध्यायी', 'महाभाष्य', 'न्यास' एवं 'महाभाष्यप्रदीप' प्रभृत्ति ग्रन्थों में प्राप्त होता है । वा सुण्यापिशलेः । अष्टाध्यायी ६।१।९२ एवं च कृत्वाऽऽपिशलेराचार्यस्य विधिरुपपन्नो भवतिधेनुरनिक्रकमुत्पाद-यित ॥ महाभाष्य ४।२।४५ 'महाभाष्य' से पता चलता है कि कात्यायन एवं पतन्निल के समय में ही आपिशलि के व्याकरण का प्रचार एवं लोकप्रियता प्राप्त हो चुकी थी । प्राचीन वैयाकरणों में सर्वाधिक सूत्र इनके ही प्राप्त होते हैं, जिनसे विदित होता है कि इनवा व्याकरण पाणिनीय व्याकरण की तरह ही प्रौढ़ एवं विस्तृत रहा होगा । इनके सूत्र अनेकानेक व्याकरण ग्रन्थों में बिखरे हुए हैं । इन्होंने व्याकरण के अतिरिक्त 'धानुपाठ, 'गणपाठ', 'उणादिसूत्र' तथा 'शिक्षा' नामक चार अन्य ग्रन्थ भी लिखे हैं । इनके 'घातुपाठ' के उद्धरण 'महाभाष्य' 'काशिका,' 'न्यास' तथा 'पदमन्जरी' में उपलब्ध होते हैं तथा 'गणपाठ' का उल्लेख भर्गृहरिकृत 'महाभाष्यदीपिका' मे किया गया है ।

उणादिसूत्र—इसके वचन उपलब्ध नहीं होते । शिक्षा—यह ग्रन्थ पाणिनीय शिक्षा में मिलता-जलता है । इसका संपादन पं० युधिष्ठिर मीमांसक ने किया है ।

कोश—भानुजी दीक्षित के उद्धरण से ज्ञात होता है कि आपिशिल ने एक कोशग्रन्थ की भी रचना की थी। अक्षरतन्त्र—इसमें सामगानिषयक स्तोभ विणत हैं। इनका प्रकाशन सत्यव्रतसामश्रयी द्वारा कलकत्ता से हो चुका है। इनके कितप्य उपलब्ध सूत्र इस प्रकार हैं— उभस्योभयोऽद्विवचनटापोः—तन्त्र प्रदीप २।३।८ विभक्त्यन्तं पदम्। आधारग्रन्थ —संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १—पं० युधिष्ठिर मीमांसक।

आरण्यक — आरण्यक (बैंदिक वाङ्मय के अंग) उन ग्रन्थों को कहते है, जिन्हें व्यक्ति यज्ञ-यागादि से निवृत्त होकर अरण्य में रहते हुए पढ़ा करते थे। इन्हें ब्राह्मण ग्रन्थों का दि० ब्राह्मण ] परिशिष्ठ माना जाता है। इनमें ब्राह्मण ग्रन्थों से सर्वथा जिन्न विषयों का प्रतिपादन किया गया है। सायणाचार्य का कथन है कि अरण्य में अध्ययन किये जाने के कारण ये ग्रन्थ आरण्यक कहे जाते थे। अरण्य का शान्त वातावरण इन ग्रन्थों के मनन और चिन्तन के लिए उपयुक्त था।

अरण्याध्ययनादेतद् आरण्यकमितीर्यते ।

अरण्ये तदधीयीतेत्येवं वावयं प्रवध्यते ॥ तै० आ० भा० रहाक ६१

नगर या ग्राम में रहकर इन ग्रन्थों का अध्ययन तथा इनमें प्रतिपादित गृढ़ रहस्यों का ज्ञान संगव नहीं था और र नगर या ग्राम का वातावरण ही इनके अनुकूछ था। अनः ऐसे ग्रन्थों के सूक्ष्म आध्यात्मिक नत्त्वों को ज्ञान के लिए वन का एकान्त वातावरण अधिक उपयोगी था, जहाँ जाकर लाग गुरुमुख से इनके दार्शिक विचारों का अध्ययन करते थे। आरण्यक ग्रन्थों का प्रतिपाद्य यज्ञ न होकर यज्ञ-यागों में निहित आध्यात्मिक तथ्यों का मीमांसन था। इनमें यज्ञ का अनुष्ठान न होकर उसके दार्शिक पक्ष का अध्ययन प्रस्तृत किया गया है। आरण्यक ग्रन्थों में प्राणविद्या का भी महत्त्व दर्शाया गया है। यद्यपि इस विद्या का संकेत संहिताओं में भी है किन्तु इसका अपेक्षित विस्तार आरण्यकों में ही हुआ है। 'ऐतरेय आरण्यक' में इसका सम्यक् अनुशीलन किया गया है। यहाँ सभी इन्द्रियों से प्राण की श्रेष्ठना सिद्ध करते हुए तद्विप्यक रोचक आख्यान दिये गए हैं।

'सोऽयमाकाशः प्राणेन बृहत्या विष्टब्धः, तद्ययायमाकाशः प्राणेन बृहत्या विष्टब्धः । एवं सर्वाणिभुतानि आपिपीलिकाभ्यः प्राणेन बृहत्या विष्टब्धानीत्येवं विद्यान् ।

ऐत्र आर्व २।११६

इसमें बताया गया है कि जबतक इस शरीर में प्राण रहेगा तभी तक आयु भी रहेगी—

'यावद्धचस्मिन् शरीरे प्राणो वसति तावदायुः' कोषीतिक उपनिषद्—१२ ।

'ऐतरेय आरण्यक' में प्राण को ही स्रष्टा तथा पिता कहा गया है। प्राण में ही अन्तरिक्ष एवं वायु की मृष्टि हुई है। प्राण पिता है और अन्तरिक्ष तथा वायु उसकी सन्तान है।

प्राणेन मृष्टावन्तरिक्षं च वायुश्च । अन्तरिक्षं वा अनुचरन्ति । अन्तरिक्षमनुश्रृण्वन्ति । वायुरस्मै पुण्यं गन्धमावहति । एवं एती प्राणिपतरं परिचरतोऽन्तरिक्षं च वायुश्च ।

'ऐतरेय आरण्यक' में प्राण का महत्त्व प्रदिश्तित करते हुए सभी ऋचाओं, वेदों तथा घोषों को प्राणरूप मान लिया गया है। 'तैतिरीय आरण्यक' में काल का पारमाधिक और व्यावहारिक महत्त्व प्रदिश्ति करते हुए कहा गया है कि काल नदी की भाँति निरन्तर प्रवाहित होता चला जा रहा है। अखण्ड संवत्सर के रूप में यही काल हिट्ट- गोचर होता है । कारू का व्यावहारिक रूप अनेक है जो मुहूर्त, दिवारात्र, पक्ष, मास आदि के रूप में एकाकार हुआ करता है—

नदीव प्रभवात् काश्चिद् अक्षण्यात् स्यन्दते यथा ।

तां नद्योऽिसमायान्ति सोषः सत्ती न निवर्गते ॥ नैतिरीय आरण्यक १।२ आरण्यकों का आप्यान्मिक तत्त्व उपनिषदों के तत्त्वितिन का पूर्व रूप है, जिसका पूर्ण विकास उपनिषदों में दिखाई पड़ता है। प्रतोक वेद के पृथक्-पृथक् आरण्यक हैं जिनका विवरण दिया गया है। 'ऋग्वेद' के दो आरण्यक हैं —'एतरेय आरण्यक' एवं शाख्वायन आरण्यक। 'अथवेवेद' का कोई आरण्यक प्राप्त नहीं होता। 'सामवेद' के आरण्यक का नाम 'तल्यकार' है।

आधारग्रन्थ - वैदिक साहित्य और मंस्कृति-आ० बलदेव उपाध्याय ।

ार्यदेव — बीद्ध-दर्शन के माध्यमिक मत के आचार्यों में आर्यदेव का नाम महत्त्वपूर्ण है। (दे० बीद्धदर्शन) इनका समय २०० से २२४ ई० के बीच है। चन्द्रकीर्ति नामक विद्वान् के अनुसार ये सिंहल द्वांप के नृश्ति के पुत्र थे। इन्होंने अपने अपार वैभव का त्यान कर नानार्जुन का शिष्यत्व ग्रहण किया था। शुन्यवाद के आचार्यों में इनका स्थान है। युक्तोन नामक विद्वान् के अनुसार इनकी रचनाओं की संख्या दस है।

- १. चतुःशतक— इसमें १६ अध्याय एवं चार सो कारिकाएँ हैं। इसका चाती अनुवाद ह्वेनसांग ने किया था। इसका कुछ अंश लंस्कृत में भी प्राप्त हाता है। इसमें शून्यवाद का प्रतिपादन है।
- २. चित्तविशुद्धिपकर्ग विद्वानों ने इसे किसी नवीन आर्यदेव की रचना मानी है। इसमें ब्राह्मणों के कर्मकण्ड का खण्डन तथा तान्त्रिक बातों का समावेश किया गया है। बार एवं राशियों के नाम प्राप्त होने से इसे आर्यदेव की रचना होने में सन्देह प्रकट किया गया है।
- ३ हस्तलाघवप्रकरण इसका नाम 'मृष्टिप्रकरण' भी है। इसका अनुवाद चीनी एवं तिब्बती भाषा में प्राप्त होता है और उन्हों के अध्यार पर इसका संस्कृत में अनुवाद प्रकाशित किया गया है। यह ग्रन्थ कुठ ६ कारिकाओं का है जिनमें ५ कारिकाएँ जगन् के मायिक रूप का विवरण प्रस्तुत करती है और अन्तिम कारिका में परमार्थ का विवेचन है। इस पर दिङ्नाग ने टीका लिखी है।
- ४. अन्य ग्रन्थों के नाम है—सर्वाक्ततप्रमधनयुक्ति हेर् सिद्धि, ज्ञानसारसमुच्चय, चर्यामेलायनप्रदीप, चतुःपीठ तन्त्रराज, चतुःपीठ साधत, ज्ञान डाकिती साधत एवं एक-द्रमपिक्षका । चतुःशतक इनका सर्वाधिक सहत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है ।

आधारग्रन्थ---१ बौद्ध-दर्शन---आ० बलदेव उपाध्याय ।

२—भारतीय दर्शन— " "

आर्यभट्ट प्रथम -- ज्योतियजास्त्र के महान् आचार्य। भारतीय ज्योतिष का कमबद्ध इतिहास आर्यभट्ट से ही प्रारम्भ होता है। इनके ग्रन्थ का नाम 'आर्यभटीय' है। आर्यभट्ट (प्रथम) का जन्म-काल ४७६ ई० है। इन्होंने 'तन्त्र' नामक ग्रन्थ की

भी रचना की है। इनके दोनों ही ग्रंथ आज उपलब्ध हैं। इन्होंने सूर्य तथा तारों को स्थिर मानते हुए पृथ्वी के घूमने से रात-दिन होने का सिद्धान्त प्रतिपादित किया है। इनके अनुसार पृथ्वी की परिधि ४९६७ योजन है। इनके प्रसिद्ध ग्रंथ 'आयंभटीय' की रचना पटना में हुई थी। इसमें क्लोंकों की संख्या १२१ हैं और ग्रन्थ चार भागों में विभक्त है— गीतिकापाद, गणितपाद, कालिकियापाद एवं गोलपाद। 'अर्थभटीय' पर संस्कृत मे चार टीकाएँ प्राप्त होती है—भास्कर, सूर्यदेव यज्वा, परमेश्वर एवं नीलकण्ड की। इनमें सूर्यदेव यज्वा की टीका सर्वोत्तम मानी जाती है जिसका नाम 'आयंभट्ट-प्रकाश' है। इसका अंगरेजी अनुवाद डाक्टर कर्न ने १८७४ ई० मे लाइडेन (हालैण्ड) में प्रकाशित की थी। 'आर्यभटीय' का हिन्दी अनुवाद श्री उदयन।रायण सिंह ने संवत् १९६३ में किया था। इस ग्रंथ में आर्यभट्ट ने चन्द्रग्रहण तथा सूर्यग्रहण के वैज्ञानिक कारणों का विवेचन किया है।

आधारग्रन्थ— १. भारतीय ज्योतिष—डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री २ भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ० गोरख प्रसाद ३. हिन्दू गणितशास्त्र का इतिहास—श्री विभूतिभूषणदत्त तथा अवधेश नारायण सिंह (हिन्दी अनुवाद, हिन्दी समिति )

आशाधर भट्ट- काव्यशास्त्र के आचार्य। संस्कृत अलंकारशास्त्र (काव्यशास्त्र) के इतिहास में दो आशाधर नामधारी आचार्यों का विवरण प्राप्त होता है। प्रथम का पता डॉ॰ पीटरसन ने १८८३ ई॰ में एवं द्वितीय का पता डॉ॰ वूलर ने १८७१ ई॰ में लगाया था। नाम साहश्य के कारण विद्वानों ने (डॉ॰ हरिचन्द शास्त्री) दोनों को एक ही लेखक मान लिया है, पर दोनों ही भिन्न हैं। प्राचीन आशाधर व्याघ्नेरवाल वंशीय थे और आगे चल कर जैन हो गए थे। इनका जन्मस्थान अजमेर और पिता का नाम सल्लक्षण था। इन्होंने अनेक जैन ग्रन्थों की रचना की है और छद्रट के 'काव्यालंकार' की टीका भी लिखी है। इनका समय १३ वीं शताब्दी है। इन्होंने 'त्रिविष्टस्मृति-चन्द्रिका' नामक ग्रन्थ का रचनाकाल १२२६ ई॰ दिया है।

द्वितीय आशाधर भट्ट का समय १७ वी शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनके पिता का नाम रामजी एवं गुरु का नाम धरणीधर था। इन्होंने 'अलंकारदीपिका' में अपना परिचय दिया है—

शिवयोस्तनयं नत्वा गुरुं च धरणीधरम् । आशाधरेण कविना रामजीभट्टसूनुना ॥ आशाधर ने कुवलयानन्द की टीका लिखी है, अतः ये उसके परवर्ती सिद्ध होते हैं । इनके अलंकारशास्त्रविषयक तीन ग्रन्थ प्रसिद्ध है—

कोविदानन्द, त्रिवेणिका एवं अलंकारदीपिका । कोविदानन्द असी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण 'त्रिवेणिका' में आप्त होता है । इसमे वृत्तियों का विस्तृत विवेचन किया गया था । त्रिवेणिका के प्रथम दलोक से ही इस तथ्य की पुष्टि होती है— प्रणम्य पार्वतीपुत्रं कोविदानन्दकारिणा । आशाधरेण क्रियते पुतर्वृत्तिविवेचना ॥

डाक्टर भण्डारकर ने कोविन्दानन्द के एक हस्तलेख की सूचना दी है जिसमें निम्नोक्त क्लोक है-- प्राचा वाचा विचारेण शब्द-व्यापारनिर्णयम् । करोमि कोविदानन्दं लक्ष्यलक्षणसंयुतम् ॥

इस पर ग्रन्थकार ने स्वयं 'कादम्बिनी' नामक टांका भी किली था । यह सब्दवृत्ति का उत्पन्न प्रीढ़ ग्रन्थ है । | दे० इन्ट्राडक्शन ट्र त्रिवेणिका—बटुकनाथ सर्मा पृष्ठ ११ |

त्रिवेणिका—यह शब्दशक्तियों का अत्यन्त उपयोगी ग्रन्थ है। इसमें अभिधा को गंगा, लक्षणा को यमुना एवं ब्यंजना का सरस्वती माना गया है। यह ग्रन्थ तीन परिच्छदों में विभक्त है और प्रत्येक में एक-एक शक्ति का विवेचन है। इसमें अर्थजान के तीन विभाग किये गए हैं—चारु, चारुतर एवं चारुतम। अभिधा से उत्पन्न अर्थ चारु, लक्षणा से चारुतर एवं ब्यंजनाजन्य अर्थ चारुतम होता है।

तृतीय ग्रन्थ 'अलंकारदीपिका' 'कुबलयानन्द' के आधार पर निर्मित है। इसमें तीन प्रकरण हें ओर प्रथम में 'कुबलयानन्द' की कारिकाओं को सरल ब्याख्या प्रस्तुत की गयी है। द्वितीय प्रकरण में 'कुबलयानन्द' के अन्त में विणत रसवत् आदि अलकारों की तदनुष्क्ष कारिकाएँ निर्मित की गयी है। तृतीय प्रकरण में संपृष्टि एवं संकर अलंकार के पाँचों भेद विणत हैं और लेखक ने इन पर अपनी कारिकार्ये प्रस्तुत की हैं। अलंकारों के सम्यक् बोध के लिए यह ग्रन्थ अत्यन्त उपयोगी है। इनके अतिरिक्त आशाधर ने 'प्रभापटल' एवं 'अद्वैतविवेक' नामक दो दर्शन ग्रन्थों की भी रचना की है।

'त्रिवेणिका' का प्रकाशन 'सरस्वती-भगवन-टेक्ट्स' ग्रन्थमाला, काशी से हो चुका है।

आधारग्रन्थ-भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १-अ० बलदेव उपाध्याय ।

आयुर्वेद शास्त्र — जिस विद्या के द्वारा आयु का ज्ञान प्राप्त होता है उसे आयुर्वेद कहते हैं। आयुर्वेद चिकित्सा शास्त्र का वाचक हैं। इस शास्त्र में आयु के लिए उपयोगी एवं अनुपयोगी वातों का वर्णन होता है। 'शरीर, इन्द्रिय, मन और आत्मा के संयोग का नाम आयु है। नित्यप्रति चठने से, कभी एक क्षण भर के लिए भी न रुकते से इसे आयु कहते हैं। आयु का ज्ञान जिस शिल्प या विद्या से प्राप्त किया जाता है, वह आयुर्वेद है। यह आयुर्वेद मनुप्यों की भाँति वृक्ष, पशु-पक्षी आदि के साथ सम्बन्धित है, इसलिए इनके विषय में भी संहितायें बनायी गयीं।' आयुर्वेद का बृहत् इतिहास पृ० १३।

भारतीय आयुर्वेद की प्राचीनता असंदिग्ध है। 'मुश्रुत संहिता' में कहा गया है कि परमात्मा ने सृष्टि के पूर्व ही आयुर्वेद की रचना कर दी थी —अनुत्याद्यैवप्रज्ञा आयुर्वेद मेवाग्रेऽपृजत् ततो विश्वानि भूतानि। 'काश्यय मंहिता'। 'चरक संहिता' में अग्युर्वेद को शाश्वत कहा गया है — नह्यायुर्वेदस्य भूत्वोत्पत्तिक्पळःयते अन्यत्रावबोधोपदेशाभ्याम्। एतद्वै द्वयमधिकृत्योत्पत्तिमुपदिशन्त्येके। सोऽपमायुर्वेदः शाश्वतो निर्दिश्यते, अनादित्वान्, स्वभावसंसिद्धळक्षणत्वाद भावस्वभाव-नित्यत्वाच्च।' चरक सू० अ० ३०।२७

काश्यप ने आयुर्वेद को पंचमवेद की संज्ञा दी है---ऋग्वेदयजुर्वेदसामवेदाथवंवेदेभ्यः पत्र्चमोऽयमायुर्वेदः । आयुर्वेद शब्द का अर्थ इस प्रकार हैं— 'आयु का पर्याय चेतना अनुबन्ध, जीवितानुबन्ध, धारी है (चरक० सू० अ० ३०।२२)। यह अयु शरीर, इन्द्रिय, मन और
आरमा इन चार का संयोग है। आयु का सम्बन्ध केवल शरीर से नहीं है और इसका
ज्ञान भी आयुर्वेद नहीं है। चारों का ज्ञान ही आयुर्वेद है। इसी दृष्टि से आत्मा और
मन सम्बन्धी ज्ञान भी प्राचीन मत में आयुर्वेद ही है। शरीर आत्मा का भोगायतन,
पंचमहाभूतविकारात्मक है, इन्द्रियाँ भोग का साधन है, मन अन्तःकरण है, आत्मा
मोक्ष या ज्ञान प्राप्त करने वाला; इन चारों का अदृष्टु-कर्मवश से जो संयोग होता है,
वही आयु है। इसके लिए हित-अहित, सुख-दु:ख का ज्ञान तथा आयु का मान जहाँ
कहीं हो, उमे आयुर्वेद वहते हैं। आयुर्वेद का बृहत् इतिहास १० १४।

जीवनोपयोगी शास्त्र होने के कारण आयुर्वेद अत्यन्त प्राचीत काल में ही श्रहा-भाजन बना रहा है । बैदिव साहित्य में भी इसवे उत्तेख प्राप्त होते हैं । ऋग्वेद में आयुर्वेद के जन्मदाता दिवोदास, भरद्वाज एवं अध्वितीलुमार आदि ते उत्तेख मिलते हैं—१।१२।१६ ।

वेदों में वैद्य के पाँच लक्षण बताय गए हे तथा आंपिधथों से रोगनाय, जिल्लित्सा सौरचिकित्सा, व.युंचिकित्सा तथा मानस चिकित्सा ये विवरण आत्र होते हैं। अजुर्वेद में आंपिधयों के लिए बहुत से मन्त्र है तथा अथर्वेद में इसका विशेष विरुत्त है। इमिविज्ञान का भी वर्णन वेदों में प्राप्त होता है। अधर्यदेव में अनेता वनस्पतियों का भी उल्लेख है—पिप्पली, अपामार्ग, पृदिनपणीं, रोहिंगी तथा कुछरोग, वलीवत्वनाय, हृदयरोग, मूढ्गर्णचिकित्सा, कामलारोग, रक्तमंचार आदि का भी वर्णन २। इसमें अनेक रोगों के नाम प्राप्त होते हैं और रोगप्रतीकार का भी वर्णन मिलता है। वेदों की तरह बाह्यणों, उपनिषदों, रामाण्य, महाभारत एवं पुराणों में भी आयुर्वेद के अनेकानक तथ्य भरे पड़े हैं जो इसकी प्राचीनता एवं लोकप्रियता के द्योतक है। देव आयुर्वेद का जुहन् इतिहास।

आयुर्वेद की परम्परा—भारतीय चिवित्साहास्त्र वे आद्यप्रणेता ब्रह्मा माने गए हैं। इन्होंने ही सर्द्रप्रथम आयुर्वेदिक ज्ञान का उपदेश दिया था—सृश्रुत सूत्र ११६१ 'चरक संहिता' के अनुसार आयुर्वेद वा ज्ञान ब्रह्मा ने दक्ष प्रजापित को दिया और दक्ष ने अश्यिनों को तथा अश्विनों से इन्द्र ने इसका ज्ञान प्राप्त किया। इस परम्परा से निव्न पुराणों की परम्परा है जिसमें अयुर्वेद का जन्मदाता प्रजापित को कहा गया है। प्रजापित ने चारो वेदो पर विचार कर पंचम वेद (अ.युर्वेद) की रचना की और उसे भास्कर को दिया। भास्कर द्वारा इसे स्वतन्त्र संहिता का रूप दिया गया और उसने इसे अपने सोलह शिष्यों को पढ़ाया। इनमें धन्वन्तरि, दिवोदाम, काशिराण, अश्विनी, नकुल, सहदेव, अर्थी, च्यवन, जनक, बुध, जावाल, जाजिर, पेछ, कर्थ तथा अगस्त्य है। इन शिष्यों ने पृथव-पृथव तन्त्रों का निर्माण विया है। इनके द्वारा बनाये गए ग्रन्थों का निवरण इस प्रकार है—धन्वन्तरि— चिकित्सा-तन्वविज्ञान दिवोदास—चिकित्सादर्शन, काशिराज— चिकित्साकोमुती, अश्विनो— चिकित्सासारतंत्र तथा भ्रमष्टा; नकुल—वैद्यकसर्वस्व, सहदेव—व्याधिसन्ध्रविमर्दन; यम—जानार्णवः

च्यवन—जीवदान; जनक—वैद्यसन्देह-भंजन; बृध—सर्वसःर; जाबाल— तन्त्रसार; जाजिल— वेदाङ्गसार; पैल्ल—ित्वान; करथ— सर्वधर; अगस्स्य— हैधनिर्णय । ब्रह्मदैव-र्त्तपुराण ब्रह्मखण्ड अ० १६ ।

आत्रेय पुनर्वेसु आयुर्वेदशास्त्रके प्रवर्त्तव आचार्य माने जाते हैं। इनका समय ई० पू० ६ सौ वर्ष से भी पहले माना जाता है। इनके शिष्य का नाम अग्निवेश था जो चरक के गुरु थे। सम्प्रति आयुर्वेद वा प्राचीनतम ग्रन्थ एकमात्र 'चरक' ही उपलब्ध होता है जिसे 'चरकसंहिता' कहते हैं। चरक सम्राट् कनिष्क के समकालीन थे। दि० चरक]

आयुर्वेद के अन्य प्र.चीन ग्रन्थों में 'भेलसंहिता' एवं 'हारीतसंहिता' के नाम आते हैं। बोतों की बहुत सारी बातें 'चरकसंहिता' से मिलती-जुलती हैं। 'भेलसंहिता' की रचना मूबस्थान, निदान, विमान, शारीर, चिकित्सा, करण एवं सिद्धस्थान के रूप में हुई है। दोनों ही ग्रन्थ सम्प्रति प्राप्त होते हैं। दे० भेलसंहिता एवं हारीतसंहिता के सुश्चनलंहिता' आयुर्वेद वा अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है जिसका समय अभी तक अज्ञान है। इसमे एक सौ बीस आयाय है तथा चिकित्सा शास्त्र के सभी प्रमुख अंगों का विवेचन है दि० मुश्चुतसंहिता है। आयुर्वेदशस्त्र के अनेक ग्रन्थ अब बिलुप्त हो गए है। उनके नाम या तो टीकाओं में प्राप्त होते हैं या अन्य ग्रन्थों में। उनमें प्रसिद्ध ग्रन्थों के नाम इस प्रकार है—

नायचिकित्सा सम्बन्धी तन्त्र— अग्निवेशसंहिता, भेलसंहिता, जतुकर्णसंहिता, पाराश्यसंहिता, हारीतसंहिता, क्षारपाणिसंहिता, खरनादसंहिता विश्वामित्रसंहिता, अग्निद्रसंहिता, अत्रिद्रसंहिता, अत्रिद्रसंहिता, अत्रिद्रसंहिता, भावण्डेयसंहिता, आश्विनसंहिता, भारद्वाजसंहिता, भानुपुत्रसंहिता।

गत्य चिकित्सा सम्बन्धी तन्त्र—औपधेनव तन्त्र, औरभ्र तन्त्र, बृहत्सुश्रुत तन्त्र, सुश्रुत तन्त्र, पौष्कलावत तन्त्र, वैतरण तन्त्र, बृद्धभोज तन्त्र, भोज तन्त्र, कृतवीर्य तन्त्र, करवीर्य तन्त्र, गोपुररक्षित तन्त्र, भाकुकी तन्त्र, किपलबल तन्त्र, सुभृतिगौतम तन्त्र।

शालाक्य सम्बन्धी तन्त्र — विदेह तन्त्र, निमि तन्त्र, कांकायन तन्त्र, गाम्यं तन्त्र, गाम्य तन्त्र, सात्यिक तन्त्र, भद्रशौनक तन्त्र, कराल तन्त्र, चधुष्य तन्त्र, कृष्णात्रेय तन्त्र, कात्यायन तन्त्र ।

भूतिवद्या सम्बन्धी तन्त्र-अथवंतन्त्र ।

कीमारभृत्य सम्बन्धी तन्त्र— वृद्धकाश्यप संहिता, काश्यप संहिता, सनक संहिता, उशन संहिता, लाट्यायन संहिता, आलम्बायन संहिता, उशन संहिता, वृहस्पति संहिता।

रसायन तन्त्र—पातञ्जल तन्त्र, व्याडि तन्त्र, विशष्ट तन्त्र, माण्डव्य तन्त्र, नागार्जुन तन्त्र, अगस्त्य तन्त्र, भृगुतन्त्र, कक्षपुट तन्त्र, आरोग्यमञ्जरी ।

वाजीकरण तन्त्र-कुचुमार तन्त्र।

गुष्तकाल में वाग्भट नामक प्रसिद्ध आधुर्वेदज्ञ ने 'अष्टांगसंग्रह' नामक ग्रन्थ लिखा जिसके पद्यमय संक्षिप्त वप को 'अष्टांगहृदय' कहते है। [दे० अष्टांगसंग्रह] इस पर अनेक टीकाएँ प्राप्त होती है। सातवीं शताब्दी में माधवकर ने 'माधवनिदान' ग्रन्थ का निर्माण किया जो अपने विषय का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। १२ वीं शताब्दी में शार्क्कथर ने 'शार्क्कथरसंहिता' नामक ग्रन्थ की रचना की जो अपनी लोकप्रियता के कारण आज भी प्रचलित है। आयुर्वेद के अन्य लेखकों ने भी अनेक ग्रन्थों की रचना कर आयुर्वेदशास्त्र की परम्परा को प्रशस्त किया है। उनके नाम हैं—मिल्हण (१३ वीं शती)—'चिकित्सामृत'. तिसट (१४ वीं शताब्दी) 'चिकित्साकलिका', आवामश्र (१६ वीं शताब्दी) 'भावत्रकाश', लोलम्बराज (१७ वीं शताब्दी) 'वैद्यजीवन' पृथ्वीमञ्ज (१४ वीं शताब्दी) 'शिशुरक्षारत्न', देवेश्वर (सत्रहवों शताब्दी) 'स्त्रीविलास', अज्ञात लेखक (१८ वीं शताब्दी) 'योगरत्नाकर'।

आयुर्वेद में रसायनशास्त्र का पृथक् रूप से विकास देखा जाता है और इस विषय पर स्वतन्त्र रूप से ग्रन्थों का निर्माण हुआ है। रसविद्या का प्राचीन ग्रन्थ है 'रस-रत्नाकर' या 'रसेन्द्रमंगल' जिसके रचियता नागार्जुन हैं। इसका निर्माणकाल सानवीं या आठवीं शताब्दी है। इस विषय के अन्य महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ हैं वाग्मटकृत 'रसरत्नसमुच्चय' तथा नित्यानन्द रचित 'रसरत्नाकर'। रसशास्त्र के अन्य ग्रन्थों की मूची इस प्रकार है—

'रसेन्द्रचूडामणि' कर्ता सोमदेव रसप्रकाश सुधाकर—श्री यशोधर रसराजलक्ष्मी—विष्णुदेव, रसेन्द्रसारसंग्रह— गोपालभट्ट, रसकल्प—गोविन्द, स्वच्छन्दभैरव रससार—गोविन्दाचार्य, रसेन्द्रचिन्तामणि— ढुण्डीनाथ, रसरत्नाकर—नित्यानाथसिद्ध आदि ।

आयुर्वेद में न केवल मनुष्यां की अपितु गी, अश्व, हाथी एवं वृक्षों की भी चिकित्सा का वर्णन मिलता है, ओर इन विषयों पर स्वतन्त्र रूप ने प्रस्थों की रचना हुई है। अश्वायुर्वेद के प्रसिद्ध प्रस्थ हैं —गणकृत 'अश्वलक्षण', 'हयलीजावती' तथा 'अश्वायुर्वेद', जयदत्त एवं दीएंकर रचित 'अश्ववैद्यक', वर्धमानकृत 'योगमंजरी', नकुण्णविरचित 'शालिहोत्र' भोजराज का 'शालिहोत्र' एवं 'अश्वयास्त्र' आदि। गजचिकित्सा के ऊपर पालकाप्य रचित 'गजचिकित्सा', 'गजायुर्वेद', 'गजदर्पण', 'गजपरीक्षा' तथा बृहस्पतिकृत 'गजलक्षण' आदि प्रसिद्ध प्रस्थ हैं। बृहस्पति ने 'गो-वैद्यशास्त्र' नामक प्रस्थ की भी रचना की है। राघवभट्ट ने 'वृक्षायुर्वेद' नामक पुस्तक में वृक्ष-चिकित्सा का वर्णन किया है।

आयुर्वेद में कोश ग्रन्थों की सशक्त परम्परा दिखाई पड़नी है जिन्हें निघंटु कहा जाता है। इन ग्रन्थों की सूची इस प्रकार है—'धन्वन्तरीय निघंटु', 'पर्यायरत्नमाला' (७०० ई०), चक्रपाणिदत्त कृत 'शब्दचिन्द्रका' (१०४० ई०), सूरपाल का 'शब्दप्रदीप', हेमचन्द्र का 'निघंटुशेष', मिल्लिनायकृत 'अभिधानरत्नमाला' या 'सहशिनघंटु', मदनपाल का 'मदनिवनोद' (१३७४ ई०), नरहरि का 'राजनिघंटु' (१४०० ई०), शिवदत्त का 'शिवप्रकाश' (१६७७) आदि।

पण्डित हंसदेव रचित 'मृगपक्षिशास्त्र' नामक एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ प्राप्त होता है जिसमें व्याध्न, भालू, गरुड़, हूंस, बाज का अत्यन्त सूक्ष्म विवेचन है।

आयुर्वेद के आठ अंग माने जाते हैं— शल्यिचिकित्सा, शालाक्य, काय, भूतिवद्या, कीमारभृत्य, अगदतन्त्र, रसायन एवं वाजीकरण। शल्यतन्त्र में शस्त्र-वर्णन तथा शस्त्रकर्म इन दो वस्तुओं की प्रमुखता है। मुश्रुत में यन्त्रों की संख्या १०१ है और हाथ को ही प्रधान यन्त्र माना गया है। सी यन्त्रों का विभाग इस प्रकार है— स्वस्तिक यन्त्र २४, संदंश यन्त्र २, तालयन्त्र २, नाड़ी यन्त्र २०, शलाका यन्त्र २६, उपयन्त्र २४। शस्त्रकर्म के आठ प्रकार हैं— छेदन, भेदन, छेखन, वेधन, ऐपण, आहरण, स्नावण तथा सीवन।

शालाक्यतन्त्र में शलाका का व्यवहार किया जाता है। इसमें ग्रीवा के ऊपर वाछे अंगों अाँख, नाक, कान, सिर आदि के रोगों की चिकित्सा का वर्णन किया जाता है। कायचिकित्सा में आपाद मस्तक होने वाछे रोगों का वर्णन एवं उनकी चिकित्सा का विधान रहता है। रोगों के वर्णन में पाँच तथ्यों का विवेचन होता है—कारण, पूर्व रूप, रूप, उपशय एवं सम्प्राप्ति। भूतविद्या—इसका सम्बन्ध मानसिक रोगों से होता है जिसके अन्तर्गत उन्माद, अपस्मार, अमानुषोषसर्ग आदि रोग आते हैं।

कौमारभृत्य — इसमें बाल-रोगों का वर्णन होता है। योनि-व्यापत्तन्त्र भी इसी के भीतर आता है।

अगदतन्त्र—इसमें विष-चिकित्सा का वर्णन होता है।

रसायन-इसमें जरा और व्याधि के नष्ट करने का वर्णन होता है।

वाजीकरण—इसका सबंध पुरुष के अंग में पुंस्त्व की वृद्धि करने से है। शुक्रदोष, नपुंसकता आदि का इसमें विस्तृत विवेचन रहता है।

आयुर्वेद में इसके आठों अंग का सम्यक् विवेचन प्राप्त होता है और प्रत्येक पर प्रमुत मात्रा में ग्रन्थों की रचना हुई है ।

आधारप्रन्थ—१. आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-धी अत्रिदेव विद्यालंकार २. संस्कृत साहित्य मे आयुर्वेद-धी अत्रिदेव विद्यालंकार ३. नैयज्यसंहिता-श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ४. रस और रसायन-धी अत्रिदेव विद्यालंकार ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास-ए० बी० कीथ ६ संस्कृत साहित्य का इतिहास-थ्री वाचस्पति गैरांला ७. प्राचीन भारत में रसायनशास्त्र का विकास-डाँ० सत्यप्रकाश ८. वैज्ञानिक विकास की भारतीय परम्परा-डाँ० सत्यप्रकाश ।

आर्यश्र्र—'जातकमाला' या 'बोधिसत्त्वावदानमाला' नामक ग्रन्थ के रचियता आर्यश्र् है। इन्होने बौद्धजातकों को लोकप्रिय बनाने का महत्त्वपूर्ण कार्य किया है। अश्वधोप की भौति बौद्धधर्म के सिद्धान्तों को साहित्यिक रूप देने में आर्यश्र्र का भी योगदान है। 'जातकमाला' की ख्याति भारतवर्ष के बाहर भी बौद्धदेशों में थी। इसका चीनी रूपान्तर (केवल १४ जातकों का) ६९० से ११२७ ई० के मध्य हुआ था। इत्सिंग के यात्रा-विवरण से ज्ञात हुआ है कि सातवीं शताब्दी में इसका बहुत प्रचार

हो चुका था। अजन्ता की दीवारों पर 'जातकमाला' के कई जातकों के दृश्य अंकित हैं— शान्तियादी, मैंकीबल तथा शिविजातक के। इन चित्रों का समय ५ वीं शताब्दी है।

'जातकमाला' में ३४ जातको का वर्णन काव्य-शैली में किया गया है। इनमें कुछ की रचना तो पालिजातकों के आधार पर तथा कुछ की अनुश्रुति के रूप में हुई है। इनकी दूसरी रचना का नाम है—'पारिमतासमास।' इसमें किव ने छह पारिमताओं दान, शील, धान्ति, वीर्य, ध्यान तथा प्रज्ञा पारिमता—का वर्णन छह सर्गी में किया है, जिसमे ३६४ दलोक है और शैली 'जातकमाला' की ही भाँति सरल एवं बोधगम्य है। जातकमाला का हिन्दी अनुवाद, केवल २० जातकों का, सूर्य नारायण चौधरी ने किया है । आर्धग्र का समय तृतीय या चतुर्थ शताब्दी है। इनकी शैली काव्यमयी, परिष्कृत एवं संयत है। 'आर्थग्र की शैली काव्यशैली है, जो काव्य के उपकरणों पर उनां अधिकार को दिखाती हुई भी उनकी परिष्कृत एचि के कारण अत्युक्ति से रहित और संयत है। उनका गद्य और पद्य समान रूप से सावधानी के साथ लिखा गया और परिष्कृत है।' आधारग्रंथ—

संस्कृत साहित्य वा इतिहास - ए० बी० कीथ पु० ५४।

अगर्या रुप्तश्चार्ता — यह ७०० आयी छन्दों में राचित मुक्तक वाव्य है जिसके रचिता गोवर्धनाचार्य है। वे बंगाल के राजा लक्ष्मणसेन के आश्चित कवि थे जिनका समय १६१५ ई० है। विविक्त समय १६१५ ई० है। विविक्त स्वयं अपने ग्रन्थ में आश्चयदाता का उल्लेख किया है।

सकलकाकाः बातपयिषुं प्रभुः प्रबन्धस्य कुमुदबन्धोरच ।

सन्कुलतिलकपृपतिरेको राका<mark>प्रदोपश्च ।। ३</mark>९

गोवर्धनाचार्य के पिता का नाम नीलाम्बर था जिसका निर्देश कि ने भी अपने ग्रन्थ में किया है—तं तातं नीलाम्बर बन्दे। इन तथ्यों के अतिरिक्त इनके जीवन के सम्बन्ध में और कुछ 'भी ज्ञात नहीं होता। गोवर्धनाचार्य ने प्राकृत भाषा के कि हालकृत 'गाथा सत्तसई' के आधार पर ही 'आर्या सप्तशती' की रचना की थी। इसकी रचना अकारादि वर्णानुकम में हुई है जिसके अक्षर कम को ३५ भागों में विभक्त किया गया है। ग्रन्थारम्भ बज्वा, अकार बज्वा, आकार बज्वा, इकार, उकार, ककार, ऋकार, एकार, ककार, खकार, गकार, घकार, चकार, एकार, ककार, सकार, सकार, सकार, सकार, पकार, एकार, पकार, एकार, एकार, एकार, सकार, हकार एवं क्षकार बज्वा।

'आर्या सप्तश्वती' शृङ्कारप्रधान काव्य हे जिसपे संयोग एवं वियोग शृङ्कार की नाना अवस्थाओं का चित्रण है। किव ने नागरिक स्त्रियों की शृङ्कारिक चेष्ठाओं का जितना रंगीन चित्र उपस्थित किया है ग्रामीण स्त्रियों की स्वाभाविक भाव-भीगमाओं की भी मामिक अभिव्यक्ति में उतनी ही दक्षता प्रदक्षित की है। स्वयं किव अपनी कविता की प्रशंसा करता है

मनृष्यपदरीतियतयः सङ्कः हृदयाभिसारिकःः सुरसाः । मदनाद्वयोपनिषदो विशदागोवर्धनस्यार्याः ॥ ५१ ॥ इसमें वहीं-कहीं अश्लील शृङ्कार एवं चीर्यरत का चित्रण पराकाष्ठा पर पहुँच गया है, जिसकी आलोचकों ने निन्दा की है। 'आर्यासप्तशती' का एक अपना वैशिष्ट्य है अन्योक्ति का शृङ्कारपरक प्रयोग। इनके पूर्व किसी भी रचना में ऐसे उदाहरण नहीं मिलते। प्राय. अन्योक्तियों का प्रयोग नीतिविषयक कथनों में ही किया जाता रहा है, पर गोवर्धनाचार्य ने शृङ्कारात्मक सन्दर्भी में भी इसका कुशलता के साथ प्रयोग किया है और इसमें भी किव की कलाप्रियता एवं सब्द वैचित्रय उसका साथ नहीं छोड़ते।

आधारग्रन्थ—१. आर्या सप्तशती (हिन्दी अनुवाद)—अनु० पं० रामाकान्त त्रिपाठी (चीत्वस्बा प्रकाशन) २. संस्कृत गीतिकाच्य का विकास—डॉ परमानन्द शास्त्री।

अ्योद्य सहाकाव्य — इस महाकाव्य के रचिता पं० गंगाप्रसाद उपाध्याय हैं। इनवा जन्म उत्तरप्रदेश के नरदर्ध ग्राम में ६ सितम्बर १८६१ ई० को हुआ था। इन्होंने प्रयाग से अँगरेजी और दर्शन में एम० ए० किया था। 'आयोदय महाकाव्य' भारतीय संस्कृति का काव्यात्मक इतिहास है। इसमें २१ सर्ग एवं ११६६ क्लोक हैं। इसके दो विभाग हैं — पूर्वार्ध तथा उत्तरार्ध। पूर्वार्थ का उद्देश्य है भारत को संस्कृतिक चेतन प्रदान करना तथा उत्तरार्ध में स्वामी दयानन्द वा जीवनवृत्त है - इसका प्रारम्भ मृष्टि के बर्गन से होता है और स्वामीजी की योधपुर दुर्घटना तथा अर्थसंस्कृत्युदय में समानित हो जाती है।

जीवनं मरणं तात प्राप्यते सर्वजन्तुभिः । स्वार्थं त्यक्तवा परार्थाय यो जीवति स जीवति ॥ १५।४५

उपाध्याय जी कई विषयों तथा भाषा के पण्डित है। इन्होंने अँगरेजी तथा हिन्दी में अनेक उत्कृष्टकोटि के प्रत्यों की रचना की है। इनके प्रसिद्ध प्रत्य हैं—फिल्डॉसफी ऑफ दयानन्द, ऐतरेय तथा शतपथ ब्राह्मण के हिन्दी अनुवाद 'भीमांसासूत्र एवं शाबरभाष्य' का हिन्दी अनुवाद आदि। उपाध्याय जी आर्यसमाजी हैं।

अपिय ब्राह्मण—यह 'सामवेद' का ब्राह्मण है। इसमें तीन प्रपाठक एवं दर खण्ड हे तथा सामगायन के प्रथम प्रचारक ऋषियों का वर्णन है और यही इसकी महत्ता का कारण है। सामगायन के उद्भावक ऋषियों का वर्णन होने के कारण यह ब्राह्मण 'सामवेद' के लिए आर्षानुक्रमणी का कार्य करता है।

क-बर्नेल द्वारा रोमन अक्षरों में मंगलोर से १८७६ ई० में प्रकाशित।

ख— जीवानन्द विद्यासागर द्वारा नागराक्षरों में सायणभाष्य सहित कलकत्ता से प्रकाशित ।

आर्थियं। पंत्रपद् सह नवीन प्राप्त उपनिषद् है, जिसकी एकमात्र पाण्डुलिपि आड्यार लाइहेरी में है और इसका प्रकाशन उसी पाण्डुलिपि के आधार पर हुआ है। यह अल्पाकार उपनिषद् है। इसमें १० अनुच्छेद है तथा विश्वामित्र, जमदिग्न, भारद्वाज, गौतम एवं वसिष्ट प्रभृति ऋषियों के विचार-विमर्श के रूप में ब्रह्मोद्य या ब्रह्मिवद्या का वर्णन है। ऋषियों द्वारा विचार-विमर्श किये जाने के कारण इसका नामकरण आर्थेय या ऋषि-सम्बद्ध है।

आसुरि—सांख्यदर्शन के प्रवर्त्तक महींप किपल के साक्षात् शिष्य 'आमुरि' थे। 'आमुरि' को जिन विद्वानों ने ऐतिहासिक व्यक्ति माना है, वे हैं म० म० डॉ॰ गोगीनाथ किवराज एवं डॉ॰ गार्वे, ['सांख्य फिलॉसफी' नामक ग्रन्थ के प्रणेता ] पर डॉ॰ ए॰ बी॰ कीथ के अनुसार ये ऐतिहासिक पुरुष नहीं हैं। [द्रष्टुव्य—'सांख्यसिस्टम' पृ० ४७-४८ ] हरिभद्रसूरि | समय ७२५ ई॰ के आसपास | नामक जैन विद्वान् ने अाने ग्रन्थ 'पड्दर्शन-समुच्चय' में 'आमुरि' के नाम से एक इलोक उद्धृत किया है, जिसमे इनकी ऐतिहासिकता सन्देहास्पद नहीं होती है। वह इलोक इस प्रकार है—

'विविक्ते हक्परिणती बुढी भोगोऽस्य कथ्यते । प्रतिबिम्बोदयः स्वच्छो यथा चन्द्रमसोऽम्भिस् ॥'' 'महाभारत' में आसुरि को पञ्चिशिख का गुरु बतलाया गया है । आसुरेः प्रथमं शिष्यं यमाहुश्चिरजीविनम् । पञ्चस्रोतिस निष्णातः पञ्चरात्रविशारदः ॥ पंचज्ञः पंचकृत् पंचगुणः पंचशिखः स्मृतः । शान्तिपर्व अध्याय २१⊊

'भागवत' में भी कपिल द्वारा विकुष्त 'साख्यदर्शन' को अपने शिष्य 'आमुरि' को उक्त दर्शन का ज्ञान देने का वर्णन है।

> पञ्चमे कपिलो नाम सिद्धेशः कालविष्छुतम् । प्रोवाचासुरये सांख्यं तत्त्वग्रामविनिर्णयम् ॥ १।३।११

उपर्युक्त विवरणों के आधार पर आमुरि को कप्ल्पिनिक व्यक्ति मानना उपयुक्त नहीं है। इनकी कोई भी रचना प्राप्त नहीं होती।

आधारग्रन्थ — १. भारतीयदर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय २. सांह्यतत्त्वकीमुदी-प्रभा-(हिन्दी अनुवाद ) डॉ आद्याप्रसाद मिश्र ।

इन्द्रुद्धन्त—यह संस्कृत का सन्देशकाव्य है जिसके प्रणेता विनय-विजय-गणि हैं। किवि का समय अष्टादश शतक का पूर्वार्थ है। ये वैदेश कुलोत्पन्न श्रेष्टिनेजःपाल के पुत्र थे। इनके दीक्षागुरु का नाम विजयप्रभमूरि था। इनका एक अधूरा काव्य 'श्रापालरास' भी प्राप्त होता है जिसे इनके मित्र यशांविजय जी ने पूर्ण किया। किवि ने संस्कृत, प्राकृत एवं गुजराती में लगभग ३५ प्रन्थों को रचना की है। संस्कृत प्रन्थों के नाम इस प्रकार हैं—श्रीकल्पमूत्र सुबोधिका, लोक-प्रकाश, हैमलधुप्रकिया, शान्तमुधारस, जिनसहस्रनाम स्तोत्र, हैमप्रकाश, नयकणिका, पट्तिशत् जल्पसंप्रह, अर्ह्नमस्कारस्नांत्र, श्रो आदि जिन स्तवन।

'इन्दुदूत' में किव ने अपने गुरु विजयप्रभ सूरीश्वर महाराज के पास चन्द्रमा सं सन्देश भेजा है। सूरीश्वर जी सूर्यपुर (सूरत) में चातुर्मास बिता रहे हैं ओर किव जोध पुर में है। प्रारम्भ में चन्द्रमा का स्वागत एवं उसके वंश की महिमा का वर्णन है। इस कम में किव ने जोधपुर से सूरत तक के मार्ग का उल्लेख किया है। इस काब्य में १३१ श्लोक हैं और सम्पूर्ण रचना मन्दाकान्ता वृत्त में की गयी है। यद्यि इसकी रचना 'मेघदूत' के अनुकरण पर हुई है तथापि इसमें नैतिक एवं धार्मिक तत्त्वां

की प्रधानता होने के कारण सर्वथा नवीन विषय का प्रतिपादन किया गया है। गुरु की महिमा में किव ने अनेक पद्य लिखे है तथा स्थान-स्थान पर निदयों एवं नगरों का अत्यन्त मोहक चित्र उपस्थिन किया है। इसकी भाषा में प्रवाह है और सर्वत्र प्रासादिकता दिखाई पड़ती है। इसका प्रकाशन श्रीजैन साहिन्यवर्धक सभा, शिवपुर (पश्चिम खानदेश) से हुआ है। सूरत का वर्णन देखिए—

नीताच्छायं क्विचिद्रविरहेनीगवङ्गीदेलीघैः शुभ्रच्छायं क्वचन कुसुमैविस्तृतैविक्रियाय । पिगं चंगैरितपरिणतैः कुत्र चिच्चेक्षुदण्डैनीनावर्णं पुरिमदिमिति द्योतते सर्वदाऽपि ॥ ९६ आधारग्रन्थ— संस्कृत के सन्देशकाव्य—डॉ० रामकृमार आचार्य

इन्दुलेखा— ये संस्कृत की कविषयी है। इनके सम्बन्ध में कुछ भी ज्ञात नहीं है, केवल एक ब्लोक वक्कादेव की 'सुभाषिताविल' में प्राप्त होता है—

> एके वारिनिधी प्रवेशमपरे लोकान्तरालोकनं केचित् पावकयोगितां निजगद्यः क्षीणेऽह्मिचण्डाचिपः । मिथ्याचैतदसाक्षिकं प्रियसिव प्रत्यक्षतीब्रात्पं मन्येऽहं पुनरध्वनीनरमणीचेतोऽधिशेते रविः ॥

सूर्यास्त के सम्बन्ध में यहां सुन्दर कल्पना है-

किसी का कहना है कि सूर्य सन्ध्याकाल में समुद्र में प्रवेश कर जाते हैं, पर किसी के अनुसार वे लोकान्तर में चले जाते हैं, पर मुझे ये सारी बातें मिथ्या प्रतीत होती हैं। इन घटनाओं का कोई प्रमाण नहीं है। प्रवासी व्यक्तियों की नारियों का चित्त विरहज्य बाधा के कारण अधिक सन्तप्त रहता है। ज्ञात होता है कि सूर्य इसी कोमल चित्त में रात्रि के समय शयन करने के लिए प्रवेश करता है जिसमे उसमें अत्यधिक गर्मी उत्पन्न हो जाती है।

ईश्वरकृष्ण — सांख्यदर्शन के प्रसिद्ध आचार्य ईश्वरकृष्ण है, जिन्होंने 'सांख्य-कारिका' नामक ग्रन्थ की रचना की है। [दे० सांख्यदर्शन ] शंकराचार्य ने अपने 'शारीरक भाष्य' में 'सांख्यकारिका' के उद्धरण प्रस्तुत किये हैं, अतः ईश्वरकृष्ण का शंकर से पूर्ववर्त्ती होना निश्चित है। विद्वानों ने इनका आविर्भाव काल चतुर्थ शतक माना है, किन्तु ईश्वरकृष्ण इससे भी अधिक प्राचीन है। जैनग्रन्थ 'अनुयोगद्वारसूत्र' में 'कण्गसत्तरी' नाम आया है जिसे विद्वानों ने 'सांख्यकारिका' के चीनी नाम 'सुवर्ण-सप्तित' से अभिन्न मान कर ईश्वरकृष्ण का समय प्रथम शताब्दी के आसपास निश्चित किया है। 'अनुयोगद्वारसूत्र' का समय १०० ई० है, अतः ईश्वरकृष्ण का इससे पूर्ववर्त्ती होना निश्चित है।

'सांख्यकारिका' के ऊपर अनेक टीकाएँ एवं व्याख्या-ग्रन्थों की रचना हुई है। आचार्य माठर रचित 'माठरवृत्ति' (समय प्रथम शतक तथा कनिष्क का समकालीन) 'सांख्यकारिका' की सर्वाधिक प्राचीन टीका है। आचार्य गौडपाद ने इस पर 'गौडपाद-भाष्य' की रचना की है जिनका समय सप्तम शताब्दी है। शंकर ने इस पर 'जयमंगला' नाम्नी टीका की रचना की थी, पर ये शंकर अद्वेतवादी शंकर से अभिन्न थे या अन्य, इस सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। म० म० डाॅ० गोपीनाथ कविराज ने

'जयमंगला' की भूमिका में यह सिद्ध किया है कि यह रचना शंकराचार्य की न होकर शंकर नामक किसी बौद्ध विद्वान की है । वाचस्पति मिश्र कृत 'सांख्यतत्त्वकीमुदी', नारायण तीर्थ रचित 'चन्द्रिका' (१७ वीं शतःब्दी) एवं नर्रांसह स्वामी की 'सांख्य-तरु-वसन्त' नामक टीकाएँ भी प्रसिद्ध हैं । इनमें 'सांख्यतत्त्वकीमुदी' [हिन्दी अनुवाद के साथ प्रकाशित, अनु० डां० आद्याप्रसाद मिश्र | सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण टीमा है । 'सांख्यकारिका' में ७१ कारिकाएँ है जिनमें सांख्यदर्शन के सभी तत्त्वों का निष्टपण है ।

आधारग्रन्थ—१. भारतीय दर्शन–आ० बलदेव उपाध्याय २. सांख्यतत्त्वकीमुदी (हिन्दी टीका ) डाॅ० आद्याप्रसाद मिश्र ।

ईशायास्य या ईश उपनिषद्—यह 'शुक्र यजुर्देद-संहिता' (काण्व शाला) का अन्तिम या ४० वाँ अध्याय है। इसमें कुरु १८ पद्य हैं तथा प्रथम पद्य के आधार पर इसका नामकरण किया गया है।

ईशावास्यामिदं सर्व यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुञ्जीया मागृधः कस्य स्विद् धनम् ॥ १

इसमें जगत् का संचालन एक सर्वव्यापी अन्तर्यामी द्वारा होने का वर्णन है। द्वितीय मन्त्र में कर्म-सिद्धान्त या वर्णन करते हुए निष्कामभाव से कर्म करने का विधान है तथा सर्वभूतों में आत्म-दर्शन तथा विद्या और अविद्या के भेद का वर्णन है। तृतीय मन्त्र में अज्ञान के कारण मृत्यु के पश्चान् प्राप्त होने वाले दुःख का वर्णन तथा चीये में सातवें में ब्रह्मविद्या-विषयक मुख्य सिद्धान्तों का वर्णन है। नवें से ग्यारहवें ब्लोक में विद्या और अविद्या के उपासना के तन्त्व का निरूपण तथा कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्ड के पारस्परित विरोध एवं समुच्चय का विवेचन है।

ज्ञान और विवेक से रिहत कोरे कर्मकाण्ड की आराधना करनेवाले व्यक्ति घोर अन्धकार में प्रवेश कर जाते हैं। अतः ज्ञान और कर्म के साथ चठने वाला व्यक्ति शाइवत जीवन तथा परमपद प्राप्त करना है। बारह में चादह इठोक में सम्भूनि एवं असम्भूति की उपासना के तत्त्र का निरूपण है। पत्द्रह में सोठह इठोक में अन्त के लिए अन्तकाल में परमेश्वर की प्रार्थना पर बल दिया गया है और अन्तिम दो इठोकों में शरीरत्याग के समय प्रार्थना तथा परमधाम जाते समय अग्नि की प्रार्थना का वर्णन है। इसमें एक परमतत्त्व की सर्वव्यापकता, ज्ञानकर्मसमुच्चयवाद का निद्शंन, निष्काम कर्मवाद की ग्राह्मता, भोगवाद की क्षणभंगुरता, अन्तरात्मा के विरुद्ध कार्य न करने का आदेश तथा आत्मा के सर्वव्यापक रूप का ज्ञान प्राप्त करने का उपदेश है।

उत्तर पुराण—यह जैनियों का पुराण है जिसकी रचना जिनसेन के शिष्य गुणभद्र द्वारा उनके परिनिर्वाण के बाद हुई थी। इसे आदिपुराण (जैनियों का अन्य पुराण) का उत्तरार्द्ध माना जाता है। दे आदिपुराण कहने है कि 'आदिपुराण' के ४४ सर्ग लिखने के पश्चात् ही जिनसेन जी का निर्वाण हो गया था तदनन्तर उनके शिष्य गुणभद्र ने 'आदिपुराण' के उत्तर अंश को सभाष्त किया। इस पुराण में २३ तीर्थंकरों का जीवनचरित विणित है जो दूसरे तीर्थंकर अजितसेन से लेकर २४ वें तीर्थंकर

महाबीर तक समाप्त हो जाता है। यह जैनियों २४ पुराणों का जानकोश माना जाता है जिसमें सभी पुराणों का सार संकलित है। इसमें ३२ उत्तरवर्ती पुराणों की अनुक्रमणिका प्रस्तृत की गयी है। 'आदिपुराण' एवं 'उत्तरपुराण' में प्रत्येक तीर्थकर का जीवनचरित वर्णन करने के पूर्व चकवर्ती राजाओं की कथा का वर्णन है। उनके विचार से प्रत्येक तीर्थकर पूर्वजन्म में राजा थे। इसमें कुल मिलाकर ६३ व्यक्तियों का चरित वर्णित है, जिनमें चीबीस तीर्थकर, बारह चकवर्ती, नी वासुदेव, नी युक्यवल तथा नी विष्णुद्विप आते है। इस ग्रन्थ की अन्तिम पुष्पिका में यह लिखा गया है कि 'समस्त शास्त्रों का सार स्वरूप यह पुराण ग्रन्थ धर्मवित् श्रेष्ठ व्यक्तिगण द्वारा ५२० यक पिगल संवत्सर ४ आश्विन शुक्लपक्ष, बृहस्पतिवार को पूजित हुआ।' संस्कृत माहित्य का इतिहास—गैरोला पृ० ३१४।

इसमें सर्वत्र जैनधर्म की शिक्षा का वर्णन है तथा श्रीकृष्ण को विखण्डाधिपित तथा तीर्थंकर नेमिनाथ का शिष्ष माना गया है।

आधारग्रन्थ—१. जैन साहित्य का इतिहास-श्रीनाधूराम 'प्रेमी' २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—गैरोला ३. जैन साहित्य का बृहत् इतिहास—२ खण्डों में—वेचस्दास पण्डित तथा डॉ० हीरालाल जैन ।

उत्तरचम्पू—इस चम्पू काव्य के प्रणेता भगवन्त कि है। इनका समय १६६७ से १७११ के आसपास है। ये नरिसह के शिष्य तथा एकोजि के मुख्य सिचव गंगा-धरामात्य के पुत्र थे। किव ने 'वाल्मीकि रामायण' के उत्तरकाण्ड को आधार बनाकर अपने ग्रन्थ का प्रणयन किया है और मुख्यतः रामराज्यातिषेक का वर्णन किया है। इसकी रचनाशौली साधारण कोटि की है और ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है। इनका विवरण तंजोर कैटलाग, ६,४०२६ में प्राप्त होता है। किव ने ग्रन्थ में अपना परिचय इस प्रकार दिया है—

एकोजिक्षितिपालमुख्यसचिवश्रेष्ठस्य गंगाधराः
मात्यस्यात्मसमुद्भवेन भगवन्ताख्येन विख्यायते ।
प्रोक्तं रामचरित्रमार्यनरिसहस्य प्रसादादिवं
श्रीमत्त्र्यम्बकवर्यवंशतिलकस्यास्तां चिरं श्रेयसे ॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन=डॉ छितिनाय त्रिपाठी ।

उत्तररामचिरत—महाकवि भवभूति विरचित उनका सर्वोत्तम नाटक। उसमें किव की नाट्यरचना का प्रौढ़ रूप प्राप्त होता है तथा इसकी गणना संस्कृत के नहान् ग्रन्थों में होती है। इस नाटक में किव ने श्रीरामचन्द्र के जीवन के उत्तर मान का वर्णन किया है। राज्याभिषेक के पश्चात् इसमें रामचन्द्र का अविष्ठि जीवन-वृत्तान्त वर्णन है। इस नाटक की रचना सात अंकों में हुई है।

प्रथम अंक में नान्दी पाठ के अनन्तर सूत्रधार द्वारा नाटककार का परिचयादिया गया है । वन से लौट कर आने पर राम का राज्याभिषेक होता है । प्रस्तावना से विदित होता है कि राज्याभिषेक में सम्मिलित होने के लिए समागत राजे लीट रहे है। राजा जनक भी मिथिला जा रहे हैं और उनके विछोह में सीता उद्विग्त हैं। राम उन्हें प्रसन्न करने एवं नाना प्रकार से उनका मनोविनोद करने का प्रयत्न करते हैं। यह भी जात होता है कि महर्षि वसिष्ठ के साथ उनकी माताएँ अरुन्धती को लेकर ऋष्यशृङ्ग के यज्ञ में सम्मिलत होने के लिए जा रही हैं। तदनन्तर लक्ष्मण का प्रवेश होता है और वे खिन्नमाना गिभणी सीता को प्रसन्न करने के लिए रामचन्द्र के विगत जीवन की घटना को चित्रपट में दिखाते हैं। चित्रपट में गंगा एवं वनस्थली का हृदय देखकर सीता राम से उन स्थलों को देखने की इच्छा प्रकट करती हैं। राम सीता की इच्छा-पूत्ति का भार लक्ष्मण के ऊपर देते हैं और सीता विश्वाम करने लगती है। इसी बीच दुर्मुख नामक गुष्तचर के द्वारा सीताविषयक लोकापवाद की सूचना राम को प्राप्त होती है और वे जनभावना का आदर करते हुए लक्ष्मण को सीतानिर्वामन का आदेश देते हैं। पहले तो यह समाचार पाकर राम बेहोश हो जाते है पर उनके स्वस्थ होने पर सीता का निर्वासन हो जाता है। लक्ष्मण उन्हें रथ पर बैठाकर वन की ओर प्रस्थान करते हैं।

द्वितीय अंक में बारह वर्ष के पश्चान् की घटनाओं का प्रदर्शन किया गया है। विष्कम्भक में इस बात की सूचना प्राप्त होती है कि सीता को छव-कुश नामक दो पुत्र उत्पन्न हुए हैं और वे ऋषि वाल्मीकि के पास विद्याध्ययन कर रहे हैं।

इसी अंक में यह भी सूचना प्राप्त होती है कि शम्बूक नामक शूद्रमुनि का वध करने के लिए राम इसी वन में आए हैं और उन्होंने उसका वध किया है। किव ने इस अंक में शम्बूक के मुख से जनस्थान (दण्डकारण्य) का अत्यन्त मनोरम वर्णन किया है। प्राकृतिक दश्यों के मोहक वर्णन की दृष्टि से यह अंक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है, पर इमका नाटकीय व्यापार अवस्द्ध हो गया है।

नृतीय अंक में तमसा एवं मुरला नामक दो निदयों के माध्यम से सीता के जीवन का विवरण प्राप्त होता है। जब लक्ष्मण सीता को अरक्षित छोड़कर चले गए तो वे अपमानवश गंगा में कूद पड़ीं और वहीं उनके दो पुत्र उत्पन्न हुए। पुनः उन्हें वाल्मीिक ऋषि ने अपने आश्रम में स्थान दिया। उन निदयों के वार्तालाप से यह भी जात होता है कि लव-कुश की बारहवीं वर्षगाँठ के अवसर पर गंगा ने सीता को सूर्य की अर्चना करने को कहा है। यह वार्तालाप विष्कम्भक में होता है। विष्कम्भक के अनन्तर पुष्पक विमान से उत्तर कर रामचन्द्र जनस्थान में प्रवेश करते दिखाई पड़ते हैं और वनदेवी वासन्ती द्वारा उनका स्वागत किया जाता है। वही पर छिपी हुई सीता रामचन्द्र के विरहजन्य कृशशरीर को देखती हैं और मूच्छिन हो जाती हैं। सीता के साथ बिताये गए स्थानों को देखकर राम का दुःख उमड़ पड़ता है और वे सीता की स्मृति में व्यथित होकर तड़पने लगते हैं। रामचन्द्र के रुदन से दण्डकारण्य के पत्थर भी पिघलने लगते हैं। राम मूच्छित हो जाते हैं शीर उनकी यह दशा देख कर सीता भी मूच्छित हो जाती हैं। वे सीता के अहश्य स्पर्य से पुनः संज्ञायुक्त होते हैं। वासन्ती तथा राम में वार्तालाप होता है और वे अयोध्या के लिए प्रस्थान करते हैं।

चतुर्थ अंक में राजा जनक एवं कौशल्या का विषादमय चित्र एवं लव-कुश की वीरता का चित्रण है।

चतृथं अंक में विष्कम्भक से विदित होता है— कि ऋषि शृष्ट्र का यज्ञ समाप्त होने पर सीता-निर्वासन की सूचना प्राप्त कर कौशल्या सीता-विहीन अयोध्या में न जाकर वाल्मीिक ऋषि के आश्रम में चली जाती हैं। राजा जनक को भी निर्वासन का दुःखद समाचार प्राप्त होता है और वे चन्द्रदीप तपोवन में तपस्या करने के पश्चात् वाल्मीिक मुनि के आश्रम में पधारते हैं। इसी कारण (इन व्यक्तियों के आगमन से) वाल्मीिक ऋषि के छात्रों का आज अनध्याय हो जाता है। इसी बीच लव का प्रवेश होता है और वह अपने को वाल्मीिक ऋषि का शिष्य एवं कुश का भ्राता बताता है। जनक और कौशल्या उसके रूप में राम एवं सीता के सीन्दर्य की छाप देखते हैं। तदनन्तर लक्ष्मणपृत्र चन्द्रकेतु यज्ञीय अश्व के साथ प्रवेश करते हैं और उसे लव वीरों की चुनीती जानकर उसका अपहरण कर देता है।

पंचम अँक में चन्द्रकेतु तथा लव में दर्प-पूर्ण विवाद होता है। लव चन्द्रकेतु की मेना को परास्त कर देता है तथा लव एवं चन्द्रकेतु का युद्ध होता है।

पष्ठ अंक के निष्कम्भक में विद्याधर एवं विद्याधरी के वार्तालाप में चन्द्रकेतु तथा लव के भयंकर युद्ध का वर्णन हुआ है। इससे ज्ञात होता है कि शम्बूक का वध कर रामचन्द्र इसी ओर आ रहे हैं। लव को देखने पर सुमन्त्र को उनके सीता का पुत्र होने का सन्देह होता है। राम के आगमन से दोनों योद्धाओं का युद्ध बन्द हो जाता है। राम लव और कुश का परिचय प्राप्त करते हैं और उनके मन में भी, दोनों बालकों में सीता का साहश्य प्राप्त कर, सीता पुत्र होने का सन्देह होता है। इसी बीच अरुन्धती, विशिष्ठ, वाल्मीकि, जनक एवं कीशल्या राम के पास आते है।

सन्तम अंक के गर्भाक में एक नाटक का प्रदर्शन किया गया है जिसमें छह अंकों की सारी घटनायें प्रदिश्त हुई हैं। सीता के गंगा में ह्वने की घटना पर राम मूच्छित हो जाते है पर लक्ष्मण उन्हें नाटक की बात कहकर आश्वस्त करते हैं। लक्ष्मण वाल्मीकि से राम की रक्षा की प्रार्थना करते हैं और बाल्मीकि मुनि के आदेश से वाद्यादि बन्द कर दिये जाते है। अरुन्धती सीता को लेकर प्रकट होती हैं और सीता की परिचर्या द्वारा राम स्वस्थ होते हैं। बाल्मीकि मुनि आकर राम को सीता, लव एवं कुश को समर्पित करते हैं और दोनों बालक अपने माता-पिता को पाकर धन्य हो जाते हैं। अरुन्धती सीता के दिव्य एवं पावन चरित्र की प्रशंसा करती हैं और नागरिकों की सम्मित जानना चाहती हैं। राम गुरुजनों की आज्ञा प्राप्त कर सीता को अंगीकार करते है।

इस नाटक के कथानक का उपजीव्य वाल्मीकि रामायण है, पर किव ने नाट्य-रचना-दीशल प्रदिशत करने के निमित्त मूल कथा में अनेक परिवर्त्तन किये हैं। रामायण में यह कथा दुःखान्त है और सीता अपना अपमान समझ कर पृथ्वी में प्रदेश कर जाती हैं, पर यहाँ किव ने राम-सीता का पुनर्मिलन दिखा कर नाटक को सुखान्त बना दिया है। प्रथम अंक में चित्रशाला की योजना किव की मौलिक कल्पना है जिसके द्वारा उसकी सहृदयता, भावुकता तथा कलात्मक नैपुण्य का परिचय प्राप्त होता है। इस हश्य के द्वारा सीता विरह को तीव्र बनाने के लिए सुन्दर पीठिका प्रस्तृत की गयी है तथा इसमें भावी घटनाओं के बीजाकुरों का आभास भी दिखाया गया है। चित्र-दर्शन के पश्चात् परिश्रान्ता सीता के शयन करने पर राम के इस कथन में भावी वियोग की सूचना है—'किमस्या न प्रेयो यदि परमसह्यस्तु विरहः।' १।३ =

द्वितीय अंक में शम्बूक की घटना के द्वारा दण्डकारण्य का मनोरम चित्र उपस्थित किया है। तृतीय अंक में बाह्य घटनाओं एवं व्यापारों का अभाव है। छाया सीता की उपस्थित इस नाटक की महत्त्वपूर्ण कल्पना है। राम के विरह का वर्णन कर किव ने अपने हृदय की विगलित करूण-धारा को प्रवाहित किया है। राम की करूण दशा को देखकर सीता का अनुताप मिट जाता है और राम के प्रति उनका प्रेम और भी दृढ़ हो जाता है। सक्षम अंक के गर्भांक के अन्तर्गत एक अन्य नाटक की योजना किव की सर्वथा मौलिक देन है। इसके द्वारा रामायण की दुःखान्त कथा को मुखान्त बनाया गया है तथा लव-कुश को उनकी वास्तविक स्थित का परिज्ञान कराया गया है। इस नाटक की योजना का दूसरा उद्देश्य है नाटकीय वातावरण के माध्यम से जनता के समक्ष सीता के चिरत्र को पवित्र करना। 'इस प्रकार किव आरम्म से ही कथानक को चामत्कारिक किन्तु स्वाभाविक मोड़ देता हुआ, उसकी गित में काव्य-जित शैथिल्य और नाट्यजनित क्षिप्तता लाता हुआ आनन्द के वातावरण में समाप्त करके सुखान्त बना देता है तथा नाटक की शास्त्रीय मर्याश की रक्षा करता है।'

संस्कृत नाटक-समीक्षा, पृ० २२६

चरित्र-चित्रण—'उत्तररामचरित' नाटक में पात्रों के शील-निरूपण में अत्यन्त कीशल प्रदिश्ति हुआ है। राम—इस नाटक के नायक श्रीरामचन्द्र हैं। वे सूर्यवंश के रत्न तथा धीरोदात्त नायक के सभी गुणों में विभूषित हैं। सद्यः राज्याभिषित्त राजा होते हुए भी उन्हें प्रजापालन एवं लोकानुरंजन का अत्यधिक ध्यान है। वे राजा के कर्त्तव्य के प्रति पूर्ण सचेष्ट हैं। अष्टावक द्वारा वसिष्ट का सन्देश प्राप्त कर वे कहते है—

> 'स्नेहं दयां च सीख्यं च यदि वा जानकीमिष । आराधनाय लोकस्य मुब्चतो नास्ति मे व्यथा ॥' १।११

लोकानुरंजन के लिए वे प्रेम, दया, मुख और यहाँ तक कि जानकी को भी त्याग सकते हैं।

सीताविषयक लोकापवाद के श्रवणमात्र से ही उन्होंने उनका निर्वासन कर दिया। यह कार्य उनके दृष्ट निश्चय एवं लोकानुरंजन का परिचायक है। प्रकृति-रंजन को वे राजा का प्रधान कर्त्तव्य मानते है—राजा प्रकृतिरल्जनात्। पत्नी के प्रति स्वामाविक स्नेह होने तथा उनके गर्भवती होने पर भी वे लोकानुरंजन के लिए सीता का परित्याग कर देते हैं। राम एक आदर्श पित के रूप में प्रदिश्ति किये गए हैं। उनके जीवन का लक्ष्य एकपत्नीव्रत है। सीता के प्रति उनकी धारणा स्थिर एवं उदात्त है।

सीता के प्रति उनके मन की उदात्त भावना का पता इस क्लोक से लगता है— त्वया जगन्ति पूण्यानि त्वय्यपूण्या जनोक्तयः। नाथवन्त स्त्वया लोकास्त्वमनाथा विपत्स्यसे ॥ १।४३

'तुमसे संसार पवित्र है, पर तुम्हारे सम्बन्ध में लोगों की उक्तियाँ अपवित्र है । तुमसे लोक सनाथ है और तुम अनाथ होकर विपत्ति उठाओगी।'

सीता का परित्याग करने से राम अपने को ऋरकर्मा समझने लगते हैं। अपने अंक में सिर रखकर सोई हुई सीता के सिर को हटाते हुए राम कह रहे हैं—

अपूर्वंकर्मचाण्डालमयि मुग्धे विमृठ्च माम्। श्रितासि चन्दनभ्रान्त्या दुर्विपाकं विषद्गमम् ॥ १।४६

तथा--

विस्नम्भादुरसि निपत्य लब्धनिद्रामुन्मुच्य प्रियगृहिणीं गृहस्य शोभाम् । आतङ्कस्फुरितकठोरगर्भगुर्वी कव्याद्भ्यो बलिमिव निर्घृणः क्षिपामि ॥ १।४९ सीता के त्याग से राम को अत्यधिक दुःख एवं महती वेदना हुई है। उन्हें इसके लिए इतनी ग्लानि हुई जिसका वर्णन असंभव है। ऐसा लगता है कि उनका जीवन दु:खानुभव के लिए ही बना है और प्राण बच्चकील की भाँति हैं जो मर्म पर प्रहार तो करते हैं पर निकलते नहीं।

दःखरुवेदनायैव रामेचैतन्यमाहितम् । मर्मोपघातिभिः प्राणैवं ऋकीलायितं हृदि ।। १।४७

कर्त्तव्य के आवेश में मीता का निष्कासन कर राम अपने कृत्य पर पश्चात्ताप करते हुए अपने को 'अपूर्वकर्मचाण्डाल' समझते है। सीता के प्रति उनके मन में अनन्य स्नेह है । वे उनकी <mark>गृह</mark>-लक्ष्मी तथा आँखों में अमृतांजन हैं, उनका स्पर्श चन्दन की भाँति शीतल एवं उनकी बाहें मुक्ता की माला हैं। उन्होंने कर्त्तंव्य की वेदी पर अपने प्रेम की विल देकर भीषण बज्जाघात सहा है।

इयं गेहे लक्ष्मीरियममृतर्वातर्नयनयोरसावस्याः स्पर्शो वपुषि बहुलक्ष्चन्दनरसः। अयं वाहुः कण्ठे शिशिरममृणो मीक्तिकसरः किमस्या न प्रेयो यदि परमसह्यस्त्र विरहः ॥१।३८

सीता निष्कासन की उन्होंने जिन शब्दों में आज्ञा दी है उनके द्वारा उनके हृदय की व्यथा तथा राज्याधिकार के प्रति क्षोभ एवं आत्मग्लानि के भाव की मिश्रित अभिव्यक्ति होती है—'एव नूतनो राजा रामः समाज्ञावयित'। दण्डकारण्य में पूर्वानुभूत स्थलों एवं दृश्यों को देख कर वे सीता के विरहजन्य क्लेश से मूर्जिछत हो जाते हैं-

दलति हृदगं शोकोद्वेगाद् द्विधा ८ न भिद्यते,

वहति विकलः कायो मोहं न मूब्चित चेतनाम् । ज्वलयति तनूमन्तर्दाहः करोति न भस्मसात्-प्रहरति विविधमर्मच्छेदी न क्रन्तति जीवितम् ॥ ३।३१

'शोक का व्याक्लता से हृदय विदीण होता है किन्तु दो भागों में विभक्त नहीं होता, शोक से विह्वल शरीर मोह धारण करता है, पर चेतनता नहीं छोड़ता; अन्तर्दाह शरीर को प्रज्वलित तो करता है, किन्तु भस्म नहीं करता; मर्म को विद्ध करनेवाला भाग्य प्रहार तो करता है, लेकिन जीवन को नष्ट नहीं करता है।'

सीता के प्रति प्रगाढ़ प्रेम होने के कारण ही रामचन्द्र अश्वमेध यज्ञ में सीता की स्वर्ण प्रतिमा स्थापित करते हैं। सीता के अतिरिक्त किसी अन्य स्त्री के प्रति वे आकर्षित नहीं होते। परिश्रांता सीता से सोने का अनुरोध करते हुए राम का वचन इस प्रकार है—

आविवाहसमयाद् गृहे वने शैंशवे तदनु यौवने पुनः । स्वापहेतरनुपाश्चितोऽन्यथा रामबाहुरुपधानमेष ते ॥ १।३७

'विवाह के सयय से लेकर शैशव में घर में उसके अनन्तर फिर यौवन में वन में सोने का कारण, अन्य स्त्री से असेवित यह राम की भूजा तुम्हारा तकिया है।'

सीता के त्याग की वेदना राम के लिए असहा है। शम्बूकवध के समय भी उन्हें अपनी कठोरता का ध्यान बना रहता है और वे इस कठोरता के कारण उत्पन्न शोक की व्यंजना करते दिखाई पडते हैं—

रामस्य बाहुरसि निर्भरगर्भेखिन्नसीताविवासनपटोः करुणा कुतस्ते ।

कर्त्तव्य-पालन के प्रति दृढ़ निष्ठा रखने वाले राम के हृदय में कोमलता एवं दयालुता भी विद्यमान है। वे कोमल, नम्र एवं मृदु भी हैं। चित्र-दर्शन के प्रसङ्ग में परशुराम के दृश्य को देखकर जब लक्ष्मण उनकी प्रशंसा करना चाहते हैं तो वे उन्हें ऐसा कहने से रोक देते हैं। अपना उत्कर्ष एवं परशुराम का अपकर्ष सुनना उन्हें अच्छा नहीं लगता। यह उनकी महत्ता का द्योतक है। कैकेयी के कोप तथा वर-याचना के दृश्य को वे इसलिए छोड़ देते हैं कि इससे माता के प्रति दुर्भावना का उदय होगा। हनुमान जी का चित्र देखकर वे कृतज्ञता मे भरकर उनके उपकारों को स्वीकार करते हुए उनकी प्रशंसा करते हैं—

दिष्ट्या सोऽयं महाबाहुररुजनानन्दवर्धनः। यस्य वीर्येण कृतिनो वयं च भुवनानि च ॥१।३२ अपने परिजनों के प्रति यह उदारभाव राम के महनीय चरित्र का परिचायक है। राम में विनय भावना का आधिक्य है और वे आत्मप्रशंसा के भाव से रहित हैं।

राम गम्भीर स्वभाव के व्यक्ति हैं। सीता वे विरह से यद्यपि उनका हृदय दग्ध हो रहा है पर वे अपनी इस पीड़ा को कभी प्रकट नहीं करते। उनके गम्भीर स्वभाव के कारण ही यह व्यथा प्रकाशित नहीं होती। मिट्टी मे लीपा गया पात्र जिस प्रकार अवाँ में पकता है उसी प्रकार इनका हृदय भी दग्ध हो रहा है—

अनिभिन्नो गम्भीरत्वादन्तर्गृढघनव्यथः । पुटपाकप्रतीकाशो रामस्य करुणो रसः ॥ ३।१

इनका दुःख प्राणघाती है फिर भी वे प्रजा के कल्याण के लिए ही जीवित हैं— दह्यमानेन मनसा दैवाद्वत्सां विहाय सः । लोकोत्तरेण सत्त्वेन प्रजापृण्यैश्च जीवित ॥ ७।७

उनके हृदय में वात्सत्य प्रेम की धारा अविरल रूप में प्रभावित होती है। वे लक्ष्मणपुत्र चन्द्रकेतु को आत्मज की भौति प्रेम करते दिखाई पड़ते हैं। राम के रूप का प्रभाव भी अद्भुत है। लग उनको देखते ही अपना सारा क्रोध भूल जाता है।

इस प्रकार राम एक आदर्श व्यक्ति के रूप में चित्रित किये गये हैं। उनके व्यक्तित्व में आदर्श राजा, आदर्श पति, आदर्श स्वामी आदि का मिश्रण है। वे क्षमा, दया, औदार्य, गम्भीरता, स्नेह, विनयशीलता आदि के साक्षात् विग्रह हैं। किव ने यथासम्भव राम के चरित्र को आदर्श मानव के रूप में चित्रित करने का प्रयास किया है पर वह उनके पूर्वगृहीत देवी रूप से अप्रभावित नहीं रह सका। शम्बूक द्वारा वे भगवान् के रूप में प्रस्तुत किये गये हैं।

सीता—सीता 'उत्तररामचरित' की नायिका एवं राम की सहधर्मिणी हैं। प्रारम्भ में ऋषि अष्टावक इनके महत्त्व को प्रदर्शित करते हुए इन्हें पृथ्वी-तनया प्रजापिततृल्य राजा जनक की दृहिता एवं श्रीराम की पत्नी के रूप में सम्बोधित करते हैं।

विश्वम्भरा भगवती भवतीमसूत राजा प्रजापतिसमो जनकः पिता ते ।

तेषां वधुस्त्वमसि नन्दिनि पार्थिवानां येषां कूलेषु सविता च गुरुर्वयं च ॥ १।९

सीता जन्म से ही गङ्का की भाँति पावन हैं तथा पावनता के निकर्ष पर पूर्णतया खरी उतरती हैं। वियोग की अग्नि में तप्त होकर उनकी पावनता भव्य एवं प्रोज्ज्वल हो उठनी है। राम स्वयं उनकी पवित्रता की प्रशंसा करते हुए कहते हैं कि 'जन्म से ही पवित्र के लिए अन्य पावनों से क्या ? तीर्थ का जल और अग्नि दूसरी वस्तुओं से पवित्र नहीं किये जाते।'

उत्पत्तिपरिपूतायाः किमस्याः पावनान्तरैः । तीर्थोदकं च विह्नश्च नान्यतः शृद्धिमर्हतः ॥ २।१३

सीता, सती, साध्वी आदर्श पत्नी है एवं राम के प्रति उनके मन में असीम अनुराग है। राजा जनक भी उनके चरित्र की उच्चता का बखान करते हुए अघाते नहीं एवं पृथ्वी को कठोर बताते हैं।

त्वं वित्तर्मुनयो विशिष्ठगृहिणी गङ्गा च यस्या विदु-मीहात्म्यं यदि वा रघोः कुलगुरुदेवः स्वयं भास्करः। विद्यां वागिव यामसूत भवता शुद्धिगतायाः पुन-स्तस्यास्त्वद्दुहितुस्तथा विशसनं कि दारुणे मृष्यथाः ? ४।४

'हे कठोरहृदया पृथ्वी जिसकी महिमा तुम, अग्नि, ऋषिगण, विशिष्ठजाया, अरुन्धती, गङ्का, रघुवंश के कुलगुरु विशिष्ठ या स्वयं सूर्यंदेव जानते हैं और जिस प्रकार विद्या को सरस्वती उत्पन्न करती है, उसी प्रकार जिसको तुमने उत्पन्न किया है और फिर जो अग्नि से गुद्ध हो चुकी है, उस अपनी पुत्री के प्रति इस प्रकार की हिसा को तुमने कैसे सहन किया ?'

सीता की पवित्रता को गङ्गा एवं पृथ्वी ने भी स्वीकार किया है। वे सीता के सम्पर्क से भी अपने को पावन मानती हैं—आवयोरिप यत्सङ्गात्पवित्रत्वं प्रकृष्यते। निर्वासन की स्थिति में भी राम के प्रति सीता का अनन्य प्रेम विद्यमान रहता है। यद्यपि वे राम को 'आर्यपुत्र' के स्थान पर 'राजा' शब्द से ही संबोधित कर अपने हृदय का क्षोभ व्यक्त करती हैं तथापि दण्डकारण्य में उनके मूच्छित होने पर अपने शीतल उपचार से उन्हें स्वस्थ कर देती हैं। राम को क्षीणकाय देखकर उनका मूच्छित हो जाना राम के प्रति अखण्ड स्नेह का परिचायक है। राम की विरहावस्था को देखकर तथा अपने वियोग में आँसू बहाते हुए पाकर उनका सारा क्षोभ तिरोहित हो जाता है। अश्वमेध में अपनी स्वर्ण-प्रतिमा के स्थापन की बात सुनकर उनकी सारी

वेदना नष्ट हो जाती है और वे सन्तोषपूर्वक कहती हैं—अहमेवैतस्य हृदयं जानामि, ममैष—मैं भी उनके हृदय की बात जानती हूँ और वे भी मेरे मन की बात जानते हैं। 'उत्खातितिमिदानीं मे पिरत्यागशल्यमार्यपुत्रेण'। आर्यपुत्र ने मेरे निर्वासनरूपी शल्य को उखाड़ दिया। राम के वियोग में उनके शरीर की जो अवस्था हो जाती है उससे उनके प्रेम की प्रतीति होती है—

परिपाण्डुदुर्बलकपोलसुन्दरं दधती विलोलकवरीकमाननम् । करुणस्य मूर्त्तिरथवा शरीरिणी विरहृब्यथेव वनमेति जानकी ॥ ३।४

'पीत एवं कृश कपोलों से सुन्दर चब्चल केश-समूह से युक्त मुख को धारण करती हुई करुणा की मूर्त्ति अथवा शरीरधारिणी विरह-वेदना ही जानकी के रूप में आ रही है।' सीता-त्याग के कारण वासन्ती जब राम को उपालम्भ देती है तो सीता उसे अच्छा नहीं मानतीं। उनके अनुसार वह प्रदीप्त आर्यपुत्र को और भी अधिक प्रदीप्त कर रही है— 'त्वयमेव सिख वासन्ति, दारुणा कठोरा च यैवमार्यपुत्रं प्रदीप्तं प्रदीप्तसि।'

सीता विशालहृदया नारी हैं तथा उदार भी । पशु-पक्षी आदि के लिए भी उनके हृदय में स्नेह भरा हुआ है। राम के वन-गमन के समय पालित कदम्ब वृक्ष, गजशावक एवं मयूरों को देखकर उनके हृदय में वात्सल्य की धारा उमड़ पड़ती है। पशु पिक्षयों एवं प्रकृति के प्रति भी वे अनुराग प्रदिशत करती हैं। पूर्वपालित वन वृक्षों को देखकर उन्हें अपने पुत्र लव-कुश की भी याद हरी हो जाती है और फलस्वरूप उनके पयोधरों से दूध चूने लगता है।

सीता में गम्भीरता के साथ विनोदिष्रियता भी है। प्रथम अङ्क में चित्र-दर्शन के समय जब लक्ष्मण माण्डवी एवं श्रुतिकीत्ति का परिचय देकर उमिला को छोड़ देते हैं तो सीता उमिला की ओर संकेत करती हुई मधुर परिहास करती हैं—'वत्स इयमप्यरा का ?' इस प्रकार 'उत्तररामचिरत' में सीता आदर्शपरनी, विरह की प्रतिमा, सहन-शीलता की मूर्ति एवं निश्छल, हढ़ तथा पित्रत्र प्रेम से पूरित चित्रित की गई है।

'उत्तररामचरित' में दो दर्जन के लगभग पात्रों का चित्रण किया गया है, किन्तु उनमें महत्त्वपूर्ण व्यक्तित्व सीता एवं राम का ही है। अन्य चित्रों में लव, चन्द्रकेतु, जनक, कौसल्या, वासन्ती एवं महिष वाल्मीिक भी कथावस्तु के विकास में महत्त्वपूर्ण श्रृङ्खला उपस्थित करते हैं। इसमें किव ने तमसा, मुरला, भागीरथी, पृथ्वी एवं वन देवता आदि प्रतीकात्मक पात्राओं का भी चरित्रांकन किया है तथा ये विशिष्ट भावों से पूर्ण भी हैं। विद्याधर एवं विद्याधरी भी कथानक को गित देने में महत्त्वपूर्ण योगदान करती हैं। सबों के हृदय में सीता के प्रति करणा का भाव एवं राम के प्रति श्रद्धा है।

रस—'उत्तररामचरित' का अङ्गीरस करुण है। कवि ने करुण को प्रधान रस मानते हुए इसे निमित्त भेद से अन्य रसों में परिवर्त्तित होते हुए दिखाया है।

एको रसः करुण एव निमित्तभेदाद्भिन्नः पृथक्पृथगिवाश्रयते विवर्तान् ।

आवर्तंबुद्बुदतरङ्गमयान्विकारानम्भो यथा सिललमेव हि तत्सरूपम् ॥ ३।४७ प्रधान रस करुण के श्रृङ्गार, वीर, हास्य एवं अद्भुत रस सहायक के रूप में उपस्थित किये गये हैं । इस नाटक में भवभूति की भारती करुण रस से इस प्रकार आपूर्ण है कि चट्टान भी पिघल जाते हैं और बच्च-हृदय भी मार्मिक पीड़ा का अनुभव कर अश्वप्रवाहित करने लगता है। नाटक के प्रथम अक्टू में करुण मिश्रित शृङ्गार का चित्रण किया गया है तथा चित्र-दर्शन, हास-विनोद एवं सीता का राम के वक्ष पर शयन करुण रस को अधिक गम्भीर बनाने के लिए पृष्ठाधार प्रस्तुत करते हैं। राम अपवाद की बात के श्रवण करने से ही मूच्छित हो जाते हैं तथा संज्ञा आने पर भी उनकी मूच्छी अञ्चुण्ण रहती है। दितीय एवं तृतीय अद्भू में पूर्वानुभूत पदार्थों को देख कर विरही राम की मुन्त व्यथा मूर्तिमन्त हो जाती है। चतुर्थ अद्भू के विष्कम्भक में किव ने हास्यरस की योजना की है किन्तु वे इसमें सफल नहीं हो सके हैं। वस्तुतः भवभृति की गम्भीर प्रकृति हास्यरस के अनुकूल नहीं पड़ती। पञ्चम अद्भु तथा पष्ठ अङ्क के विष्कम्भक में वीर रस का प्राधान्य है और वहाँ करुण रस गौण पड़ जाता है। मन्तम अद्भू के प्रारम्भ में (गर्भाङ्क में) करुण रस की प्रधानता है पर सीता के जल में प्रकट होने से दर्शक चिक्त हो उठते हैं और वहाँ अद्भुत रस की छटा छिटक जानी है। अन्त में राम और सीता का पुनिमन्तन दिखाकर शृंगार रस की योजना कर ही गई है।

'उत्तररामचरित' में अवभृति की कला पू**र्ण** प्रौढ़ि को प्राप्त कर कालिदास के समक्ष पहुँच गई है। कवि ने इस नाटक में जितना साईस्थ जीवन एवं प्रेम का परिपाक प्रदक्षित किया है, सम्भवतः उतना किसी भी संस्कृत नाटक में न हो सका है। इसमें जीवन की नाना परिस्थितियों, भावदशाओं तथा प्राकृतिक दृश्यों का अत्यन्त कुशलता तथा पूर्ण तन्मयता के साथ चित्रण किया गया है । प्रकृति के कोमल एवं भयङ्कर तथा माहक और रूक्ष दृश्यों के प्रति किव ने समानरूप मे रुचि प्रदर्शित कर दोनों का चित्र उपस्थित किया है । राम और सीता के प्रणय का इतना उदात्त एवं पवित्र चित्र अन्यत्र दुर्लंभ है। परिस्थितियों के कठोर नियन्त्रण में प्रस्फुटित राम की कर्त्तव्यनिष्ठा तथा सीना का अनन्य प्रेम इस नाटक की महनीय देन है। इसमें नाटकीय कला का चरम विकास तो होता ही है साथ ही काव्यात्मक महनीयता का भी अपना महत्त्व है। प्रेमिल भावनाओं का सजीव चित्रण तथा वियोग की यातनाओं का करुण दृश्य इस नाटक में चरमोत्कर्ष पर अधिष्ठित है। भवभूति ने इस नाटक में राम के बहुर्चीचत दैवी एवं आदर्श रूप को मानवीय धरातल पर अधिष्ठित कर उन्हें प्राणवन्त बना दिया है। राम और सीता विष्णु एवं लक्ष्मी के अवतार होते हुए भी साधारण विरही के रूप में उपस्थित किये गये हैं और इसमें कवि को पूर्ण सफलता प्राप्त हुई है। 'उत्तरराम-चरित' में आद्यन्त गम्भीरता का वातावरण बना रहता है। भवभूति के गम्भीर व्यक्तित्व में विनोदप्रियता का सर्वथा अभाव है और यही कारण है कि इसमें विदूषक का समावेश नहीं है। संस्कृत नाटकों की प्रवृत्ति के विरुद्ध कवि ने इसमें प्रकृति के रौद्ररूप का भी पूरी तन्मयता के साथ चित्रण किया है। वाल्मीकि रामायण की करुण कथा को संयोग पर्यवसायी बनाकर भवभूति ने न केवल मौलिक सूझ का परिचय दिया है अपिन नाट्यशास्त्रीय मर्यादा की रक्षा करते हुए नैतिक दृष्टि से भी यह सिद्ध कर दिया है कि साधू पुरुषों का अन्त सुखमय होता है-धर्मोरक्षतिरक्षितः। कवि ने राम और सीता का पुनिमलन अप्रत्याशित रूप से दिखाकर दर्शकों के मन में नवीन क तूहल भर दिया है। सप्तम अङ्क में वियोग में ही संयोग करा कर बहुत बड़ा कौशल प्रदिश्ति किया गया है। राम और सीता का पुनिमलन सदाचार, नैतिकता एवं कर्त्तव्य-निष्ठा की विजय है जिससे दर्शकों के मन में तनाव नहीं रह पाता और वे अपूर्व सन्तोष का भाव लेकर लौटते हैं। द्वितीय और तृतीय अंक में भी किव की चित्रण-निर्माण की पटुता दिखाई पड़ती है। इन अंकों में कथा की गित मन्द पड़ गई है और इनमें घटनात्मक त्वरा का अभाव है। पर दोनों ही अंक सीता राम के चारित्रिक प्रस्कुटन एवं काव्यात्मक भावों की अभिव्यक्ति की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इन अंकों में सीता-निर्वासन के बाद की अनेक घटनाओं; जैसे—सीता के पुत्रों की उत्पत्ति की सूचना, सीता-त्याग के बारह वर्ष व्यतीत होने की सूचना एवं राम द्वारा अश्वमेध में सीता की स्वर्ण-प्रतिमा बनाने की घटना की सूचना प्राप्त होती है।

सभी दृष्टियों से महनीय होते हुए भी 'उत्तररामचरित' में नाट्यशास्त्रीय दृष्टि से कितिपय दोष दिखाई पड़ते हैं। पंडितों ने इसका दोषान्वेषण करते हुए जो विचार व्यक्त किया है उसका सार इस प्रकार है—

'उत्तररामचिरत' में नाटक की तीन अन्वितियों की अत्यन्त उपेक्षा की गयी है; वे हैं समय की अन्विति, स्थान की अन्विति तथा कार्य की अन्विति। नाटककार के लिए 'संकलनत्रय' या अन्वितित्रय पर अत्यधिक ध्यान देना आवश्यक होता है, अन्यथा उसके नाटक में बिखराव आ जायगा। इसमें काल की अन्विति पर ध्यान नहीं दिया गया है। प्रथम तथा द्वितीय अंक की घटनाओं के मध्य बारह वर्षों का अन्तराल दिखाई पड़ता है तथा शेप अंकों की घटनाएँ अत्यन्त त्वरा के साथ घटती हैं। स्थान की अन्विति का भी इस नाटक में उचित निर्वाह नहीं किया गया है। प्रथम, द्वितीय एवं नृतीय अंक की घटनाएँ कमशः अयोध्या, पंचवटी एवं जनस्थान मे घटित होती है नथा चतुर्य अंक की घटनाएँ वाल्मीकि आश्रम में घटती हैं। द्वितीय से चतुर्य अंक तक के बार्नाज्ञाप नाटकीय दृष्टि से अधिक महत्त्वपूर्ण नहीं हैं; भले ही उनकी गरिगा कलात्मक समृद्धि की दृष्टि मे हो। अतः फल की ओर उन्मुख होने एवं उसकी प्राप्ति की तीव्रना में इन स्थलों का औचित्य एवं उपयोगिता नगण्य है। अतः कार्यान्विति के भी विचार मे इस नाटक को शिथल माना गया है। समीक्षकों ने यहाँ तक विचार व्यक्त किया है कि यदि उपर्युक्त अंशों को नाटक से निकाल भी दिया जाय तो भी कथावस्तु के विकास एवं फल में किसी प्रकार का अन्तर नहीं आता।

इस नाटक में एक ही प्रकार की प्रकृति के पात्रों का चित्रण किया है तथा इसमें पात्रबाहुल्य का अभाव है। राम, सीता, लक्ष्मण, शम्बूक, जनक, वाल्मीिक प्रभृति सभी पात्र गंभीर प्रकृति के हैं। पात्रों में प्रकृतिगत एक रूपता के कारण दर्शकों का कौतूहल रह नहीं पाता। किव ने इन्द्रमय पात्रों के चित्रण में अभिरुचि नहीं दिखलाई है। इसके अन्य दोषों में विदूषक का अभाव, भाषा का काठिन्य एवं विलाप-प्रलापों का आधिक्य है। इसके अधिकांश पात्र फूट-फूट कर रोते हैं और प्रधान पात्रों में भी यह दोष दिखाई पड़ता है, जो चरित्रगत उदात्तता का बहुत बड़ा दोष है। इन प्रलापों से

धीरोदात्त चरित्र के विकास एवं परिपृष्टि में सहायता नहीं प्राप्त होती । कतिपय आचार्यों ने पंचम अंक के अन्तर्गत राम के चरित्र पर लव द्वारा किये गए आक्षेप को अनौचित्य-पूर्ण माना है ।

वृद्धास्ते न विचारणीयचरितास्तिष्ठन्तु कि वर्ण्यते
सुन्दस्त्रीमथनेऽप्यकुण्ठयशसो लोके महान्तो हि ते ।
यानि त्रीण्यपराङ्मुखान्यपि पदान्यासान् खरायोधने
यद्वा कौशलमिन्द्रसुनुनिधने तत्राप्यभिज्ञो जनः ॥ ४।३४

यहाँ नायक के चरित्रगत दोषों का वर्णन करने के कारण क्षेमेन्द्र ने अपने ग्रन्थ अीचित्यविचारचर्चा' में इसे अनौचित्यपूर्ण कहा है।

अत्राप्रधानस्य रामसूनोः कुमारलवस्य परप्रतापोत्कर्षासहिष्णोर्वीररसोद्दीपनाय सकल-प्रबन्धजीवितसर्वस्वभूतस्य प्रधाननायकगतस्य वीररसस्य नाडकादमनखररणापसरण-अन्यरणसंसक्तवालिब्यापादनादिजनविहितापबादप्रतिपादनेन स्ववचसा कदिना विनादाः कृतः—इत्यनुचितमेतत्। पृ०१९५-१९६

अौचित्यविमर्श-डॉ० राममूर्ति त्रिपाठी 'पर इन दोषों से भवभूति के नाटक की आभा में कोई न्यूनता नहीं आने को । भवभूति वश्यवाच किव है और सरस्वती उनकी इच्छा का अनुवर्त्तन करती हैं।' महाकिव भवभूति पृ० १२०

आधारग्रन्थ—१. उत्तररामचरित—हिन्दी अनुवाद, चौखम्बा प्रकाशन २. उत्तररामचरित—डॉ० वी० पी० काणेकृत व्याख्या (हिन्दी अनुवाद) ३. उत्तर-रामचरित—डॉ० कृष्णमणि त्रिपाठी ४. महाकवि भवभूति—डॉ० गङ्गासागर राय।

उद्भवदृत-यह संस्कृत का सन्देशकाव्य है जिसके रचियता है माधव कवीन्द्र। इनके जीवन के विषय में कोई जानकारी प्राप्त नहीं होती। डॉ० एस० के० दे के अनुसार इनका समय १७ वीं शताब्दी है। इस काव्य की रचना 'मेघदूत' के अनुकरण पर हुई है और समग्र ग्रन्थ मन्दाकान्ता वृत्त में समाप्त हुआ है । इसमें कुल १४१ रलोक हैं और अन्तिम इलोक अनुष्ट्रप छन्द में है । इस काव्य में कृष्ण द्वारा उद्धव को अपना सन्देश गोपियों के पास भेजने का वर्णन है। कृष्ण का दूत समझकर राधा उद्भव से अपना एवं गोवियों की विरह-व्यथा का वर्णन करती हैं। राधा कृष्ण एवं कृब्जा के प्रेम को लेकर विविध प्रकार का आक्षेप करती हैं और अकूर को भी फटकारती है। राधा अपने सन्देश में कहती है कि कृष्ण के अतिरिक्त उनका दूसरा प्रेमी नहीं है यदि उनके वियोग मे उनके (राधा के ) प्राण निकल जाएँ तो कृष्ण ही उन्हें जलदान दें। वे अपनी विरह-व्यथा का कथन करते-करते मूच्छित हो जाती है। शीतलोपचार से स्वस्थ होने के पश्चात् उद्धव उन्हें कृष्ण का सन्देश सुनाते है और शीघ्र ही कृष्णमिलन की आशा बैंधाते हैं। राधा की प्रेम-विह्वलता देखकर उद्धद उनके चरणों पर अपना मस्तक रख देते हैं और कृष्ण का उत्तरीय उन्हें भेंट में समर्पित करते हैं। श्रीकृष्ण के प्रेम का ध्यान कर राधा आनिन्दत हो जाती हैं और यहीं पर काव्य समाप्त हो जाता है। राधा द्वारा कृष्ण का उपालम्भ देखें—

भक्तिप्रीतिप्रणयसिहतं मानदम्भाद्यपेतं चेतोऽस्माकं गुणवदगुणं गोदुहां देहमेतत्। विकीतं ते युगपदुभयं स्वीकृतं च त्वयाथो हृद्गृह्णासि त्यजसि च वपुर्नाथ कोऽयं विचारः॥ आधारग्रन्थ— १. संस्कृत के सन्देश कात्य—डॉ० रामकुमार आचार्यं २. हिस्ट्री

ऑफ संस्कृत क्लासिकल लिटटेचर -- दासगुप्त एवं दे

उद्धव सन्देश — इस सन्देशकाव्य के रचियता प्रसिद्ध वैष्णव आचार्य रूप गोस्वामी हैं। [इनके परिचय के लिए दे० रूप गोस्वामी] यह काव्य 'श्रीमद्भागवत' के दशम स्कन्ध की एतद्विषयक कथा पर आश्रित है। इसमें श्रीकृष्ण अपना सन्देश उद्धव द्वारा गोपियों के पास भेजते हैं। इस काव्य का निर्माण 'मेघदूत' के अनुकरण पर किया गया है जिसमें कुल १३१ श्लोक हैं। कृष्ण की विरहावस्था का वर्णन, दूतत्व करने के लिए उनकी उद्धव से प्रार्थना, मथुरा से गोकुल तक के मार्ग का वर्णन, यमुना-सरस्वती सङ्गम, शिवका कानन, अकृर तीर्थ, कोटिकारव्यप्रदेश, सिट्टकरवन, कालियह्रद आदि का वर्णन तथा राधा की विरहिववशता एवं श्रीकृष्ण के पुनमिलन का आश्वासन आदि विषय इस काव्य में विशेषहण में वर्णन है। सम्पूर्ण काव्य मन्दाकान्ता वृत्त में रचित है और कहीं-कहीं मेघदून के श्लोकों की छाप दिखाई पड़ती है। विप्रलम्भशृंगार के अनुनण कोमलकान्त पदावली का सिन्नवेश इस काव्य की अपनी विशेषता है। श्रीकृष्ण के मुल में राधा की विरहावस्था का वर्णन वेखिए—

सा पत्यंके किञ्चयद्यैः किष्पितं तत्र सुप्ता सुप्ता नीरस्तवकितदृशां चक्रवाछैः सम्वीनाम् । द्रष्टुव्या ते कश्मिकल्याः कण्डनालीपकण्डस्पन्देनान्तर्वपुरनुमितप्रापसङ्गा वराङ्गी ॥ ११७

रूप गोस्वामी का दूसरा सन्देशकाव्य 'हंसदूत' है जिसमें 'श्रीमद्भागवत' की कथा के आधार पर राधा हंस के द्वारा श्रीकृष्ण के पास प्रेम-सन्देशा भिजवाती हैं। इस काव्य के प्रारम्य मे श्रीकृष्ण की वन्दना की गई है। इसकी शैली मधुर एवं सरस है तथा वैदर्भी रीति एवं माधुर्य गुण दोनों का समावेश है।

आधारग्रन्थ —संस्कृत के सन्देशकाव्य — डॉ० रामकुमार आचार्य।

उद्भट—अलंकारशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'काब्यालंकारसारसंग्रह' नामक प्रसिद्ध अलंकार ग्रन्थ की रचना की है। दि० काब्यालंकारसारसंग्रह] नाम से ये काब्मीरी त्राह्मण सिद्ध होते हैं। इनका समय अष्टम शताब्दी का अन्तिम चरण एवं नवम शताब्दी का प्रथम चरण माना जाता है। कल्हण की 'राजतरंगिणी' से ज्ञात होता है कि ये काश्मीरनरेश जयापीड़ के सभापण्डित थे और उन्हें प्रतिदिन एक लाख दीनार वेतन के रूप में प्राप्त होता था—

विद्वान् दीनारलक्षेण प्रत्यहं कृतवेतनः । भट्टोऽभूदुद्भटस्तस्य भूमिभर्तुः सभापितः ॥४।४९५ जयापीइ का शासनकाल ७७९ ई० से ६१३ ई० तक माना जाता है। अभी तक इनके तीन ग्रन्थों का विवरण प्राप्त होता है—भामह-विवरण, कुमारसम्भव काव्य एवं काव्यालंकारसारसंग्रह । भामह-विवरण भामह कृत 'काव्यालंकार' की टीका है जो सम्प्रति अनुपलब्ध है। [कहा जाता है कि इटली से यह ग्रंथ प्रकाशित हो गया है, पर भारत में अभी तक नहीं आ सका है] इस ग्रन्थ का उल्लेख प्रतिहारे-दुराज ने अपनी 'लघुविवृत्ति' में किया है—विशेषोक्तिलक्षणे च भामहविवरणे भट्टोद्भटेन एकदेश-

शब्द एवं व्याख्यातो यथैवास्माभिनिरूपितः । पृ० १३ अभिनवगुप्त, रुय्यक एवं हेमचन्द्र श्री अपने ग्रन्थों में इसका संकेत करते हैं—

भामहोक्तं 'शब्दश्छन्दोभिधानार्थः' इत्यभिधानस्य शब्दाद्धेदं व्याख्यातुं भट्टोद्धटो बभागे । ध्वन्यालोकलोचन (निर्णयसागर ) पृ० १०

कुमारसम्भव—इसका उल्लेख प्रतिहारेन्दुराज की 'विवृत्ति' में है—अनेन ग्रन्थकृता स्वोपर चनकुमारसम्भवैकदेशोऽत्रोदाहरणत्वेन उपन्यस्तः। पृ० १३ इसमें महाकवि कालिदास के 'कुमारसम्भव' के आधार पर उक्त घटना का वर्णन है। 'कुमारसम्भव' के कई क्लोक 'काव्यालंकारसारसंग्रह' में उदाहरण के रूप में प्रस्तुत किये गये हैं।

काव्यालंकारसारसंग्रह अलंकारविषयक प्रसिद्ध ग्रन्थ है जिसमें ४१ अलंकारों का विवेचन है। इसमें १०० क्लोक 'कुमारसम्भव' से उदाहरणस्वरूप उपस्थित किये गये हैं। उद्भट के अलंकार-निरूपण पर भामह का अत्यधिक प्रभाव है। इन्होंने अनेक अलंकारों के लक्षण भामह से ही ग्रहण किये हैं। आक्षेप, विभावना, अतिशयोक्ति, यथामंख्य, पर्यायोक्त, अपह्नति, विरोध, अप्रस्तृतप्रशंसा, सहोक्ति, ससन्देह एवं अनन्वय तथा अनुप्रास, उत्प्रेक्षा, रसवन् एवं भाविक के लक्षण भामह के ही आधार पर निर्मित किये हैं। उद्घट भामह की भौति अलंकारवादी आचार्य है। इन्होंने भामह हारा विवेचित ३९ अलंकारों में से यमक, उत्प्रेक्षावयव एवं उपमा-एपक को स्वीकार नहीं किया तथा चार नदीन अलंकारों की उद्भावना की-पुनरुक्तिवदाभास, संकर, काव्यलिंग एवं दृष्टान्त । भामह से प्रभावित होते हुए भी इन्होंने अनेक स्थलों पर नवीन तथ्य भी प्रकट किये हैं। जैसे, भामह ने रूपक एवं अनुप्रास के दो-दो भेद किये थे, किन्तु उद्गट ने रूपक के तीन प्रकार एवं अनुप्रास के चार भेद किये । इन्होंने परुषा, ग्राम्या एवं उपनागरिका वृत्तियों का वर्णंन किया है, जब कि भामह ने इनका उल्लेख भी नहीं किया था। इन्होंने सर्वप्रथम अलंकारों के वर्गीकरण करने का प्रयास किया है और ४१ अलंकारों के छः वर्ग किये हैं। इन्होंने श्लेषालंकार के सम्बन्ध में नवीन व्यवस्था यह दी कि जहाँ रलेष अन्य अलंकारों के साथ होगा वहाँ उसकी ही प्रधानता होगी। इनके अनुसार शब्दश्लेष एवं अर्थश्लेष के रूप में श्लेष के दो प्रकार होते हैं। इनके इन दोनों मतों का खण्डन मम्मट ने 'काव्यप्रकाश' के नवम उल्लास में किया है। राजानक रुय्यक ने बतलाया है कि उद्भट ने अलंकार एवं गुण को समान श्रेणी का माना है-उद्मटादिभिस्तु गुणालंकाराणां प्रायशः साम्यमेवसूचितम् ।

उद्भट के काव्यशास्त्रीय विचार अनेकानेक ग्रन्थों में प्राप्त होते हैं जिससे परवर्त्ती आचार्यों पर इनके प्रभाव की सूचना मिलती है। इनकी मान्यता थी कि अर्थ के भिन्न होने पर शब्द भी भिन्न हो जाता है। 'लोचन' में उद्भट का मत उपस्थित करते हुए अभिनवगुप्त ने कहा है कि वे गुणों को रीति या संघटन का धर्म स्वीकार करते थे, रस का नहीं।

संघटनायाः धर्मो गुणा इति भट्टोद्मटादयः ।

इन्होंने अभिधा के तीन प्रकार एवं अर्थ के दो प्रकार—अविचारितसुस्थ तथा विचारित रमणीय—माने हैं। सर्वप्रथम उपमा के (व्याकरण के आधार पर) भेदों

का वर्णन इन्होंने ही किया था। प्रतिहारेन्दुराज एवं राजानक तिलक उद्घट के दो टीकाकार हैं जिन्होंने क्रमशः 'लघुविवृत्ति' एवं 'उद्घटविवेक' नामक टीकाओं का प्रणयन किया है।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ॰ मा॰ वा॰ काणे २. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग–१—आ॰ बलदेव उपाध्याय ३. अलंकारों का ऐतिहा-सिक विकास—भरत से पद्माकर तक ( शोधप्रबन्ध ) राजवंश सहाय 'हीरा'

उदयनाचार्य-भारत के प्रसिद्ध दार्शनिकों में उदयनाचार्य का नाम आता है। ये मैथिल नैयायिक थे तथा इनका जन्म दरभंगा से २० मील उत्तर कमला नदी के निकटस्थ 'मंगरीनी' नामक ग्राम में एक सम्भ्रान्त ब्राह्मण परिवार में हुआ था। इनका समय ९६४ ई० है। 'लक्षण(बली' नामक अपनी कृति का रचना-काल उदयना-चार्यं ने ९०६ शकाब्द दिया है जो ई० स० का ९८४ ई० है। इनके अन्य ग्रन्थ हैं— 'न्यायवात्तिक-तात्पर्य-टोका-परिशुद्धि', 'न्यायकूसुमाञ्जलि' तथा 'आत्मतत्त्वविवेक' । सभी प्रन्थों की रचना बौद्ध दार्शनिकों द्वारा उठाये गए प्रश्नों के उत्तर-स्वरूप हुई थी। 'न्यायकूमुमाञ्जलि' में ईश्वर की सत्ता को सिद्ध कर बौद्ध नैयायिकों के मत का निरास किया गया है। इस ग्रन्थ का प्रतिपाद्य 'ईश्वर-सिद्धि' ही है। इसकी रचना कारिका एवं वृत्ति शैली में हुई है। स्वयं उदयनाचार्य ने अपनी कारिकाओं के ऊपर विस्तृत व्याख्या लिखी है जो लेखक की पौढ़ता का परिचायक है। हरिदास भट्टाचार्य ने इस पर अपनी व्याख्या लिख कर ग्रन्थ के गूढ़ार्थ का उद्घाटन किया है। बौद्ध विद्वान् कल्याणरक्षित-कृत 'ईश्वरभङ्गकारिका' ( ८२९वि० सं० ) का खण्डन 'न्यायकूम्माञ्जलि' में किया गया है तथा उक्त बौद्ध दार्शनिक के अन्य दो ग्रन्थों—'अन्यापोहिवचारकारिका' तथा 'श्रुतिपरीक्षा'-तथा धर्मोत्तराचार्य नामक अन्य बौद्ध दार्शनिक रचित 'अपोहनाम-प्रकरण एवं 'क्षणभङ्गसिद्धि' के मन के निरास के लिए 'आत्मतत्त्वविवेक' की रचना हुई थी। उपर्युक्त (दोनों) बीद्ध दार्शनिकों द्वारा उठाये गए प्रश्नों के उत्तर आ॰ उदयन के ग्रन्थों में प्राप्त हो जाते हैं। उदयनाचार्य ने 'प्रशस्तवादभाष्य' ('वैशेषिक-दर्शन' का ग्रन्थ) के ऊपर 'किरणावली' नामक व्याख्या की रचना की है और इसमें भी बौद्ध-दर्शन का खण्डन किया है। 'न्यायकुसुमाञ्जलि' भारतीय-दर्शन की पांक्तेय कृतियों में अन्ती है और यह उदयनाचार्य की सर्वश्रेष्ठ रचना है।

आधारग्रन्थ-क —भारतीयदर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय ख—न्यायकुसुमाञ्ज्ञिल (हिन्दी व्याख्या ) आ० विश्वेदवर ।

उद्यप्रभटेव—ये ज्योतिषशास्त्र के आचार्य हैं। इन्होंने 'आरम्भसिद्धि' या 'व्यवहारचर्या' नामक ग्रन्थ की रचना की है। इनका समय १२२० के आसपास है। इस ग्रन्थ में छेखक ने प्रत्येक कार्य के छिए शुभाशुभ मुहूत्ती का विवेचन किया है। इस पर हेमहंसगणि (रत्नेश्वरसूरि के शिष्य) ने वि० सं० १५१४ में टीका छिखी थी। इस ग्रन्थ में कुछ ग्यारह अध्याय हैं जिनमें सभी प्रकार के मुहूत्ती का वर्णन है। व्यावहारिक दृष्टि से 'आरम्भसिद्धि' मुहुर्त्तचिन्तामणि के समान उपयोगी है।

सन्दर्भग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री

उपनिषद्—वेद के अन्तिम भाग को उपनिषद् कहते हैं, इसी कारण इन्हें वेदान्त भी कहा जाता है। 'उपनिषद्' शब्द की व्याख्या विभिन्न प्रकार से की गयी है तथा इसका प्रयोग ब्रह्मविद्या के रूप में किया गया है।

'तेपामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेत शिरोब्रतं विधिवद्यैस्तु चीर्णम्'-मुण्डकोपनिषद् ३।२।११ भारतीय तत्त्वज्ञान का मूल स्रोत उपनिषदों में ही है और वेदों का सार इनमें भरा हुआ है। व्लूमफील्ड का कहना है, कि 'हिन्दूविच।रधारा का एक भी ऐसा महत्त्वपूर्ण अंग नहीं है, जिसमें नास्तिक नामधारी वौद्धमत भी आता है, जिसका मूल उपनिषदों में न मिलता हो।' रेलिज ऑफ द वेद पृ० ५१।

'उपनिषद्' शब्द 'उप' और 'नि' उपसर्गों के साथ 'सद्' धातु से निष्णृ है । 'उप' का अर्थ है निकट, 'नि' का निश्चय एवं 'पद्' का बैठना (निकट बैठना)। इस प्रकार इसका अर्थ हुआ शिक्षा-प्राप्ति के लिए गुरु के पास बैठना। कालकम से उपनिपद् का अर्थ उस विद्या से हुआ जो ब्रह्मानुभूति करा दे और उमे गुरु के पास जाकर प्राप्त किया जा सके। उपनिपद् वैदिक भावना के ही विकसित रूप है। उनम ज्ञान की प्रधानता है। उपनिपद्युग तत्त्वचिन्तन की दृष्टि से भारतीय विचारधारा के इतिहास में चरम विकास का समय है जब कि भावनाप्रधान वैदिक ऋषियों की विचारधारा गम्भीर चिन्तन एवं मनन की ओर उन्मुख होने लगी थी। वेद, ब्राह्मण एवं उपनिषद् के कर्त्ताओं पर दृष्टि डालने से ज्ञात होता है कि 'वेदों के कर्त्ता किव थे, ब्राह्मणों के पुरोहित और उपनिपदों के रहस्यवादी संत'।

उपनिषदों की संख्या के विषय मे पर्याप्त मतभेद है। साधारणतः उनकी संख्या १० मानी जाती है जिनमें १० या १२ उपनिषदें प्रधान हैं। 'मुक्तिकोपितषद्' में उनकी संख्या १० मानी जाती है जिनमें १० का सम्बन्ध 'ऋग्वेद' से, १९ का 'शुक्ल-य जुर्वेद' से, १२ का 'शुप्त्य जुर्वेद' से, १२ का 'शुप्त्य जुर्वेद' से, १६ का 'सामवेद' से तथा ३१ का 'अथवंवेद' से है। आङ्यार लाइब्रेरी, मद्रास से कई भागों में उपनिषदों का प्रकाशन हुआ है जिनमें १७९ उपनिषद् हैं। गुजराती प्रिटिंग प्रेस, बम्बई से प्रकाशित 'उपनिषद्-वाक्य-महाकोक्ष' में २०३ उपनिषदों के नाम हैं। शंकराचार्य ने दस उपनिषदों पर भाष्य लिखा है—ईश, केन, कठ, प्रश्त, मुण्ड, माण्ड्वय. तैत्तिरीय, ऐतरेय, छान्दोग्य एवं बृहदारण्यक। इनके अतिरिक्त कीपीतिक, श्वेताश्वतर तथा मैत्रायणीय उपनिषद् भी प्राचीन हैं।

उपनिषदों वा रचनाकाल अभी तक सर्वमान्य नहीं है। डाँ० राधाकृष्णन् का कहना है, कि 'इनमें से जो एकदम प्रारम्भ की है वे तो निश्चित रूप से बौद्धकाल के पहले की है और उनमें में कुछ बुद्ध के पीछे की है। यह संभव है कि उनका निर्माण वैदिक सूक्तों की समाप्ति और बौद्धधमंं के आविर्भाव अर्थात् ईसा से पूर्व की छठी शताब्दी के मध्यवर्त्ती काल में हुआ हो।' भारतीयदर्शन पृ० १२९।

प्रारम्भिक उपनिषदों का रचनाकाल १००१ ई० पू० से लेकर ३०० ई० पू० का माना गया है। कुछ वे उपनिषदें, जिन पर शंकराचार्य ने भाष्य लिखा है, बौद्धगुग की परवर्त्ती हैं। उनका निर्माणकाल ४०० या ३०० ई० पूर्व का है। सबसे प्राचीन वे उपनिषदें हैं, जिनकी रचना गद्य में हुई है तथा जो साम्प्रदायिकता से शून्य हैं। उनमें 'ऐतरेय', कीपीतिक', 'तैत्तिरीय', 'छान्दोग्य', 'बृहदारण्यक' एवं 'केन' के कितपय अंग है। 'कठोपितपद्' की रचना परवर्ती है क्योंकि इस पर योग और सांख्य का प्रभाव है। साम्प्रदायवादी उपनिषदों में 'माण्डुक्य' को सबसे अर्वाचीन माना जाता है। 'मैत्रायणी' और 'इवेताइवतर' भी परवर्त्ती है क्योंकि इन पर भी योग और सांख्य का प्रभाव है। ड्यूसन के अनुसार उपनिषदों का कम इस प्रकार है—

क—प्राचीन गद्यात्मक उपनिषदें-बृहदारण्यक', छान्दोग्य, तैतिरीय, कोर्पातिक, केन (जो अंश गद्यात्मक है)।

. ख—-छन्दोबद्ध उपनिषदें— ईश, कठ, **मुण्ड**क एवं श्**वे**ताश्वतर ।

ग-परवर्त्ती गद्य-प्रवन एवं मैत्रायणी ।

उपनिषदों की प्राचीनता का पता अन्तःसाक्ष्य के भी आधार पर लगाया जा सकता है । पाणिनि की 'अष्टाध्यायी' में 'उपनिषद्' शब्द का प्रयोग है—

जीविकोपनिषदावौपम्ये, (१।४।७९)

'अष्टाध्यायी' के गणपाठ में भी ग्रन्थवाची उपनिषद् शब्द विद्यमान है। इससे ज्ञात होता है कि पाणिनि के पूर्व उपनिषद् से सम्बद्ध व्याख्यान ग्रन्थों की रचना होने लग गयी थी। छुद विग के अनुसार उपनिषदों की रचना आज से तीन सहस्र वर्ष पूर्व हुई थी। तिलक जी ने ईसा पूर्व १६०० वर्ष उपनिषदों का रचनाकाल माना है।

दि॰ गीतारहस्य पु० ५५०-५२ |

उपनिषदों के अनुवाद -- उपनिषदों का भाषान्तर सत्रहवीं शताब्दी में दाराशिकोह द्वारा कराया गया था। १६५६ ई० में ५० उपनिषदों के फारसी अनुवाद 'सिर्रे अकबर' या 'महारहस्य' के नाम से किये गए थे। इस ग्रन्थ का हिन्दी-अनुवाद ७५२० ई॰ में हुआ, जिसका नाम 'उपनिषद्-भाष्य' है। १७७५ ई॰ में सुप्रसिद्ध फ्रेन्च यात्री एंक्वेटिल डुचेरन ने इसके दो अनुवाद फ्रेंच और लैटिन में किये। १८०१-२ ई० मे लैटिन अनुवाद 'औपनेखत' के नाम में पेरिस में प्रकाशित हुआ, पर फ्रेन्च अनुवाद प्रकाशित न हो सका । लैटिन अनुवाद के ही आधार पर उपनिषदों के कई अनुवाद प्रकाशित हुए । शोपेनहावर और शेलिंग ऐसे दार्शनिकों ने लैटिन अनुवाद को पढ़ कर उपनिषद्-ज्ञान को विश्व की विचारधारा का पथ-प्रदर्शक माना था। राजा राममोहन राय ने मूल ग्रन्थों के साथ कुछ उपनिषदों के अँगरेजी अनुवाद १८१६-१९ ई० के बीच प्रकाशित किये थे। श्री जे० डी० लंजुईनास नामक फेच विद्वान् ने फारसी अनुवाद पर आधृत छैटिन अनुवाद का रूपान्तर फ्रेंच भाषा में किया जिसका नाम 'भारतीयों की भाषा, वाङ्मय, धर्म तथा तत्त्वज्ञान संबंधी अन्वेषण' है । वेबर साहव ने 'इण्डिस्केनस्तृदियन' नामक पुस्तक १७ भागों में लिखी है, जिसके प्रथम भाग में (१८४० ई०) १४ उपनिषदों का अनुवाद प्रकाशित हुआ है। इसके द्विनीय भाग में १५-३९ उपनिषद् प्रकाशित हुए तथा नवम भाग में 'सिरें अकबर' के ४०-५० उपनिषद् लिपजिक से प्रकाशित हुए । १८८२ ई० में इनका जर्मन अनुवाद ड्रेसडेन से प्रकाशित हुआ। पण्डित मैक्समूलर ने 'सेकेड बुक्स ऑफद ईस्ट' नामक ग्रन्थमाला में १२ उपनिषदों का अँगरेजी अनुवाद १८७९ से ८४ ई० के बीच प्रकाशित किया। अन्य

दो जमंन विद्वानों—एक० मिशल ने १८८२ ई० में तथा बोटलिक ने १८८९ ई० में उपनिषदों के जमंन अनुवाद किये। तदनन्तर पाल ख्यूमन ने १० आथर्बण उपनिषदों के जमंन अनुवाद १८९१ ई० में और आर० ह्यूम ने आंग्ल अनुवाद १८९१ ई० में (१३ प्रमुख उपनिषदों का) प्रकाशित किया। भारतीय विद्वानों में सीताराम शास्त्री तथा गंगानाथ झा ने आठ प्रमुख उपनिषदों का अँगरेजी अनुवाद १८९६ में १९०१ के बीच किया। डॉ० राधाकृष्णन् ने रोमन अक्षरों में प्रमुख उपनिषदों का मूल एवं आंग्लानुवाद प्रस्तुत किया है जो 'प्रिसपल उपनिषदस' के नाम से प्रकाशित है। गीता प्रेस, गोरखपुर से तीन खण्डों में प्रमुख उपनिषदों के हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हुए हैं और 'उपनिषद अंक' में १०८ उपनिषदों के हिन्दी अनुवाद का प्रकाशन हुआ है।

उपनिपदों के रचियताओं के जीवन के विषय में कुछ भी ज्ञात नहीं है। इनमें प्रजापित, इन्द्र, नारद एवं सनत्कुमार के मुख्य संवाद हैं। उपनिपदों में मिहदास, ऐतरेय, रैक्व, शाण्डिल्य, सत्यकाम जाबाल, जैबिल, उद्दालक, क्वेतकेन, भारदाज, गार्ग्यायण, प्रतर्दन, बालािक, अजातशत्रु, वरुण, याज्ञवल्वय, गार्गी तथा मैत्रेयी के विचार संगृहीत हैं और वे बक्ता के रूप में उपस्थित हैं। उपनिपदों पर अनेक आचार्यों ने, अपने मत का प्रतिपादन करने के लिए, भाष्यों की रचना की है जिनमें शंकर, रामानुज, मध्व आदि के अतिरिक्त सायण, ज्ञानामृत, व्यासतीर्थ आदि के नाम प्रसिद्ध है। मुख्य प्रतिपाद है ब्रह्मविद्या, जिसे कथा और काव्य के माध्यम से बार्चात्मक शैली में प्रस्तुत किया गया है। इनमें तत्त्वज्ञान, नीतिशास्त्र, पृष्टिरचना, ब्रह्म, जीव, जगत्, मोक्ष, धार्मिक चेतना, पाप और दुःख, कर्म, पारलांकिक जीवन, सांख्य, यांग, मनाविज्ञान आदि विषयों का निरूपण है। प्रत्येक बेद के पृथक्-पृथक् उपनिपद है।

[ इस कोश में प्रमुख १६ उपनिषदों का परिचय दिया गया है ] [ दे० उपनिषद् दर्शन ] ।

आधारग्रन्थ — १. भारतीय दर्शन भाग १ – डॉ॰ राधाकृष्णन् र. भारतीय संस्कृति — अीपनिपदिक धारा – डा॰ मंगलदेव बास्त्री ३. वैदिक साहित्य एवं संस्कृति – वे॰ वलदेव उपाध्याय ४. उपनिपद् (तीन खण्डों में ) – हिन्दी अनुवाद सहित अनु० श्रीराम शर्मा ५. कन्स्ट्रकटिव सर्वे ऑफ औपनिपदिक फिलांसफी – डॉ राना ड

उपनिषद्-दर्शन उपनिषद् भारतीय तत्त्वचिन्तन के क्षेत्र में प्रम्यानत्रयी (उपनिषद् ब्रह्मसूत्र एवं गीता ) के प्रथम सोपान के रूप में समाहत है । ये भारतीय दर्शन की वह नींव हैं जिनके ऊपर प्राचीन एवं अर्वाचीन अनेक विचारधाराओं एदं धामिक सम्प्रदायों की अट्टालिकाएँ खड़ी हैं। इनमें जिज्ञासु मानव की आत्मा की शान्ति के लिए आध्यात्मिक समाधान प्रदनोत्तर के रूप में प्रस्तुत किये गये है जो स्वतः स्कृरित काव्यात्मक उद्गार हैं। इनकी रचना एक समय में नहीं हुई है; और न ये एक व्यक्ति की कृतियाँ हैं, अतः इनमें कही पूर्वापर विरोध एवं कुछेक अवैज्ञानिक बातें भी पायी जाती हैं। इनमें विचारशील धार्मिक मस्तिष्क की काव्यमिश्रित, दार्शनिक एवं आध्यात्मिक सत्य की झलक मिलती है। प्रो० जे० एस० मैकोंजी के अनुसार 'उपनिपदों में जो प्रयत्न हमारे सम्मुख रखा गया है वह विश्व के निर्माण सम्बन्धी सिद्धान्त का

सबसे पहला प्रयत्न है और निश्चय ही बहुत रोचक और महत्त्वपूर्ण है। 'इंसाइक्लो-पीडिया ऑफ रेलिजन एण्ड एथिक्स, खण्ड प्र पृ० ५९७ दर्शनशास्त्र की मूल समस्या का समाधान ही उपनिषदों का केन्द्रीय विषय है। इनका लक्ष्य सत्यान्वेषण है। 'केनोपनिषद' में शिष्य पूछता है कि 'किसकी इच्छा से प्रेरित होकर मन अपने अभिलषित प्रयोजन की ओर आगे बढ़ता है? किसकी आज्ञा से प्रथम प्राण बाहर आता है और किसकी इच्छा से हम वाणी बोलते हैं? कीन-सा देव आँख या कान को प्रेरणा देता है?'

उपनिषदों के दार्शनिक तत्त्व को अध्यात्मिवद्या एवं नीतिशास्त्र दो भागों में विभाजित किया जा सकता है। अध्यात्मिवद्या के अन्तर्गत परमसत्ता, जगत् का स्वरूप एवं मृष्टि की समस्या का प्रतिपादन किया गया है तो नीतिशास्त्र में व्यक्ति का अन्तिम लक्ष्य, उसका आदर्श, कर्म का मुक्ति के साथ सम्बन्ध तथा पुनर्जन्म का सिद्धान्त विवेचित है।

आत्मतत्त्व—उपनिषदों में आत्मतत्त्व का विवेचन बड़ी सूक्ष्मता के साथ किया गया है ! 'कठोपनिषद्' में, आत्मा की सत्ता इसी जीवन तक रहती है या जीवन के बाद भी उसका अस्तित्व बना रहता है, का विशद विवेचन है । इसके उत्तर में यमराज निचकेता को बतलाते हैं ] कहा गया है कि आत्मा नित्य है, वह न तो मरता ह और न अवस्थादि कृत दोषों को प्राप्त करता है । [कठोपनिषद् २-४] 'छान्दोग्यपनिषद्' में बतलाया गया है कि आत्मा पापरहित, अजर, अमर, शोक, भूख-प्यास से विमुख, सत्यकाम एवं सत्यसंकल्प है । 'यह शरीरधर्मा है, मृत्यु के वश में है । इस पर भी वह अविनाशी, अशरीर आत्मा का निवासस्थान है । शरीर में रहते हुए, आत्मा प्रिय और अप्रिय पदार्थों से बंधा रहता है; जबतक शरीर से सम्बन्ध बना है, प्रिय और अप्रिय से छुटकारा नहीं होता । जब शरीर से सम्बन्ध समाप्त हो जाता है, तो प्रिय-अप्रिय का स्पर्श भी नहीं रहता ।'

ब्रह्मनत्त्व—परमतत्त्व के स्वरूप का हल निकालने के लि**ए उपनिषदों में** अत्यन्त सूक्ष्म विचार व्यक्त किये गये हैं।

यहाँ ब्रह्म के दो स्वरूपों का निरूपण किया गया है—सगुण एवं निर्मृण । निविशेष या निर्मृण ब्रह्म को परमतत्त्व तथा सगुण और सिवशेष ब्रह्म को 'अपर' ब्रह्म कह कर दोनों में भेद स्थापित किया गया है। अपर ब्रह्म को शब्द ब्रह्म भी कहा जाता है। निविशेष ब्रह्म की निर्मृण, निरुपाधि तथा निविकल्प अभिधा दी गई है। उपनिषदों में विश्व-विवेचन एवं आत्म-विवेचन के आधार पर ब्रह्मतत्त्व का समाधान किया गया है। ब्राह्मतिक जगत् की सारी शक्तियों को यथार्थ रूप में ब्रह्म की ही शक्ति कहा गया है। विश्व-य ही यह सब ब्रह्म है; यह ब्रह्म से उत्पन्न होता है, ब्रह्म में जीन होता है; उसी पर आश्चित है।' छान्दोग्य उपनिषद् २।१४।१। इसमें ब्रह्म को भूमा कहा गया है। जहाँ सभी जान समाप्त हो जाय वही भूमा या महान् है। ब्रह्म सत्य तथा ज्ञानस्वरूप है। वह रसहप है। रसहप ब्रह्म को प्राप्त कर जीवात्मा आनन्दित होता है। ब्रह्म से ही सभी प्राणी उत्पन्न होते हैं, जीवित रहते हैं तथा अन्त में उसमें प्रविष्ठ हो जाते हैं। ब्रह्म को अक्षर, अविनाशी एवं मूल तत्त्व कहा गया है। वह ब्रानन्दरूप, अजर और

प्रकाशमान है। वह शुद्ध तथा समस्त ज्योतिमंय पदार्थों का प्रकाशक, निर्मंल, निष्कल (अवयवरहित) तथा हिरण्मय (ज्योतिमंय) परमकोश में स्थिर रहता है। 'बृहदारण्यक' में कहा गया है कि यह आत्मा ही ब्रह्म है। यह महान्, अजन्मा, अजर, अमर, अमृत और अभय है। जो ऐसा जानता है वह ब्रह्म हो जाता है। 'केनोपनिषद्' के अनुसार ब्रह्म विदित तथा अविदित उभय प्रकार के पदार्थों से भिन्न और परे है। अन्ततः उपनिषदें 'नेति-नेति' (यह नहीं, यह नहीं) कहकर ब्रह्म का स्वरूप प्रकट करने में असमर्थना प्रकट करती हैं। वह अवाङ्मनसगोचर है।

जगत्—उपिनपदें ब्रह्म को ही जगत् का निमित्त एवं उपादान कारण मानती हैं। जिस प्रकार मकड़ी जाला को अपने शरीर से ही बनाती है और निगल जाती है, जिस प्रकार पुरुष के केश और लोम उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार यह समस्त विश्व अक्षर ब्रह्म से उत्पन्न होता है। मुण्डकोपनिषद्, १।१।७

उपनिषदों का नीतिशास्त्र—उपनिषदों में नीति-विवेचन के अतिरिक्त नैतिक उपदेशों का भी आधिक्य है। इनमें नीति के मूल सिद्धान्तों के सम्बन्ध में भी सुनिश्चित विचार प्राप्त होते हैं। 'कठोपनिषद्' में श्रेय और प्रेय का विवेक उपस्थित किया गया है। श्रेय और प्रेय दोनों ही मनुष्य के समक्ष उपस्थित हैं। दोनों भिन्न-भिन्न उद्देश्यों को रखते हुए मनुष्य को बाँधते हैं। बुद्धिमान् मनुष्य सम्यक् विचार करते हुए प्रेयस् को छोड़ कर श्रेयस् को ग्रहण करता है। जो श्रेय को चुनता है उसका कल्याण होता है और जो प्रेय को चुनता है वह उद्देश्य से च्युत हो जाता है। यहाँ प्रेयचाद भोगवाद ) को त्याज्य एवं श्रेयवाद को ग्राह्म कहा है। [कठोपनिषद्, २।२] 'ईशावास्योपनिषद्' के अनुसार मनुष्य कर्त्तव्य बुद्धि से प्रेरित होकर अनासक्तभाव से कर्म करे, वह कभी भी अनुचित कर्म न करे। उपनिषदों में परमसत्ता की समस्या के समाधान के अतिरिक्त जीवन को उच्च एवं आदर्श रूप बनाने के लिए ऐसे सिद्धान्तों का भी निरूपण किया गया है, जो सार्वकालिक एवं सार्वदेशिक हैं। इनका आत्माहैत का सिद्धान्त विश्वचित्तन के क्षेत्र में अमूल्य देन के रूप में स्वीकृत है।

आधारग्रन्थ—१. एकादशोपनिपद्-शांकरभाष्य-गीता प्रेस, गोरखपुर (तीन खण्डों में हिन्दी अनुवाद ) २. भारतीयदर्शन—डॉ० एस० राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद ) ३. भारतीयदर्शन—पं० बलदेव उपाध्याय ४. दर्शन-संग्रह—डॉ० दीवानचन्द ४ भारतीय संस्कृति का विकास (औपनिषदिकधारा )-डॉ० मंगलदेव शास्त्री ६. पूर्वी धमं और पाश्चात्य विचार—डॉ० एस० राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद ) ७. कन्सट्रकटिव सर्वे ऑफ औपनिषदिक फिलॉसफी—डॉ० रानाडे।

उपनिषद् ब्राह्मण — यह सामवेदीय ब्राह्मण है। इसे छान्दोग्य ब्राह्मण भी कहा जाता है। इसमें दो प्रपाठक एवं प्रत्येक में आठ-आठ खण्ड हैं तथा मन्त्रों की संख्या २५७ है। प्रथम प्रपाठक के मन्त्रों का सम्बन्ध विवाह, गर्भीधान, सीमन्तोन्नयन, चूड़ाकरण, उपनयन, समावत्तंन एवं गो-वृद्धि से है। द्वितीय प्रपाठक में भूतबिल, आग्रहायणीकर्म, पितृपिण्डदान, देवबलिहोम, दर्शपूर्णमास, आदित्योपस्थान नवगृह-

प्रवेश, स्वस्त्ययन और प्रसाद-प्राप्ति के मन्त्र हैं। इस पर गुणविष्णु एवं सायण ने भाष्य लिखे हैं। इसकी भाषा बोधगम्य, आकर्षण एवं प्रसादगुणयुक्त है।

क—प्रो० दुर्गामोहन भट्टाचार्य द्वारा गुणविष्णु तथा सायण-भाष्य के साथ कलकत्ता से प्रकाशित—

ख---१८९० ई० में सत्यव्रतसामश्रमी द्वारा 'मन्त्रबाह्मण' के नाम से टीका के साथ कलकत्ता से प्रकाशित---

आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-आ० बलदेव उपाध्याय।

उभयकुशाल - ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ये फलित ज्योतिष के मर्मंत्र थे। इनका स्थितिकाल वि० सं० १७३७के आसपास है। 'विवाह-पटल' एवं 'चमत्कार-चिन्तामणि' इनके दो प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं और दोनों का ही सम्बन्ध फलित ज्योतिष से है। ये मुहत्तं तथा जातक दोनों अंगों के पण्डित थे।

सहायक ग्रन्थ -भारतीय ज्योतिष-डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री।

उमापित दार्मा द्विवेद 'कविपित'—(जन्म-संवत् १९५२) शर्मा जी का जन्म उत्तर प्रदेश के देविरया जिले के पकड़ी नामक ग्राम में हुआ था। आपने कई ग्रन्थों की रचना की है जिनमें 'शिवस्तुति' एवं 'वीर्राविशितका' प्रसिद्ध हैं। द्वितीय ग्रन्थ में हनुमान् जी की स्तुति है। 'पारिजातहरण' किव का सर्वाधिक प्रौढ़ महाकाव्य है, जिसका प्रकाशन १९५० ई० में हुआ है। इसमें २२ सर्ग हैं और 'हरिवंशपुराण' की प्रसिद्ध 'पारिजातहरण' की कथा को आधार बनाया गया है। प्राकृतिक दृश्यों के चित्रण में किव की दृष्टि परम्परागत है तथा शैली के विचार से वे पुराणपन्थी हैं। इस महाकाव्य का मुख्य रस श्रृङ्कार है और उसकी अभिव्यक्ति के लिए कोमल एवं ममुण शब्दों का चयन किया गया है।

उमास्वाति—ये जैनदर्शन के आचार्य हैं। इन्होंने विक्रम संवत् के प्रारम्भ में 'तत्त्वार्थसूत्र' या 'तत्त्वार्थियमसूत्र' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था। इनका जन्म मगध में हुआ था। इन्होंने स्वयं इसका भाष्य लिखा है। 'तत्त्वार्थसूत्र' जैनदर्शन के मन्तव्यों को प्रस्तुत करने वाला महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इस ग्रन्थ के ऊपर अनेक जैनाचार्यों ने वृत्तियाँ एवं भाष्यों की रचना की है जिनमें पूज्यपाद देवनन्दी, समन्तभद्र, सिद्धसेन दिवाकर, भट्टअकलंक तथा विद्यानन्दी प्रसिद्ध हैं। उमास्वाति का महत्त्व दोनों ही जैन सम्प्रदायों— इवेताम्बर एवं दिगम्बर—में समान है। दिगम्बर जैनी इन्हें उमास्वामी कहते हैं।

आधारप्रन्थ—१. भारतीयदर्शन भाग-१ डॉ॰ राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद) २. भारतीयदर्शन—आ॰ बलदेव उपाध्याय।

उद्योतकर—'वात्स्यायन भाष्य' के ऊपर उद्योतकर ने 'न्यायवात्तिक' नामक टीका ग्रन्थ की रचना की है। [दे० वात्स्यायन] इस ग्रन्थ की रचना दिङ्नाग प्रभृति बौद्ध नैयायिकों के तर्कों का खण्डन करने के निमित्त हुई थी। [दे० दिङ्नाग]। इनका समय विकम की षष्ठ शताब्दी माना जाता है। इन्होंने अपने ग्रन्थ में बौद्धमत का पाण्डित्यपूर्ण निरास कर ब्राह्मण्न्याय की निर्दृष्टता प्रमाणित की है। सुबंधु कृत 'वासवदत्ता' में उद्योतकर की महत्ता प्रतिपादित की गयी है—न्यायसंगतिमिव उद्योतकर-स्वरूपाम् । स्वयं उद्योतकर ने अपने ग्रन्थ का उद्देश्य निम्नांकित ब्लोक में प्रकट किया है—

यदक्षपादः प्रवरो मुनीनां शमाय शास्त्रं जगतो जगाद ।
कुर्ताकिकाज्ञानिवृत्तिहेतोः, करित्यते तस्य मया प्रवन्धः ॥
इस ग्रन्थ में मुख्यतः दिङ्नाग एवं नागार्जुन के तर्कों का खण्डन है और दिङ्नाग को सर्वत्र 'भदन्त' शब्द से सम्बोधित किया गया है, जो बौद्ध भिद्युकों के लिए आदरा-स्पद शब्द माना जाता है । ये भारद्वाजगोत्रीय ब्राह्मण तथा पाशुपत साम्प्रदाय के

अनुयायी थे—इति श्रीपरमर्पिभारद्वाजपाशुपताचार्यश्रीमदुद्योतकरकृती न्यायवात्तिके पञ्चमोऽध्यायः ॥

आधारगन्य—१ इविडयन फिल्लॉमफी-भाग २ डॉ॰ राधाकृष्णन २. भारतीयदर्शन-

आधारग्रन्थ—१. इण्डियन फिलॉसफी-भाग २ डॉ॰ राधाकृष्णन् २. भारतीयदर्शन-आ॰ बलदेव उपाध्याय ३. भारतीयदर्शन-डॉ॰ उमेश मिश्र ४. हिन्दी तर्कभाषा-आ॰ विश्वेश्वर ४. हिन्दी न्यायकुसुमाङजलि-आ॰ विश्वेश्वर ।

उरुभक्क — यह महाकि भास विरचित नाटक है। 'महाभारत' की कथा के आधार पर इसमें भीम द्वारा दुर्योधन के उरुभक्क की कथा विणित है। नाटक की विशिष्ठता इसके दुःखान्त होने के कारण है। इसमें एक ही अंक है और समय तथा स्थान की अन्वित का पूर्ण रूप से पालन किया गया है। कुरुराज दुर्योधन एवं भीमसेन के गदा-युद्ध के वर्णन में वीर एवं करुणरस की पूर्ण व्याप्ति हुई है। भीम एवं दुर्योधन की दर्पोक्तियों में वीररस दिखाई पड़ता है तो गांधारी, धृतराष्ट्र आदि के विलाप में करुण रस की व्याप्ति है। किव ने दुर्योधन के चरित्र को अधिक प्रखर एवं उज्जवल बनाया है। उसके चरित्र में वीरता के अतिरक्त विनयशीलता भी दिखलाई पड़ती है, जो भास की नवीन कल्पना है। दुर्योधन एवं भीम के गदायुद्ध पर इस नाटक की कथावस्तु केन्द्रित है, अतः इसका नामकरण सार्थक है। इसका नायक दुर्योधन है। नाटककार ने रंगमंच पर ही नायक की मृत्यु दिखलाई है जो शास्त्रीय दिष्टि से अनौचित्यपूर्ण है। किव ने दुर्योधन के चरित्र को अधिक प्रखर एवं उज्जवल बनाया है।

आधारग्रन्थ—१. भासनाटकचक्रम् (हिन्दी अनुवाद सहित )-चौखम्बा प्रकाशन २. महाकवि भास-आ० बलदेव उपाध्याय ।

ऋक्तन्त्र—यह 'सामवेद' की कीयुमशाखा का प्रातिशास्य है। ग्रन्थ की पुष्पिका में इसे 'ऋक्तन्त्रव्याकरण' कहा गया है। सम्पूर्ण ग्रन्थ पाँच प्रपाठकों में विभाजित है, जिसमें सूत्रों की संख्या २०० है। इसके प्रणेता शाकटायन हैं और यास्क तथा पाणिनि के ग्रन्थों में भी शाकटायन को ही इसका रचिता माना गया है। प्राचीन आचायों ने 'ऋक्तन्त्र' के रचिता के सम्बन्ध में मतवैभिन्न्य प्रकट किये हैं। भट्टोजिटीक्षित ने 'शब्दकौस्तुभ' में 'ऋक्तन्त्र' का रचिता औदब्रजि को माना है तथा उनका एक सूत्र भी उद्धृत किया है। पर आधुनिक विद्वान् औदब्रजि को व्यक्तिगत नाम एवं शाकटायन को गोत्रज नाम मान कर दोनों में समन्वय स्थापित करते हैं। [दे० वैदिक

साहित्य और संस्कृति पृ० ३०९ ] इसमें पहले अक्षर के उदय तथा प्रकार का वर्णन कर व्याकरण के विशिष्ट पारिभाषिक शब्दों के लक्षण दिये गए हैं। अक्षरों के उच्चारण, स्थान-विवरण एवं सन्धि का विस्तृत वर्णन है। 'गोभिलसूत्र' के व्याख्याता भट्टनारायण के अनुसार इसका सम्बन्ध राणायनीय शाखा के साथ है। [डॉ० सूर्यकान्त शास्त्री द्वारा टीका के साथ १९३४ ई० में लाहीर से प्रकाशित ]

आधारग्रन्थ — वैदिक साहित्य और संस्कृति-आ० बलदेव उपाध्याय ।

ऋग्वेद — यह वैदिक वाङ्मय का सर्वाधिक प्राचीन ग्रन्थ है। भारतीय प्राचीन आयों के धर्म, दर्शन, ज्ञान, विज्ञान, कला तथा साहित्यविषयक उपलब्धियों का एक-मात्र स्रोत यही ग्रंथ है। इसके सम्बन्ध में मैक्समूलर का कहना है कि मही उल में जबतक गिरि और सरिताएँ विद्यमान है तबतक 'ऋग्वेद' की महिमा बनी रहेगी। दिं मैक्समूलर ]

यावत् स्थास्यन्ति गिरयः सरितश्च महीतले । तावहग्वेदमहिमा लोकेषु प्रचरिष्यति ॥

संहिताओं में 'सामवेद' और 'यजुर्वेद' का अधिक सम्बन्ध तो यज्ञों से है, किन्तु 'ऋग्वेद' नाना दृष्टियों से अधिक महत्त्वपूर्ण है। पाश्चात्य मनीिषयों के अनुसार 'ऋग्वेद' भाषा एवं भाव की दृष्टि से अन्य वेदों से अधिक मूल्यवान् है। भारतीय विद्वानों के अनुसार इसकी महत्ता गुढ़ दार्शनिक विचारों एवं अभ्यहित त्व की दृष्टि से है। प्राचीन ग्रन्थों ने भी इसकी महत्ता मुक्तकण्ठ से प्रतिपादित की है। 'तैत्तिरीयसंदिता' में कहा गया है कि 'साम' एवं 'यजुः' के द्वारा जो यज्ञानुष्ठान किया जाता है; वह शिथल होता है, किन्तु 'ऋग्वेद' के द्वारा विहित विधान दृढ होता है।

यद् वै यज्ञस्य साम्ना यजुषा ऋियते । शिथिलं तत्, यद् ऋचा तद् दृढमिति ॥

तैत्तिरीय संहिता ( ६।४।१०।३ )

इसकी कई ऐसी विशेषताएँ हैं जिनके कारण यह वैदिक साहित्य में उच्चस्थान का अधिकारी है। इसपें ऋषियों का स्वतन्त्र चिन्तन है, किन्नु अन्य वेदों में इन बातों, का सर्वथा अभाव है। 'यजुः' और 'सामवेद' 'ऋग्वेद' की विचारधारा से पूर्णतः प्रभावित हैं। 'सामवेद' की ऋचाएँ 'ऋग्वेद' पर पूर्णतः आश्वित हैं, उनका कोई पृथक् अस्तित्व नहीं है। अन्यान्य संहितायें भी 'ऋग्वेद' के आधार पर पल्लवित हैं। यही नहीं, ब्राह्मणों में जितने विचार आये हैं, उनका मृल रूप 'ऋग्वेद संहिता' में ही मिलता हैं। आरण्यकों और उपनिपदों में जितने आध्यात्मक चिन्तन हैं उन सबका अध्यार 'ऋग्वेद' है। उनका निर्माण 'ऋग्वेद' के उन अंशों से हुआ है जो पूर्णतः चिन्तनप्रधान हैं। जाह्मणों में नवीन मत की स्थापना नहीं है और न स्वतन्त्र चितन का प्रयास है। उनमें 'ऋग्वेद' के ही मन्त्रों की विधि तथा भाषा की छानबीन की गयी है एवं ईश्वरसम्बन्धी विचारों को पल्लवित किया गया है। बिषय की दृष्टि से भी 'ऋग्वेद' का महत्त्व बढ़ा हुआ है। 'सामवेद' के सभी सूक्त ऋग्वेद के हैं। थोड़े से मन्त्र इधर-उधर के हैं। अन्तर इतना ही है कि जहां 'ऋग्वेद' पठनीय है वहां

'सामवेद' गेय है। 'यजुर्वेद' में 'ऋग्वेद' के मन्त्रों का यज्ञ में उपयोग किया जाता था। इसमें गद्यमय जो सूक्त प्राप्त होते हैं, वे ही विषय की दृष्टि से नवीन हैं। 'अथवंवेद' में मारण, मोहन और उच्चाटन आदि मन्त्रों एवं जादू-टोनों का वर्णन है। कमं, भक्ति या ज्ञान की दृष्टि से अन्य वेदों में कोई नवीनता नहीं है। ऋग्वेद में विचारों की मीलिकता, स्वतन्त्र चिन्तन एवं प्राकृतिक दृश्यों का मनोहारी वर्णन है। ज्ञान, कमं और भक्ति तीनों विचारधाराओं के सूत्र इसमें विद्यमान हैं। अतः प्राचीनता, विषय, ज्ञान, विस्तार तथा भाषा की दृष्टि में 'ऋग्वेद' वैदिक वाङ्मय का मुमेरु सिद्ध होता है।

ह्यंदि के विभाग—ऋक् का अर्थ है 'स्तुतिपरक मन्त्र' तथा 'वेद' का अर्थ ज्ञान होता है। 'ऋग्वेद' स्तुतिपरक मन्त्रों का ज्ञान है। इसमें मुख्यतः देवताओं की स्तुतियाँ संगृहीत हैं। इसके दो प्रकार के विभाग हैं—अष्टककम तथा मण्डलकम। अष्टककम के अनुसार सम्पूर्ण ग्रन्थ आठ भागों में विभाजित किया जाता है जिन्हें 'अष्टक' कहते हैं। प्रत्येक अष्टक में आठ अध्याय हैं। इस प्रकार पूरे ग्रन्थ में ६४ अध्याय हैं। प्रत्येक अध्याय के भी अवान्तर विभाग किये गए हैं, जिन्हें 'वर्ग' कहा जाता है। ऋचाओं का समूह ही वर्ग कहलाता है, किन्तु वर्गों में ऋचाओं की संख्या नियत नहीं है। सम्पूर्ण वर्गों की संख्या दो हज र छह है।

'ऋग्वेद' का दूसरा विभाग अत्यन्त महन्वशा शि है, साथ ही इसे ऐतिहासिक एवं अधिक वैज्ञानिक माना जाता है। इस कम के अन्तर्गत समग्र वेद दस खण्डों में विभक्त है, जिन्हों 'मण्डल' कहते हैं। इसीलिए निरुक्तादि ग्रन्थों में इसकी संख्या 'दशतयी' है। मण्डलों को 'अनुवाक्' के अन्तर्गत बाँटा गया है एवं प्रत्येक अनुवाक् के भीतर 'सूक्त' आते हैं। सूक्तों के अन्तर्गत 'ऋचाएँ' हैं, जिन्हों 'मन्त्र' भी कहा जाना है। 'ऋग्वेद' के शुद्ध पाठ को अक्षुण्ण रखने के लिए एवं उसकी वैज्ञानिकता पर आँच न आने देने के लिए प्राचीन ऋषियों ने मंत्रों की ही नहीं, अक्षरों तक की गणना कर डाली है। महर्षि कात्यायन ने अपने ग्रन्थ 'सर्वानुक्रमणी' में समस्त मन्त्रों की गणना कर एकत्र किया है। 'ऋग्वेद' के दसो मण्डलों में पचासी अनुवाक् हैं तथा सूक्तों की संख्या एक हजार सत्रह है। इनके अतिरिक्त ग्यारह सूक्त ऐसे हैं, जिन्हें 'बाल्यखिल्य' कहा जाता है। सूक्तों की ऋचाओं की संख्या १०५० है है, शब्दों की एक लाख तिरपन हजार आठ सौ छब्बीस और अक्षर चार लाख बत्तीस हजार हैं। खिल (परिशिष्ट ) सूक्तों का न तो पदपाठ मिलता है और न इनकी अक्षर-गणना की गयी है। खिल का अभिप्राय परिशिष्ट या पीछे जोड़े गए मन्त्रों से है। ये सूक्त अष्टम मण्डल के ४९ से ४९ मूक्त तक हैं।

ऋचां दश सहस्राणि ऋचां पब्चशतानि च। ऋचामशीतिः पादश्च पारणं संप्रकीर्तितम्।। शाकल्यदृष्टे पदलक्षमेकं सार्धं च वेदे त्रिसहस्रयुक्तम्। शतानि चाष्टो दशकद्वयं च पदानि षट्चेति हि चिंचतानि।।

अनुवाकानुक्रमणी रलोक ४३,४५

'चत्वारि शतसहस्राणि द्वात्रिशच्चाक्षरसहस्राणि' अनुवाक् का अन्त।

'ऋग्वेद' में 'ऋग्' मन्त्रों की गणना अत्यन्त जटिल समस्या है जिसका समाधान प्राचीन तथा अर्वाचीन विद्वानों ने विभिन्न ढंग से किया है।

वंश मण्डल — पाश्चात्य विद्वानों के अनुसार ऋग्वेद' में प्राचीन एवं अर्वाचीन मन्त्रों का संग्रह है। ये लोग सम्पूर्ण मण्डलों को प्राचीन नहीं स्वीकार करते। इनके अनुसार द्वितीय से लेकर सप्तम मण्डल तक का भाग प्राचीन है तथा शेष भाग अर्वाचीन है। 'ऋग्वेद' के प्रत्येक मण्डल का सम्बन्ध किसी-न-किसी ऋषि अथवा उनके वंशजों से है। द्वितीय के ऋषि गृत्समद, तृतीय मण्डल के विश्वामित्र, चतुर्थं के बामदेव, पत्र्चम के अत्रि, षष्ठ के भारद्वाज एवं सप्तम के विस्वामित्र, चतुर्थं के बामदेव, पत्र्चम के अत्रि, षष्ठ के भारद्वाज एवं सप्तम के विस्वामित्र, चतुर्थं के बामदेव, पत्र्चम के अत्रि, षष्ठ के भारद्वाज एवं सप्तम के विस्वामित्र, चतुर्थं के समग्रमन्त्र 'सोम' देवता से सम्बद्ध हैं। सोम को पवमान कहा गया है, अतः सोम से सम्बद्ध मन्त्रों के समुदाय को पवमान मण्डल कहा जाता है। दशम मण्डल सबसे अर्वाचीन है। इसकी नवीनता का प्रमाण इसकी भाषा, छन्द, नवीन दार्शनिक तथ्यों की कल्पना एवं नवीन देवता हैं। भारतीय दृष्टि से इन मण्डलों का संकलन एवं विभाजन एक व्यक्ति द्वारा किया गया है।

'ऋग्वेद' की शाखायें—इस वेद की शाखाओं के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। महाभाष्यकार पतल्जिल के अनुसार 'ऋग्वेद' की २१ शाखायें हैं—'चत्वारों वेदाः साङ्गा सरहस्या बहुधा भिन्नाः। एकशतमध्वर्गुशाखाः। सहस्रवत्मी सामवेदः। एकिविशितिधा बाह्वृच्यम्। नवधार्थं वर्णोवेदः। परपशाह्निक। चरणव्यूह के अनुसार इनमें पाँच शाखायें प्रधान हैं—शाकल, बाष्कल, आश्वलायन, शांख्यायन तथा माण्डू-कायन। इन शाखाओं की भी कई उपशाखायें थीं, किन्तु इस समय शाकल शाखा की एकमात्र शैंशरीय उपशाखा ही प्राप्त होती है। शाकल नामक ऋषि ही शाकल शाखा के मन्त्रपाठों के प्रवर्त्तक थे। इन्होंने मन्त्रों के पदों में सन्धि-विच्छेद करके समरण रखने की रीति चलाई थी। 'ऋग्वेद' की प्रचलित संहिता शाकलशाखा ही है। शेष शाखाएँ नहीं मिलतीं तथा उनके उल्लेख मात्र प्राप्त होते हैं। शाकलशाखा वैदिक साहित्य का शिरोरत्न है। 'सामवेद' की कौथुमशाखा के सारे मन्त्र (केवल ७५ मन्त्रों को छोड़ कर) शाकलशाखा के ही हैं। 'कृष्ण यजुर्वेद' की तैत्तिरीय-शाखा तथा 'शुक्ल यजुर्वेद' की शीनक संहिता के अधिकांश मन्त्र शाकलशाखा के ही हैं तथा 'अथवंवेद' की शीनक संहिता के १२०० मन्त्र भी शाकलशाखा में पाये जाते है।

विषयविवेचन—'ऋग्वेद' में नाना प्रकार की प्राकृतिक शक्तियों एवं देवताओं के स्तोत्रों का विशाल संग्रह है। विभिन्न सुन्दर भावों से ओतप्रोत उद्गारों में अपनी इष्टिसिद्ध के निमित्त देवताओं से प्रार्थना की है। देवताओं में अग्नि, इन्द्र, वरुण, विष्णु आदि की स्तुति में अधिक मन्त्र कहे गए हैं। देवियों में उषा की अधिक स्तुति की गयी है। उषा की स्तुति में काव्य की सुन्दर छटा प्रदिशत की गयी है। इनके अतिरिक्त 'ऋग्वेद' के प्रधान देवता हैं—सविता, पूषा, मित्र, विष्णु, रुद्र, मरुत्, पर्जन्य

आदि । यास्क ने 'निरुक्त' में वैदिक देवताओं के तीन प्रकार माने हैं─ि[दे० निरुक्त] पृथ्वीस्थानीय, अन्तरिक्षस्थानीय तथा द्युस्थानीय। [दे० वैदिक देवता] पृथ्वी-स्थानीय प्रधान देवता हैं-अग्नि, अन्तरिक्षस्थानीय प्रधान देवता वायु एवं इन्द्र हैं तथा द्यस्थानीय सूर्य हैं। 'ऋग्वेद' के एक मन्त्र में बताया गया है कि पृथ्वीस्थानीय ११, अन्तरिक्षस्थानीय ११ तथा द्यस्थानीय ११ मिलकर देवताओं की संख्या ३३ है। [१।१३९।११] इसमें दो स्थानों पर देवताओं की संख्या ३३३९ दी गयी है-त्रीणि शतात्रीसहस्राण्यांन त्रिशच्च देवा नव चासपर्यन् । ३।९।९ तथा १०।५२।६ सायण के अनुसार देवता तो ३३ हैं पर उनकी महिमा बतलाने के लिए ३३३९ देवों का उल्लेख हैं। दि॰ सायण ] 'ऋग्वेद' में श्रद्धा, मन्यु, धातृ, अदिति तथा ऋभु, अप्सरा, गन्धर्व, गी, ओषधि आदि की भी प्रार्थनाएँ की गयी हैं। 'जिस सूक्त के ऊपर जिस देवता का नाम लिखा रहता है उस सूक्त में उसी देवता का प्रतिपादन और स्तवन है। किन्तु जहाँ जल, औषधि आदि की स्तुति की गयी है वहाँ जलादि वर्णनीय हैं और उनके अधिष्ठाता देवतास्तवनीय हैं। आर्य लोग प्रत्येक जड़ पदार्थ का एक अधिष्ठाता देवता मानते थे । इसीलिए उन्होंने जड़ की स्तुति चेतन की भाँति की हैं'। वैदिकसाहित्य पृ० ८ पब्लिकेशन डिवीजन । ऋग्वेद में अनेक देवताओं की पृथक्-पृथक् स्तृति की गयी है, जिसे देख कर अनेक आधृनिक विद्वानों ने यह सन्देह प्रकट किया है कि तत्कालीन ऋषियों को ईश्वर का ज्ञान नहीं था। पर यह धारणा आधारहीन है। एक मन्त्र में कहा गया है कि देवों की शक्ति एक है, दो नहीं—महद्देवानामसुरत्व-मेकम् ।

दानस्तुति—'ऋग्वेद' में कतिपय ऐसे मन्त्र हैं जिन्हें 'दानस्तुति' कहते हैं। कात्यायन की 'ऋक् सर्वानुक्रमणी' में केवल २२ सूक्तों का कथन है, पर आधुनिक विद्वानों के अनुसार ६८ दानस्तुतियाँ हैं। डॉ० मैक्डोनल का कथम है कि 'ऋग्वेद में कुछ लीकिक मन्त्र ऐसे हैं जिनमें ऐतिहासिक सन्दर्भ निहित हैं। इन्हें दानस्तृति कहते हैं। ये स्तुतियाँ ऋत्विजों के द्वारा अपने राजाओं के उन उदार दानों के प्रशंसात्मक कथन हैं जो यज्ञ के अवसर पर दिये गए थे। उनमें काव्यशैली की दृष्टि से चमत्कार कम है। ऐसा लगता है कि वे कुछ बाद की रचना हों; कारण, ऐसे सक्त केवल संहिता के प्रथम और दशम मण्डल में तथा अष्टम मण्डल के बालखिल्य भाग में ही मिलते हैं। इस प्रकार की स्तुतियों में दो या तीन ही मन्त्र हैं और ये आठवें मण्डल के इतर विषय पर दिये हुए सूक्तों के परिशिष्ट रूप में पाये जाते हैं। यद्यपि इन सूक्तों का मुख्य विषय दानीय वस्तु तथा प्रदत्त राशि का उल्लेख मात्र है तथापि प्रसंगवश उसमें दाताओं के कुल एवं वंश-परम्परा सम्बन्धी तथा वैदिक जातियों के नाम और घर का भी वर्णन मिलता है, जो ऐतिहासिक सामग्री प्रस्तुत करता है। दान की राशि कहीं-कहीं पर अत्युक्तिपूर्ण है; जैसे, एक दाता ने षष्ट्रि सहस्र गोदान किया था। तथापि हम मान सकते हैं कि दान बहुत अधिक होता था और वैदिक युग के राजाओं के पास अनुल धन सम्पत्ति होती थी। संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ० ११८-११९। 'दानस्तृति' में दान की महिमा का ओजस्वी वर्णंन है। ऋग्वेद

के एक मन्त्र में कहा गया है कि जो मनुष्य अपने धन का दान न कर स्वयं अपने लिए उपयोग करता है, वह पाप को खाता है। इन दानस्तृतियों के स्वरूप एवं ताल्पयं को समझने में विद्वानों ने गहरा मतभेद प्रकट किया है। आधुनिक युग के विद्वान् इन्हें किसी दानी राजा के धन से आप्यायित ऋषियों के उद्गार मानते हैं, किन्तु भारतीय परम्परा वेदों को अपीरुषेय मानती चली आ रही है, इसलिए आधुनिक विद्वानों के कथन को वह युक्तियुक्त नहीं मानती। उनके अनुसार दानस्तृतियों के आधार पर आगे चल कर आख्यानों की कल्पना कर ली गयी है। प्राचीन मन्त्र व्याख्याओं का अध्ययन करते हुए अनेक भारतीय विद्वान् इस निष्कर्ष पर पहुंचे हैं कि ये दानस्तृतियाँ अनेक स्थानों पर वास्तविक दानस्तृति न होकर उसका आभासमात्र हैं। निरुक्तकार एवं दुर्गाचार्य प्रभृति टीकाकारों ने इन्हें दानस्तृति माना ही नहीं है दि० युधिष्टिर मीमांसक—ऋग्वेद की कतिपय दानस्तृतियों पर विचार पृ० ३—७]

संवादसूक्त—ऋग्वेद के कित्यय संवादसूक्तों में नाटक एवं काव्य के तत्त्व उपलब्ध होते हैं। कथोपकथन की प्रधानता के कारण इन्हें संवादसूक्त कहा जाता है। इन संवादों में भारतीय नाटक एवं प्रबन्धकान्थों के सूत्र मिलते हैं। ऐसे सूक्तों की संख्या २० के लगभग है जिनमें तीन अत्यन्त प्रसिद्ध हैं—पुरूरवा-उर्वशी-संवाद (१०। ६५), यम-यमी-संवाद (१०।१०) तथा सरमापणि-संवाद (१०।१२०)। पुरुरवा-उर्वशी-संवाद में रोगांचक प्रेम का निदर्शन है तो यम-यमी-संवाद में यमी द्वारा अनेक प्रकार के प्रलोभन देने पर भी यम का उससे अनैसर्गिक सम्बन्ध स्थापित न करने का वर्णन है। दोनों ही संवादों का साहित्यक महत्त्व अत्यधिक है तथा ये हृदयावर्जक एवं कलात्मक हैं। तृतीय संवाद में पणि लोगों द्वारा आर्य लोगों की गाय चुरा कर अधेरी गुफा में डाल देने पर इन्द्र का अपनी शूनी सरमा को उनके पास भेजने का वर्णन है, जो आर्यों के शोर्य एवं पौरुप का वर्णन कर उन्हें धमकाती है। इसमें नन्कालीन समाज की एक झलक दिखलाई पडती है।

ऋग्वेद में अनेक लीकिक सूक्त हैं जिनमें लीकिक या ऐहिक विषयों तथा यन्त्र-मन्त्र की चर्चा है। ऐसे सूक्त दशम मण्डल में हैं और इनकी संख्या तीस से अधिक नहीं है। दो छोटे-छोटे ऐसे भी सूक्त हैं जिनमें शकुनशास्त्र का वर्णन है। एक सूक्त राजयक्ष्मा से विमुक्त होने के लिए उपदिष्ट है। लगभग २० ऐसे सूक्त हैं, जिनका सम्बन्ध सामाजिक रीतियों, दाताओं की उदारता, नैतिक प्रश्न तथा जीवन की कतिषय समस्याओं से है। दशम मण्डल का ५४ वां सूक्त विवाह सूक्त है, जिसमें विवाह-सम्बन्धी कुछ विषयों का वर्णन है तथा ४ सूक्त ऐसे हैं जो अन्त्येष्टि संस्कार से सम्बद्ध हैं। ऐहिक सूक्तों में ही चार सूक्त नीतिपरक हैं, जिन्हें हितोपदेशसूक्त कहा जाता है।

दार्शनिकसूक्त—ऋग्वेद के दार्शनिक सूक्तों के अन्तर्गत नासदीयसूक्त (१०।१२९) पुरुषसूक्त (१०।९०), हिरण्यगर्भसूक्त (१०।९२१) तथा वाक्सूक्त (१०।९४४) आते हैं। इनका सम्बन्ध उपनिषदों के दार्शनिक विवेचन से है। नासदीयसूक्त में भारतीय रहस्यवाद का प्रथम आभास प्राप्त होता है तथा दार्शनिक चितन का अलौकिक रूप दृष्टिगत होता है। इसमें पुरुष के विश्वस्थापी रूप का वर्णन है।

आधारग्रन्थ—१. हिस्ट्री ऑफ इण्डियन लिटरेचर-वेबर (चोखम्बा १६६६ ई०) २. हिस्ट्री ऑफ एनिसएन्ट संस्कृत लिटरेचर-मैक्समूलर ३. रिलीजन ऑफ दी वेद-ब्लूमफील्ड ४. लेक्चर्स ऑन ऋग्वेद-घाटे (पूना) ५. वेदिक एज-भारतीय विद्याभवन, बम्बई ६. प्राचीन भारतीय साहित्य-भाग १, खण्ड १ विन्टरिनत्स ७. वैदिकदर्शन-कीथ (हिन्दी अनुवाद) ६. संस्कृत साहित्यक का इतिहास-मैक्डोनल ९. वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग-१-पं० भगवद्त्त १०. वैदिक साहित्यक-पं० रामगोविन्द त्रिवदी ११. वैदिक साहित्य और संस्कृति-पं० बलदेव उपाध्याय १२. ऋग्वेद रहस्य-श्री अलगूराय शास्त्री १३. वैदिक सम्पत्त-पं० रघुनन्दन शर्मा १४. वेद-रहस्य-श्री अरविन्द (हिन्दी अनुवाद) १५. वैदिक विज्ञान और भारतीय संस्कृति—म० म० पं० गिरिधर शर्मा चतुर्वेदी १६. वेदिबद्या-डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल १७. वेदिक बिव्योआग्राफी—भाग १, २-आर० एन० दान्डेकर १६. वैदिक संस्कृति—हिन्दी-सिमिति, लखनऊ २१. वैदिक साहित्य-पब्लिकेशन, डिवीजन।

ऋत्संहार-यह महाकवि कालिदास रचित ६ सर्गी का लघुकाव्य है, जिसके प्रत्येक सर्ग में एक ऋतू का वर्णन है। इसमें किव ने ऋतुओं का मनोरम वर्णन उद्दीपन के रूप में किया है। कतिपय विद्वानों के अनुसार यह महाकवि कालिदास की प्रथम काव्य-कृति है क्योंकि इसमें महाकवि की अन्य काव्यों में उपलब्ध होनेवाची 'उच्चा-शयता एवं अभिव्यक्ति की चारुता' के दर्शन नहीं होते। कवि ने अपनी प्रिया को सम्बोधित करते हुए छह ऋतुओं का वर्णन किया है। इसका प्रारम्भ ग्रीष्म की प्रचण्डता के वर्णन से हुआ है और समाप्ति हुई है वसन्त की मादकता में। इसके प्रत्येक सर्ग में १६ से २८ तक की इलोक-संख्या प्राप्त होती है। ऋतुसंहार की नापा सरल एवं बोधगम्य है तथा शैली में प्रसाद गुण की छटा प्रदर्शित हुई है। बिहानों ने भाषाशैली की सहजता, उद्दाम-प्रेमभावना का चित्रण, ध्विन का अभाव एवं नैतिक गुगराहित्य के कारण इसे कालिदास की रचना मानने में सन्देह प्रकट किया है। पर, कवि की युवावस्था की रचना होने के कारण उपर्युक्त सभी दोयों का मार्जन हो सकता है। इसके सम्बन्ध में अन्य आक्षेप हैं - मिल्लिनाथ का इस पर टीका न लिखना एवं काव्य-शास्त्रीय ग्रन्थों में इसका उद्धरण नहीं मिलना। इन आक्षेपों का कीथ महोदय ने युक्तियुक्त उत्तर दिया है। 'बास्तव में ऋतूसंहार कालिदास के सर्वथा योग्य है और यदि वह काव्य उनकी कृति न ठहराया जाय तो उनकी प्रसिद्धि को यथार्थ रूप में हानि पहुँचेगी। मिक्सनाथ ने उनके अन्य तीन काव्यों पर टीका लिखी, परन्त् इस पर नहीं लिखी, इस आपत्ति का समाधान इस विचार से हो जाता है कि इसकी सरलता के कारण उस विद्वान् टीकाकार को टीका लिखना खिलवाड के समान प्रतीत हुआ। अलंकारशास्त्र के लेखक ऋतुसंहार में से उद्धरण नहीं देते, इस बात का भी सीधा उत्तर इसी तथ्य में निहित हैं, ये लेखक साधारण वस्तु में जरा भी रुचि प्रदर्शित नहीं करते और उदाहरणों को दिखाने के लिए वे बाद की कविताओं से भरपूर सामग्री प्राप्त कर सकते थे।' संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ० १०१, १०२। वत्सभट्टि के

ग्रन्थ में ऋनुसंहार के दो श्लोक उद्धृत हैं तथा उसने इसकी उपमाएँ भी ग्रहण की हैं। इससे उसकी प्राचीनता सिद्ध हो जाती है। वस्तुतः ऋतुसंहार महाकवि की प्रामाणिक रचना है। वङ्ऋतुओं के वर्णन में किव ने केवल बाह्य रूप का ही चित्रण नहीं किया है परन्तु अपनी सूक्ष्म निरीक्षण शक्ति का प्रदर्शन करते हुए प्रत्येक ऋतु की विशिष्टताओं का अंकन किया है।

आधारग्रन्थ—१. कालिदास ग्रन्थावली—सम्पादक आ० सीताराम चतुर्वेदी २. कालिदास के काव्य-पं० रामप्रसाद शास्त्री ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास-श्री ए० बी० कीथ ४. महाकवि कालिदास-डॉ० रमाशंकर तिवारी।

ऋषिपुत्र — ज्योतिपशास्त्र के आचार्य। इनके संबंध में कोई प्रामाणिक विवरण प्राप्त नहीं होता। इन्हें जैनधर्मानुयायी ज्योतिषी माना जाता है। 'कैटलोगस वैटागोरूम' (आफ्रेट कृत) में इन्हें आचार्यगर्ग (प्रसिद्ध ज्योतिषशास्त्री) का पुत्र कहा है। गर्गाचार्य के सम्बन्ध में यह क्लोक प्रसिद्ध है।

जैन आसीज्ञगद्वन्द्यो गर्गनामा महामुनिः । तेन स्वयं हि निर्णीतं यं सत्पाशात्रकेवली ॥ एतज्ज्ञानं महाज्ञानं जैनिपिभिरुदाहृतम् । प्रकाश्य गुद्धशीलाय कुलीनाय महात्मना ॥

ऋषिपुत्र का लिखा हुआ 'निमित्तशास्त्र' नामक ग्रन्थ सम्प्रति उपलब्ध है तथा इनके द्वारा रचित एक संहिता के उद्धरण 'बृहत्संहिता' की भट्टोत्पली टीका में प्राप्त होते हैं। ये वराहमिहिर (ज्योतिषशास्त्र के प्रकाण्ड विद्वान्) के पूर्ववर्ती ज्ञात होते हैं। वाराहमिहिर ने 'बृहज्जातक' के २६ वें अध्याय में ऋषिपुत्र का प्रभाव स्वीकार किया है—मुनिमतान्यवलोक्य सम्यग्धोरां वराहमिहिरो रुचिरां चकार। दि० वराह-मिहर]

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री ।

ऐतरेय आरण्यक — यह ऋग्वेद का आरण्यक तथा [दे० आरण्यक] ऐतरेयब्राह्मण का परिशिष्ट भाग है। इसमें पाँच आरण्यक हैं और उन्हें स्वतन्त्र ग्रन्थ माना
जाता है। प्रथम आरण्यक में महाव्रत का वर्णन है जो 'ऐतरेयब्राह्मण' के 'गवामयन'
का ही एक अंश है। द्वितीय प्रपाठक के प्रथम तीन अध्यायों में उक्थ, प्राणिवद्या
एवं पुरुप का वर्णन है। तृतीय आरण्यक को 'संहितोपनिषद' भी कहते हैं। इसमें
शाकत्य एवं माण्ड्य के मत वर्णित हैं और संहिता, पद, कमपाठों का वर्णन तथा स्वरव्यंजनादि के स्वरूपों का विवेचन है। इस अंश को प्रातिशाख्य और निरुक्त में भी
पूर्ववर्त्ती माना गया है। इसमें निर्मुज (संहिता) पतृण्ण (पद), सन्धि, संहिता आदि
पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग हुआ है। चतुर्थ आरण्यक अत्यन्त छोटा है। अन्तिम
आरण्यक में निष्केवल्य शस्त्र का वर्णन है। पाँच आरण्यकों में प्रथम तीन के ऐतरेय,
चतुर्थ के बाश्वलायन और पंचम के लेखक शौनक हैं। डाँ० ए० बी० कीथ के अनुसार
इसका समय वि० पू० पष्ठ शतक है।

क—इसका प्रकाशन सायणभाष्य के साथ आनन्दाश्रम संस्कृत ग्रन्थावली संख्या ३८, पूना से १९९८ ई० में हुआ था।

ख-डॉ॰ कीथ द्वारा आंग्लानुबाद आक्सफोर्ड से प्रकाशित ।

ग—आर० मित्र द्वारा सम्पादित एवं बिब्लोथिका इण्डिका, कलकत्ता से १८७६ ई० में प्रकाशित।

आधारग्रन्थ — वैदिक साहित्य और संस्कृति — आ० बलदेव उपाध्याय ।

ऐतरेय उपनिषद् — यह ऋग्वेदीय ऐतरेय आरण्यक के द्वितीय आरण्यक का चौथा, पाँचवाँ और छठा अध्याय है। इसमें तीन अध्याय हैं और सम्पूर्ण ग्रन्थ गद्यात्मक है। एकमात्र आत्मा के अस्तित्व का प्रतिपादन ही इसका प्रतिपाद है। प्रथम अध्याय में विश्व की उत्पत्ति का वर्णन है। इसमें बताया गया है कि आत्मा से ही सम्पूर्ण जड़चेतनात्मक मृष्टि को रचना हुई है। प्रारम्भ में केवल आत्मा ही था और उसी ने सर्वप्रथम मृष्टि-रचना का संकल्प किया। १।१।२

द्वितीय अध्याय में जन्म, जीवन एवं मृत्यु मनुष्य की तीन अवस्थाओं का वर्णन है। अन्तिम अध्याय में 'प्रज्ञान' की महिमा का बखान करते हुए आत्मा को उसका (प्रज्ञान) रूप माना गया है। यह प्रज्ञान ब्रह्म है।

प्रज्ञाननेत्रो लोकः । प्रज्ञा प्रतिष्ठा । प्रज्ञानं ब्रह्म । ५।३ मानव में आत्मा के प्रवेश का इसमें सुन्दर वर्णन है । परमात्मा ने मनुष्य के शरीर की सीमा (शिर) को विदीर्णं कर उसके शरीर में प्रवेश किया । उस द्वार को 'विदृति' कहते हैं । यही आनन्द या ब्रह्म-प्राप्ति का स्थान है ।

आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-पं० बलदेव उपाध्याय।

एंतरंय ब्राह्मण-यह ऋग्वेद से सम्बद्ध ब्राह्मण है। इसके रचयिता हैं ऋषि महिदास ऐतरेय । ऐतरेय का अर्थ है ऋत्विज । इसमें ४० अध्याय है, जो पाँच-पाँच परिच्छेदों की आठ पिव्चकाओं में विभक्त हैं। इसमें किण्डकाओं की संख्या २५५ है तथा होतृ नामक ऋत्विज् के विशेष कार्यों का वर्णन किया गया है। प्रथम और द्वितीय पिन्चका में 'अग्निष्टोम' यज्ञ में होतृ के विधि-विधान एवं कर्त्तंव्य वर्णित है। तृतीय और चतुर्थ पिंचका में प्रातः सायं सवन विधि देकर अग्निहोत्र का प्रयोग बतलाया गया है। इनके अतिरिक्त अग्निष्टोम की विकृतियों-उक्य, अतिरात्र एवं षोडशी-नामक यागो का भी संक्षिप्त विवेचन है। चनुर्थ पिन्चिका में द्वादशाह यागों का एवं षष्ठ में सप्ताहों तक समाप्त होने वाले सोम यागों एवं उनके होता तथा सहायक ऋत्विजों के कार्य विणित हैं। सन्तम पिन्चिका में राजसूय का वर्णन एवं शुन:शेप की कहानी दी गयी ह । अष्टम पिन्विका ऐतिहासिक दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है । इसमें 'ऐन्द्र महाभिषेक' का वर्णन करते हुए चक्रवर्त्ती राजाओं के महाभिषेक का वर्णन किया गया है। इस ग्रन्थ का प्रधान विषय सोमयाग का प्रतिपादन है। इसमें अग्निहोत्र एवं राजसूय का भी विवेचन किया गया है। इसके अन्तिम १० अध्याय प्रक्षिप्त माने जाते हैं। इस पर तीन भाष्य लिखे गए हैं --- सायणकृत भाष्य ( यह आनन्दाश्रम संस्कृत सीरीज, पूना मे प्रकाशित है ), षड्गुरुशिष्य-रचित 'सुखप्रदा' नामक लघुव्याख्या ( इसका प्रकाशन अनन्तशयन ग्रन्थमाला सं० १४९ त्रिवेन्द्रम से १९४२ ई० में हुआ है ), गोविन्द स्वामी की व्याख्या (अप्रकाशित)।

आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-पं० बलदेव उपाध्याय ।

ऐतिहासिक महाकाब्य - संस्कृत में इतिहास को आधार बना कर लिखे गए काव्यों की संख्या बहत अधिक है। ऐतिहासिक कथावस्तु के आधार पर निर्मित महाकाव्य पृथक् वर्ग का साहित्य उपस्थित करते हैं। 'राजकीय दान और समारोहों के अवसर पर रचित प्रशंमात्मक काव्यों से ही इस वर्ग की उत्पत्ति हुई थी जो बाद में शैली और काव्य-रूप के अभाव के कारण महाकाव्य के आकार तक बढ़ गए।' संस्कृत राहित्य क नवीन तिहास पृ० ३००-३०१। कवियों ने अपने आश्रयदाताओं के यश वा स्थायी बनाने के लिए उनके वृत्त को मनोरम शैली में लिखा है। इन काव्यों की गणना पुत साहित्य में ही होती है, इतिहास में नहीं। इनमें किसी आश्रयदाता विशेष के जीवन की ऐतिहासिक घटनाओं का वर्णन होता है अथवा उनकी वंश-परम्परा की कहानी प्रस्तृत की जाती है। इन प्रन्थों में ऐतिहासिक तथ्यों की अपेक्षा भाषा-सौष्ठव तथा वर्णवैचित्र्य का प्राधान्य रहता है। ऐतिहासिक महाकाव्यों के रचयिता अधिकांशत: राज्याश्रित होते थे; अत: वे ऐसी घटनाओं या तथ्यों के समावंश करने में पूर्णतया स्वतन्त्र नहीं थे, जो उनके आश्रयदाता की रुचि के प्रतिकूल हों। इनमें मुख्यतः उच्चकोटि का काव्य-तत्त्व विद्यमान रहता था। अभिलेखों में कतिपय राजाओं की उत्कीर्ण प्रशस्तियाँ इतिहास का सुन्दर रूप प्रस्तृत करती हैं। ऐसे ऐतिहासिक काव्यों में पद्मगुप्त परिमल रचित 'नवसाहसाङ्कचरित', विल्हण का 'विक्रमांकदेवचरित', कल्हणकृत 'राजतरंगिणी' आदि ग्रन्थ उत्कृष्ट कोटि के हैं। 'विक्रमांकदेवचरित' मे धारा के प्रसिद्ध राजा भोजराज के पिता सिन्ध्रराज एवं शशिप्रभा की प्रणयकथा वर्णित है। इसकी रचना १००५ ई० में हुई थी। कल्हण की 'राजतरंगिणी' में आठवीं शनाब्दी के शंकुक किव का 'भुवन अभ्युदय' नामक महाकाव्य का उल्लेख है, जो उपलब्ध नहीं होता। इसमें मम्म एवं उत्पल दो सामन्तों के बीच हुए भीषण संघर्ष की चर्चा थी । संभवतः यह ग्रन्थ प्रथम ऐतिहासिक महाकाव्य होता । महाकवि विल्हण ने १०८८ ई० में 'विक्रमांकदेवचरित' नामक महाकाव्य की रचना की । दि० विल्हण इसमें विकमादित्य एवं उनके वंश का विस्तृत वर्णन है तथा ऐतिहासिक विवरणों एवं तथ्यों की दृष्टि से यह उत्कृष्ट कोटि का काव्य है। महाकवि कल्हणकृत 'राजनरंगिणी' संस्कृत ऐतिहासिक काव्य की महान् उपलब्धि है। इसमें काश्मीर के राजनीतिक, आर्थिक, सामाजिक, धार्मिक, साहित्यिक एवं भौगोलिक तथ्यों का रसात्मक वर्णन है। इसका रचनाकाल १०५० ई० है। दि० कल्हण जैन आचार्य हेमचन्द्र इत 'कुमार-पालचरित' सुन्दर ऐतिहासिक काव्य है। इसमें कुमारपाल तथा उनके पूर्वज गुजरात के राजाओं का वर्णन है। इनका समय १०५९ से ११७३ ई० है। दि० हेमचन्द्र | विकम की तेरहवीं शताब्दी में सोमेश्वर ने 'सुरथोत्सव' नामक महाकाव्य में गुजराज-नरेश वस्तुपाल का चरित वर्णित किया था। अरिसिंह कृत 'सुकृतसंकीर्त्तन' नामक काव्य में राजा वस्तुपाल का जीवनचरित ग्यारह सर्गी में वर्णित है। रणथम्त्रीर के राजा हम्मीर के शौर्य का चित्रण नयचन्द्रसूरि नामक किंव ने 'हम्मीर महाकाव्य' में किया है। दि० हम्मीरमहाकाव्य जियानक कवि कृत 'पृथ्वीराजविजय' नामक महाकाव्य उनकी समसामियक रचना है दि० प्रथ्वीराजविजय सर्वानन्द

'जगहूचरित' एक जैन धर्मात्मा सेठ का प्रशस्तिकाव्य है। इसकी रचना सात सर्गों में हुई है। इसमें एक साधारण व्यापारी की जीवन-गाथा वर्णित है, जिसने १२५६-५८ के बीच पड़े दुभिक्ष में गुजरात-बासियों की अत्यधिक सहायता की थी। सोलहवीं शती में रुद्रकवि ने मयूरिगिरि के शासकों की प्रशस्ति में 'राष्टीढवंश' नामक काव्य लिखा था, जिसका प्रकाशन १९१७ ई० में हुआ है। इसमें बीस सर्ग हैं। दो महिलाओं—तंजोर के राजा की पत्नी रामभद्रम्ब तथा गंगादेवी ने क्रमशः 'रघुनाथाभ्युदय' तथा 'मधुराविजय' नामक काव्यों की रचना की है। गंगादेवी ने 'मधुराविजय' में अपने पति की ही विजय-गाथा का गान किया है।

सोलहवीं यती से बीसवीं शती तक संस्कृत में अनेक ऐतिहासिक काव्यों की रचना हुई है । उनका विवरण इस प्रकार है—रुद्रकिव ने द्वितीय काव्य 'जहाँगीर शाहचरित' लिखा है जिसमें आठ उल्लासों में जहाँगीर की यशगाथा है। मिथिला के वैद्यनाथ नामक कवि ने १६ वीं शती में 'ताराचन्द्रोदय' नामक महाकाव्य लिखा जिसमें बीस सर्ग है। इसमें मैथिलनरेश ताराचन्द्र का जीवनवृत्त है। इसी शती में चन्द्रशेखर ने 'राजमुर्जनचरित' नामक महाकाव्य का बीस सर्गों में प्रणयन किया। कवि विश्वनाथ कृत 'जगत्प्रकाश' काव्य सोलहवीं शती में लिखा गया है। इसमें राणकवंशी नरेश कामदेव तथा जगतसिंह का चौदह सर्गों में वर्णन है। सोलहवीं शताब्दी के अन्तिम भाग में वाणीनाथ कवि ने कच्छ के जामवंशी नरेशों का 'जामविजय' महाकाव्य में वर्णन किया है। मुसलमानी राज्य की स्थापना के पश्चात् अनेक कवियों ने कई बादशाहों का जीवनवृत्त लिखा है। उदयराज किव ने अपने 'राजविनोद' नामक काव्य में सुल्तान मूहम्मद का प्रशस्तिगान किया है। रामराज किव का 'महमूदचरित' भी एक प्रसिद्ध रचना है। कालिदास विद्याविनोइ नामक कवि ने शिवा जी का जीवनवृत्त 'शिवाजी चरित' नामक काव्य में प्रस्तृत किया है। १८ वीं शती के पूर्वार्ड में लक्ष्मीधर कवि ने 'अब्दुल्लाह चरित' की रचना की जिसमें अब्दुलाह नामक मन्त्री की कथा है। इसमें मुगल साम्राज्य की संध्या का यथार्थ चित्र अंकित है तथा लगभग २०० अरबी-फारसी शब्दों को संस्कृत रूप में संयोजित किया गया है। अँगरेजी राज्य की स्थापना एवं प्रसार के पश्चात् अँगरेज राजाओं की प्रशस्ति में कई ऐतिहासिक काव्य लिखे गए हैं। १८१३ ई० में 'इतिहास-तमोमणि' नामक काव्यग्रन्थ में अँगरेजों के भारतवर्ष पर आधिपत्य प्राप्त करने का वृत्तान्त विणित है। विनायक भट्ट कवि कृत 'अँगरेज-चिन्द्रका' १८०१ ई० में लिखी गयी, जिसमें अँगरेजी राज्य की स्थापना का वर्णंन है। इस विषय के अन्य ग्रन्थ है--रामस्वामी राजा रचित 'राजाङ्गलमहोद्यान', राजवर्मा-लिखित 'आंग्लसाम्राज्य' तथा परवस्तुरंगाचार्यं कृत 'आंग्लाधिराज-स्वागत' ।

गणपित शास्त्री (जन्म १८६० ई०) ने विक्टोरिया की यशगाथा 'चक्रवर्तिनी-गुणमाला' नामक काव्य में वर्णित की है। विजयराघवाचार्य ने (जन्म १८८४ ई०) 'गान्धी माहात्म्य', 'तिलक वैदग्ध्य', तथा 'नेहरू-विजय' नामक ग्रन्थों की रचना कर महात्मा गान्धी, बालगंगाधर तिलक एवं पं० मोतीलाल नेहरू की राष्ट्रसेवाओं का वर्णंन किया है। बंगाल के धीश्वर विद्यालंकार किव ने विक्टोरिया के जीवन पर १२ सर्गों में 'विजयिनी काव्य' की रचना की थी। गया (बिहार) के जिला स्कूल के शिक्षक पं० हरिनन्दन भट्ट कृत 'सम्राट्चिरतम्' उत्कृष्ट कोटि का काव्य है, जिसमें पंचम जाजं एवं मेरी का जीवनवृत्त वर्णित है [दे० सम्राट्चिरतम्] पं० शिवकुमार शास्त्री (१८४८—१९१९ ई०) ने अपने ग्रन्थ 'लक्ष्मीश्वरप्रताप' में दरभंगा के राजाओं का वंशवृत्त उपस्थित किया है। संस्कृत में ऐतिहासिक काव्यों की रचना अभी भी होती जा रही है। पटना (बिहार) के प्रसिद्ध ज्योतिषी पं० विष्णुकान्त झा ने देशरत्न डॉ० राजेन्द्र प्रसाद के ऊपर 'राजेन्द्र-वंश-वृत्तम्' नामक काव्य की रचना की है। संस्कृत का ऐतिहासिक महाकाव्य ऐतिहासिक तथ्यों, भाषागत सीष्ठव एवं कलात्मक वैभव के अतिरिक्त भावात्मक गरिमा के लिए प्रसिद्ध है और इसकी धारा अद्यावधि मन्द नहीं पडने पायी है।

अधारग्रन्थ — १. संस्कृत साहित्य का इतिहास—डॉ॰ ए॰ बी॰ कीथ (हिन्दी अनुवाद) २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं॰ बलदेव उपाध्याय ३. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—दासगुप्त एवं डे ४. संस्कृत साहित्य नवीन इतिहास—कृष्ण चैतन्य (हिन्दी अनुवाद) ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्रीगैरोला ६. संस्कृत साहित्य का विवेचनात्मक इतिहास—डॉ॰ रामजी उपाध्याय ७. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत कलासिकल लिटरेचर—कृष्णामाचारियार।

कठोपनिषद्—यह 'कृष्ण यजुर्वेद' की कठशाला का अंश है। इसमें दो अध्याय एवं प्रत्येक अध्याय में तीन-तीन बल्लियाँ हैं। यह सभी उपनिषदों में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इसकी रचना नचिकेता और उदालक के रोचक आख्यान के रूप में हुई है तथा गम्भीर अद्वैततत्त्व की स्थापना रूपक के द्वारा की गयी है। निचकेता के विशेष आग्रह पर उसे यमराज अद्वेततत्त्व की शिक्षा देते हैं। इसकी रचना पद्य में हुई है। 'कठोपनिषद्' में सांख्य और योग के भी विचार उपलब्ध होते हैं। प्रथम अध्याय में श्रेय-प्रेय का विवेचन, वैराग्य की प्रशंसा तथा अविद्या में लीन पुरुषों की दुईशा, निष्काम भाव की महिमा, परब्रह्म एवं परमात्मा की महिमा, नाम-महत्त्व, आत्मा का स्वरूप, परमात्य-स्वरूप, जीवात्मा एवं परमात्मा के नित्य सम्बन्ध, रथ और रथी के रूप में परमात्म-प्राप्ति के उपाय, इन्द्रियों को असत् मार्ग से रोक कर भगवान की ओर लगाना तथा परमात्म-प्राप्ति के साधन का विवेचन है। द्वितीय अध्याय में परमेश्वर की सर्वरूपता एवं सर्वत्र परिपूर्णता, जीवात्मा की गति, परमेश्वर का स्वरूप एवं उसकी सर्वप्रकाशकता का प्रतिपादन, योग का स्वरूप एवं साधन, भगवद्विश्वास से भगवत्प्राप्ति, मृत्यु के पश्चात् जीव की गति तथा ज्ञान से मोक्ष की प्राप्ति आदि विषयों का वर्णन है। इसमें परमेश्वर को गृढ, सर्वव्यापी, संसार के गहन वन में छिपा हुआ तथा सनातन कहा गया है, जिसकी प्राप्ति आत्मविषयक योग-साधना से ही होती है। इस स्थिति में मनुष्य हर्ष एवं शोक की मनःस्थिति से ऊपर उठ जाता है।

कर्णभार—यह महाकवि भासविरचित नाटक है। इसमें 'महाभारत' की कथा के आधार पर कर्ण का चरित विणित है। महाभारत के युद्ध में द्रोणाचार्य की मृत्यु के पश्चात् कर्णं को सेनापित बनाया जाता है, अतः इसे 'कर्णभार' कहा गया है। सर्वप्रथम सूत्रधार का रंगमंत्र पर आना विणित है। सेनापित बनने पर कर्ण अपने सारथी शल्य को अर्जुन के रथ के पास उसे ले चलने को कहता है। वह मार्ग में अपनी अस्त्र-प्राप्ति का वृत्तान्त तथा परशुराम के साथ घटी घटना का कथन करता है। उसी समय नेपथ्य से एक ब्राह्मण की आवाज सुनाई पड़ती है कि 'मैं बहुत बड़ी भिक्षा माँग रहा हूँ'। ब्राह्मण और कोई नहीं इन्द्र हैं, जो कर्ण से कवच-कुण्डल मांगने के लिए आये थे। पहले तो कर्ण देने से हिचिकचाता है और ब्राह्मण को सुवर्ण एवं धन मांगने के लिए कहता है। पर, ब्राह्मण अपने हठ पर अड़ा रहता है और अभेद्य कवच की मांग करता है। कर्ण अपना कवच-कुण्डल दे देता है और उसे इन्द्र द्वारा 'विमला' शक्ति प्राप्त होती है। तत्पश्चात् कर्ण और शल्य अर्जुन के रथ की ओर जाते हैं और भरतवाक्य के पश्चात् नाटक समाप्त हो जाता है।

इसमें किव ने घटनाओं की सूचना कथोपकथन के रूप में देकर इसकी नाटकीयता की रक्षा की है। यद्यपि इसका वर्ण्य-विषय युद्ध और युद्ध-भूमि है तथापि इसमें करुण रस का ही प्राधान्य है।

कणाद्-वैशेषिकदर्शन के प्रवर्त्तक । प्राचीन ग्रन्थों में इनके विभिन्न नाम (कणभुक्, कषभक्ष) प्राप्त होते हैं । उदयनाचार्य ने (न्यायदर्शन के आचार्य) अपनी रचना 'किरणावली' में कणाद को कश्यम मुनि का पुत्र कहा है । श्रीहर्षकृत 'नैषध महाकाव्य' (२२।२६) में वैशेषिक-दर्शन की अभिधा औलूक दी गयी है । 'वायुपुराण' में कणाद शिव के अवतार एवं सोमशर्मा के शिष्य (प्रभासनिवासी) कहे गए हैं तथा 'त्रिकाण्ड-कोष' में इनका अन्य नाम 'काश्यप' दिया गया है । इस प्रकार उपयुक्त वर्णनों के आधार पर कणाद काश्यपगोत्री उलूक मुनि के पुत्र सिद्ध होते हैं । इनके गुरु का नाम सोमशर्मा था ।

इन्होंने 'वैशेषिकसूत्र' की रचना की है, जो इस दर्शन का मूल ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ दस अध्यायों में है जिसमे कुल ३७० सूत्र हैं। इसका प्रत्येक अध्याय दो आह्निकों में विभक्त है। इसके प्रथम अध्याय में द्रव्य, गुण एवं कम के लक्षण एवं विभाग विणत हैं। दितीय अध्याय में विभिन्न द्रव्यों एवं तृतीय में नौ द्रव्यों का विवेचन है। चतुर्थ अध्याय में परमाणुवाद का तथा पंचम में कम के स्वरूप और प्रकार का वर्णन है। यह अध्यम में नैतिक समस्याएँ एवं धर्माधर्म-विचार है तो सप्तम का विषय है गुण-विवेचन। अष्टम, नवम तथा दशम अध्यायों में तक, अभाव, ज्ञान और सुखदु:ख-विभेद का निरूपण है। वैशेषिकसूत्रों की रचना न्यायसूत्र से पहले हो चुकी थी, इसका रचना-काल ई० पू० ३०० शतक माना जाता है। 'वैशेषिकसूत्र' पर सर्वाधिक प्राचीन भाष्य 'रावणभाष्य' था, पर यह ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता और इसकी सूचना ब्रह्मसूत्र-शंकरभाष्य की टीका 'रत्नप्रभा' में प्राप्त होती है। भरद्वाज ने भी इस पर वृत्ति की रचना की थी, किन्तु वह भी नहीं मिलती। 'वैशेषिकसूत्र' का हिन्दी भाष्य पं० श्रीराम शर्मा ने किया है। इस पर म० म० चन्द्रकान्त तर्कालंकार कृत अत्यन्त उपयोगी भाष्य है जिसमें सूत्रों की स्पष्ट व्याख्या है।

आधारग्रन्थ — १. इण्डियन फिलॉसफी भाग २—डॉ॰ राधाकृष्णन् २. भारतीयदर्शन आ॰ बलदेव उपाध्याय ।

किंपिल सांख्यदर्शन के आद्याचार महिष किपल हैं जिनकी गणना विष्णु के अवतारों में होती है। 'श्रीमद्भागवतपुराण' में इन्हें विष्णु का पञ्चम अवतार कहा गया है। इनके सम्बन्ध में 'महाभारत', 'भागवत' आदि ग्रन्थों में परस्पर विरोधी कथन प्राप्त होते हैं, अतः कई आधुनिक विद्वानों ने इन्हें ऐतिहासिक व्यक्ति न मान कर काल्पनिक माना है। स्वयं 'महाभारत' में ही इनके विषय में दो प्रकार के विचार हैं। प्रथम कथन के अनुसार किपल ब्रह्मा के पुत्र एवं द्वितीय वर्णन में अग्नि के अवतार कहे गए हैं।

सनकदच सनन्ददच तृतीयदच सनातनः । किपलदचामुरिदचैव वोदुः पञ्चशिखस्तथा ॥ सप्तेते ब्रह्मणः पुत्राः । महाभारत, शान्तिपर्व, अध्याय २१६ किपलं परमिवञ्च यं प्राहुर्यतयः सदा । अग्निः स किपलो नाम साङ्ख्ययोगप्रवर्त्तकः ॥ वही,

[योगसूत्र (१,२५) की टीका में वाचस्पति मिश्र (प्रसिद्ध नैयायिक) इन्ह हिरण्यगर्भ कहते हे—आदि विद्वान् किपल इति। ""किपलो नाम विष्णोरवतार-विशेपः प्रसिद्धः। स्वयम्भूहिरण्यगर्भस्तस्यापि सांख्ययोगप्राप्तिवेंदे श्रूयते, स एवेश्वर आदि विद्वान् किपलो विष्णुः स्वयम्भूरिति भावः। तत्त्व वैशारदी टीका उपर्युक्त कथनों के आधार पर किथि ने किपल को हिरण्यगर्भ से अभिन्न स्वीकार किया है। 'कीथ' का कहना है कि चूँकि ये कहीं अग्नि, कहीं विष्णु तथा कितपय स्थलों पर शिव के अवतार माने गए है, अतः इन्हें ऐतिहासिक व्यक्ति न मान कर हिरण्यगर्भ ही कहा जा सकता है। [दे० सांख्य सिस्टम—ले० डॉ० ए० बी० कीथ पृ०९] मैक्समूलर एवं कोलबुक प्रभृति पाश्चात्य विद्वान् एवं म० म० डॉ० गोपीनाथ कियराज तथा डॉ० हरदत्त शर्मा प्रभृति भारतीय विद्वान् भी इन्हें ऐतिहासिक व्यक्ति स्वीकार करने में सन्देह प्रकट करते हैं।

्दे॰ डॉ॰ गोपीनाथ किवराज कृत 'जयमंगला' की भूमिका तथा डॉ॰ हरदत्त-शर्मा कृत 'सांख्यतत्त्वकौमुदी', पूना संस्करण की भूमिका पृ० १४ ]

पर प्राचीन परम्परा में आस्था रखने वाले विद्वान् उपर्युक्त निष्कर्षों में विश्वास न कर किपल को सांस्थादर्शन का आदि प्रवर्त्तक मानते हैं। 'गीता' में भगवान् श्रीकृष्ण अपने को सिद्धों में किपल मुनि कहते हैं—सिद्धानां किपलो मुनिः, गीता १०।२६। ब्रह्मसूत्र के 'शाङ्करभाष्य' में शङ्कराचार्य ने इन्हें सांस्थादर्शन का आद्य उपदेष्टा एवं राजा सगर के साठ सहस्र पुत्रों को भस्म करने वाले किपलमुनि से भिन्न स्वीकार किया है। 'या तु श्रुतिः किपलस्य ज्ञानातिशयं दर्शयन्ती प्रदिश्वता, न तथा श्रुतिविष्टद्धमिष कािपलं मतं श्रद्धातुं शक्यं, किपलिमिति श्रुतिसामान्यमात्रस्वात्। अन्यस्य च किपलय सगरपुत्राणां प्रतप्तुर्वासुदेवनाम्नः स्मरणात्।' ब्रह्मसूत्र, शाङ्करभाष्य २।१।१॥ इन विवरणों के आधार पर किपल के अस्तित्व के विषय में सन्देह नहीं किया जा सकता।

प्रसिद्ध पाण्चात्य विदान गार्ने ने अपने ग्रन्थ 'सांख्य फिल्कांग में मैनसमूल तथा बोलतक के लिक्क्षों का स्वव्दन कर कपिल को ऐतिहासिक ब्यक्ति सिद्ध किया है। गर्वाप कपिल क्वित्त दो ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं — 'तत्त्वसमास' एवं 'सांख्यसूत्र'। 'तत्त्वसमास' में कृत २२ सूत्र हैं और 'सांख्यसूत्र' ६ अध्याय में विभक्त है जिसमें सूत्रों की संख्या ५२ १ है। 'सांख्यसूत्र' के प्रथम अध्याय में विषयप्रतिपादन, द्वितीय में कार्यों का विवेचन, तृतीय में वैराग्य, चनर्थ में सांख्यतत्त्वों का आख्यायिकाओं के द्वारा विवेचन, पञ्चम में दरपक्ष का व्यव्दन तथा पष्ट में सिद्धान्तों का संक्षेप में विवरण प्रस्तृत किया गया है। कपिल के शिष्य का नाम आसुरि था जो सांख्यदर्शन के प्रसिद्ध आचार्य हैं। कपिल के प्रशिष्ण पञ्चित्त हैं और वे भी सांख्यदर्शन के आचार्य हैं।

अशारनस्थ — १ डण्डियन फिलॉसफी ाग—२ डॉ० राधाकृष्णन् २ भारतीय-दर्शन—अर्थ बलदेव उपाध्याय ३ सांस्थदर्शन का इतिहास—श्री उदयवीर शास्त्री ४ सांस्यतत्त्वक्रीसृदी—प्रभा (हिन्दी व्यास्या ) डॉ० आद्या प्रसाद मिश्र ।

क्रमलाक शहु---ये १७ वीं शताब्दी के प्रसिद्ध धर्मशास्त्रकार है। इनके पिता का नाम रामकणा भट्ट था। इनका रचनाकाल १६९० से १६४० ई० तक माना जाता है। ये न्याय, व्याकरणा मीमांमा, वेदान्त, साहित्यकास्त्र, वेद एवं धर्मशास्त्र के प्रकाण्ड विद्वान् थे। इनके द्वारा रचित यन्थों की संख्या २२ है जिनमें अधिकांश पुस्तके धर्मशास्त्र-विषयक हैं। निर्णयसिन्ध्, दानकमलाकर, शान्तिरत्न, पूर्तकमलाकर, मर्वतीर्थविधि, व्रतकमलाकर, प्रायश्चित्तरन्न, विवादनाण्डव, बहुवृचाह्निक, गोत्रप्रवर-दर्पण, कर्मविषाकरत्न, शूद्रकमलाकर आदि इनके यन्थ हैं। इनमें शूद्रकमलाकर, विवादनाण्डव एवं निर्णयसिन्धु अति प्रसिद्ध हैं।

आधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास-डॉ० पा० वा० काणे भाग १ (हिन्दी अनुवाद)

कमन्द्राधर भट्ट-ज्योतिषशास्त्र के आचार्य । इन्होंने 'सिद्धान्ततत्त्विवेक' नामक अत्यस्त महत्त्वपर्ण ज्योतिषशास्त्रीय गृथ की रचतः सं० १५०० में की है। इन्हें गोल एवं गणित दोनों का समेंज बतलाया चाक है। ये प्रसिद्ध ज्योतिषी दिवाकर के भ्राता थे दि० विवाकर है और इन्होंने असमें ही इस विषय का ज्ञान प्राप्त किया था। इन्होंने आस्कराचार्य के सिद्धान्त का अनेक स्थानों पर खण्डन किया है और सीरण्ध की श्रेष्टना स्वीकार चार ब्रह्मपक्ष को असमन्य सिद्ध किया है।

आधारग्रन्थ - भारतीय ज्योतिए - डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

करप्र— वेटाक्त साहित्य में स्थल का स्थान महत्त्वपूर्ण है। 'कल्प' का अर्थ है वेद-विहित कर्मों का कमपूर्व के कल्पना करने वाला गन्थ या शास्त्र— कल्पो वेद-विहितानों कर्माणामानपूर्वेण कल्पनाशास्त्रम् । ऋष्वेद प्रातिशास्त्रम् की वर्गत्य वृत्ति ५० १३। विवाहोपनयन अथवा यज्ञयागादि के क्रमबंह कप से वर्णन करने वाले सृत्रग्रन्थ ही कल्प कहे जाते हैं। इन सूत्रों का साक्षात् सम्बन्ध ब्राह्मणों और उपनिषदों में भी है। इनमें यज्ञ के प्रयोगों का समर्थन किया जाता है। कल्पसूत्रों का निर्माण यज्ञों के विधान को

संक्षिप्त रूप दने एवं व्यवस्थित करने के लिए ही हुआ था। इन्हें चार भागों में विभक्त किया गया है—श्रीतसूत्र, गृह्यसूत्र, धर्मसूत्र एवं शुल्वसूत्र।

१ श्रीतसूत्र — इसमें श्रुनिप्रतिपादित यज्ञो का कनबढ़ वर्णन होता है। ऐसे यज्ञों के नाम है—दर्श, पूर्णमास, विण्डवितृयाग, आग्रयणेष्टि, चातुर्मास्य, निरूढपश्, सामयाग, सत्र ( १२ दिनों तक वजने वाला यज्ञ ), गवामयन ( एक वर्ष तक समाप्त होने वाला यज्ञ ), वाजपेय, राजसूय, सोत्रामणी, अश्वमेध, प्रतमेध, एकाह्याग, अहीन ( दो दिनों से लेकर ग्यारह दिनों तक चलने वाला यज्ञ )। यार्मिक दृष्टि से इन ग्रन्थों का अधिक महत्त्व है। प्रत्येक वेद के ज्यक-पृथक श्रीतसूत्र हैं। ऋग्वेद के दो श्रोतसूत्र हैं— आश्वलायन एवं शाङ्कायन । आश्वलायन श्रीतसूत्र में बारह अध्याय हैं। इसके लेखक आरवलायन हैं। शाङ्कायन श्रीतसूत्र में १८ अध्याय हैं। इसका सम्बन्ध शाङ्कायन बाह्मण मे है। यजुर्वेद का केवल एक ही श्रीतसूत्र है जिसे कात्यायन श्रीतसूत्र कहते हैं। इसमें २६ अध्याय है तथा शतपथ ब्राह्मण में निर्दिष्ट यज्ञों के कम का अनुवर्त्तन है। इस पर कर्काचार्य ने विस्तृत भाष्य लिखा है। कृष्णयजूर्वेद के कई श्रीतसूत्र हैं— बोधायन, आपस्तम्ब, हिरण्यकेशीय, सत्यापाढ्, वैखानस, भारद्वाज एवं मानव श्रातसूत्र । सामवेद के श्रीतमुत्र हैं - लाट्यायन - इसका सम्बन्ध कीथुमशाला से है। जैमिनीय श्रीतसूत्र -- यह जैमिनि गाखा से सम्बद्ध है। द्वाद्यायण श्रीतसूत्र -- इसका सम्बन्ध राणायनीय शास्त्रा से है । अथर्ववेद का श्रांतसूत्र है बैतान । इसमें अनेक अंशो में गोपथ-बाह्मण का अनुसरण किया गया है।

गृह्यसूत्र--इसमें गृहाग्नि में सम्पन्न हाने वाले यज्ञ, उपनयन, विवाह और श्राद्ध आदि का विवरण प्रस्तुत किया जाता है। सभी वेदों के पृथक्-पृथक् गृद्यमुत्र हैं। ऋग्वेद के दो गृह्यसूत्र हैं--आव्वलायन एवं शाङ्खायन गृह्यसूत्र ! प्रथम में चार अध्याय है तथा प्रत्येक अध्याय कई खण्डों में विभक्त है। इसमें गृह्यकर्म एवं संस्कार विणत हैं तथा वेदाध्ययन का महत्त्व प्रतिपादित किया गया है। बाङ्गायन में ६ अध्याय है। इसमें आश्वलायन के ही वि ।य वर्णित है तथा कहीं-कहीं गृह-निर्माण और गृह-बवेदा का भी वर्णन है। उसके लेखक सूयज है। ऋग्वेद का अतीय गृह्यसूत्र कीपीतक है। उसके रचिता का नाम शास्त्रत्य या शास्पत्य है जा कर्नदेशवासी हैं। इसमें विवाहसंस्कार, जातिशश् का ःरिचय, उपनयन, बैंश्वयेव, कृषिकर्म तथा श्रःद्ध का वर्णन है । यभुर्वे र का एकमात्र गृञ्जसूत्र हे पाटस्कर गृञ्जसूत्र। इसमें तील काण्ड हे हे प्रथम काण्ड में अवसंख्य अपित का आधार, तिबाह तथा गर्मधारण र अन्नयांशन तक के संस्थार वर्णित हैं । द्विनीय प्रण्ड में चूडाकरण, उपनान, समावर्चन, पश्चमहायज्ञ, श्रावणापमें तथः सीताण्ड कर वर्णन ए । तृतीय काण्ड रें अब्द एवं अवकीर्ण प्रकश्चित अधि बियय विभिन्न रें। उपकी कई टीकाएँ है। टीकारारों के नाम हे — कर्क, जयराम, गदाधर, हरिहर तथा विश्वनाय । 'कृष्ण्यजुर्वेद' के गृत्यपुत्र हैं बीधायन, आपसाम्ब, भारद्वाज एवं काठक गृश्रमूत्र आपस्तम्ब गृश्रमूत्र म २३ खण्ड है जिनमें विवाह, उपनयन, उपकर्मात्मर्जन, समावर्त्तन, मधुपर्क तथा सीमन्तोन्नयन आदि विषयों का वर्णन है। सामवेद के तीन गृद्धासूत्र हैं—गोभिल, खादिर तथा जैमिनीय गृह्यसूत्र। गोभिल

गृह्यसूत्र का सम्बन्ध कोथुमशाखा से है । स्वादिर गृह्यसूत्र पर रुद्रस्कन्ध की टीका मिलती है । अथर्ववेद का गृह्यसूत्र है कीशिक गृह्यसूत्र ।

धर्मसूत्र—इन ग्रन्थों में चार वर्णों एवं चार आश्रमों के कर्त्तंच्यों तथा राजाओं के कर्त्तंच्यों का वर्णन है। इतके विवरण के लिए दे० धर्मशास्त्र ] शुल्बसूत्र—इसमें यज्ञ के निमित्त वेदी के निर्माण का वर्णन है। इन ग्रन्थों में प्राचीन आर्थों के ज्यामिति-विषयक ज्ञान का निरूपण है। शुल्व का अर्थ है रस्सी। इस शास्त्र में रज्जु या रस्सी द्वारा नापी गयी वेदी का वर्णन है। उसके तीन प्राचीन ग्रन्थ हैं —बोधायन, आपस्तम्ब तथा कात्यायन शुल्बसूत्र। दे० वैदिक साहित्य और संस्कृति—पं० बलदेव उपाध्याय।

कल्याणवानु किल्याण — यह चम्पू काव्य है जिसके रचियता हैं श्री रामानुज देशिक। ये 'रामानुजचम्पू' नामक काव्य के रचियता रामानुजाचार्य के पितृत्व्य थे। इस प्रकार इनका समय सोलहवीं शताब्दी का उत्तर चरण है। 'लिंगपुराण' के गौरी-कल्याण के आधार पर इस चम्पूकाव्य की रचना हुई है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है इसका विवरण डिस्किप्टिव कैटलॉग मद्रास २१। ६२७५ में प्राप्त होता है।

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का विवेचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन-डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

कल्पाणवानी—ये पारतीय ज्योतिष के प्रसिद्ध आचार्य हैं। इनका समय ५७८ ई० है, पर पं० सुधाकर द्विवेदी (आधुनिक युग के प्रसिद्ध ज्योतिषशास्त्री) के अनुसार इनका समय ५०० ई० है। दि० गणन नरिंगिणी पृ० १६ । इन्होंने 'सारावली' नामक जातकशास्त्र की रचना की है जिसमें ४२ अध्याय हैं। यह ग्रन्य वराहमिहिर रचिन 'बृहज्जातक' से भी आकार में बड़ा है। लेखक ने स्वीकार किया है कि इस ग्रन्थ की रचना वराहमिहिर, यवनज्योतिष एवं नरेन्द्रकृत 'होराशास्त्र' के आधार पर हुई है और उनके मत का सार-संकलन किया गया है। अट्टोत्पल नामक ज्योतिषशास्त्री ने 'बृहज्जातक' की टीका में इनके इलोकों को उद्धृत किया है। 'सारावली' में ढाई हजार से कुछ अधिक इलोक है। उन्होंने अपने सम्बन्ध में एक ब्लोक लिखा है—-

देवग्रामपथः प्रपोषणप्रका**द् त्रह्माण्डसत्पञ्जरं** कीर्त्तः सिहबिल्लासिनीव सहसा यस्येह भित्तवा गता । होरां व्याद्मभटेश्वरो रचयति स्पष्टां तु सारावलीं श्रीपात् प्रास्त्रविचारनिर्मल्यमनाः कल्याणवर्मा हती ॥ (हाँ विचिन्द्र सुस्त्री - ।।रतोय ज्यान्तिय से उद्गात पुर १२६

'सारावजी हा ब्रहाशन 'तिर्णयसागर पेस' से हुआ है । आरा रग्नाथ—१ भारतीय ज्योतिष- बांबर बालकृष्ण दीक्षित (हिन्दी अनुवाद, हिन्दी-मंत्रित ) २. पण्यतीय ज्योतिष— डॉ० नेसिचन्द्र शास्त्री ः. गरतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ० पोरखप्रसाद ।

क वासनोर्ग तक चाम्यू—इस चम्यू-काव्य के प्रणेता कवि सीताराम सूरि है। इनका जन्म तिरुकुरुडिंग ग्राम में हुआ था जो तिरुनेलवेलि जिले में है। कवि का जन्म १८३६ ई० में हुआ था और निधन १९०६ ई० में हुआ। ग्रन्थ का रचनाकाल १८७० ई० है। इस काव्य में चार उल्लास हैं और मीताराम नामक किसी परम-भागवन ब्राह्मण की कथा विणित है। इसमें मुख्यतः तीर्थयात्रा का वर्णन है और नगरों के वर्णन में कांव ने अधिक रुचि की हैं। द्वितीय उल्लास में अयोध्या का वर्णन करते हुए संक्षेप में रामायण की सम्पूर्ण कथा का उल्लेख विया गया है। इसके गद्य एटं पद्य दोनों ही प्रीढ़ है तथा यत्रतत्र यमक एवं ब्लेप में युक्त पंक्तियाँ भी दिखाई पहती है। कथा का प्रारम्य इन पंक्तियों से होता है—

वेदब्रातविरुद्धसूक्तितरुणीवेणीकृपाणीभव-द्वाणीदुग्धतरंगिणीशशरणीभृतान्तरंगो गुरु । कारुण्याजेववीचिकान्तरसदासंचारशीतीभव-

त्स्वान्तः स्वां मतिमातनोत्त्रपथगायात्रामिपाद्रक्षणे ।। ११८२

इ**स ग्रन्थ** का प्रकाशन १९५० ई० में दि यूनिवर्सिटी मैन्यूस्किट छाइब्रेरी, त्रिवेन्द्रम से हो चुका है।

आधारग्रन्थ-- चम्पूकाव्यों का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी

क्रियराज धारी—'पवनदूतः नामक संदेशकाव्य के रचियता। इस काव्य की रचना महाकिव कालिदास विरचित सेघदूत के अनुकरण पर हुई है। धोयी के कई नाम मिन्नते हैं—धृष्टि, धोयी, धोई और धोयिक। ये बंगाल के राजा लक्ष्मणसेन के दरबारी किव थे। इनका समय विक्रम संवत् द्रादश शतक का उत्तरार्ध एवं त्रयोदश शतक का पूर्वार्ध है। श्रीधरदास कृत 'सदुक्तिकणांमृत' में धोयी के पद्य उद्धृत है जो शक सं०११२७ या १२०६ ई० का है। इनके सम्बन्ध में अन्य कोई सूचना नहीं प्राप्त होती। इनकी जाति के सम्बन्ध में भी विवादास्पद मत प्रचलित है। मू मू हरप्रसाद शास्त्री के अनुसार धोयी पालिधगणि तथा कश्यप गोत्र के राढीय बाह्मण हैं। इनके वैद्य-जातीय होने का आधार वैद्यवंशावली ग्रन्थों में दुहिनेन या धृयिमेन नाम का उक्षिवित होना है।

पुण्डरीकाक्षमेनस्य दुहिमेनः मुतोऽभवत् । धरस्य त्रिपुराख्यस्य तनयागर्भसम्भवः ॥ ( कवि कण्ठहार । सुधांशुरत्रेरिव पुण्डरीकसेनात्तनूजोऽजनि धृयिसेन । ( चन्द्रप्रभा पृ० २१३ )

'गीतगोबिन्द' ११४ में झान होता है कि लक्ष्मणसेन के दरबार में उमापितधर, झरण, गोवर्धन, धोसी और जसदेव कवि रहते थे। इन्हें किवराज की उपाधि प्राप्त हुई थी। 'पवनदूत' के ब्लोक सं० १०१ एवं १०३ में किव ने उपने को 'कविक्षम।भूनां चक्रवर्ती' एवं 'कवि नरपति' कहा है।

> वंतिब्यूह कनत्त्व्यतिकाः चामरं ेमतण्डं यो गीडेंद्रायाभन कविक्यापृताः चत्रवर्ती । श्रीधोयीकः सकलरसिकप्रीतिहेतोर्मनस्वी काब्यं सारस्वतिमव महामंत्रमेतज्ञगाद ॥ (पवन० १०१)

लक्ष्मणसेन के दरबार के पाँच रत्नों का भी उल्लेख प्राप्त होता है — गोवर्धनश्च अरणी अयदेव उमापित: । कविराजश्च रत्नानि समिती लक्ष्मणस्य तु ॥

पवनदूत की कथा इस प्रकार है—गोडदेश के नरेश लक्ष्मणमेन दक्षिण दिग्विजय करने हुए मलयाचल तक पहुँचते हैं। वहाँ कनक नगरी में रहने वाली कुवलपवती नामक अप्सरा उनसे प्रेम करने लगती है। राजा लक्ष्मणमेन के राजधानी लीट आने पर कुवलयवनी उनके विरह में तडपने लगती है। वसन्त ऋतु के आगमन पर वह वसन्तवायु को दूत यनाकर अपना विरह-सन्देश जिजवाती है। किव ने मलय पर्वत में वंगल तक के आगं का अन्यन्त ही मनोरग वर्णन स्था है जो किवत्वमय एवं आर्थक है तथा राजा लक्ष्मणनेन की राजधानी विजयपुर का वर्णन करते हुए कुवलयवती की वियोगावस्था का करण रूप अंकित क्या है। जन्त में कुवलयवती का सन्देश है।

पबनदूत स सन्दाकलना एस्ट स ही प्रयोग है अपर १०४० वजीक । अस्तिम चार गरोकों से कबि ने अपना पारेन्स थिया है । उसमें सबस्त का तरह पूर्व राग एवं उत्तर साम नहां है । सेषदूत का असुरुरण असी तुए भे अबि ने नूतन उद्घावनाएँ को है साल्यवान् पात स स्वाहित होने पाल कर प्रवानों हा कत्रपता राम के अश्रु के चप में की स्वी है —

> तवाद्यापि पतिसरकक्षेत्रंकराः प्रस्थभागाः। सोमार्थाः पृथ्वरम्यः सुक्षणस्थ्यपानाम् ॥१६ ॥

"माध्यं-व्यंजरु वर्षो ग साय लिल्ह नाया में किल्ह मनासां ता परिहार गरते हुए वंदर्श रीति म नह काव्य रिखा गया है।" संस्कृत के सन्तर्भकाव्य पृष्ठ २४४। सर्वेश्यम २० म० हरपमाद शास्त्री न उनके अस्तित्व का विवरण स्वरचित संस्कृत हस्तिलिखत पोथियो व विवरण सम्बन्धी ग्रन्थ के प्रथम भाग म दिया था। तत्पश्चात् १९०५ उ० में श्रीमनमं अने घाए ने इसका एक संस्करण प्रकाशित किया किन्तु वह एक ही हस्तिलेख पर आधृत होने के कारण श्रष्ट पाठों से युक्त था। जाती हाल में ही कलकत्ते में इसका बुद्ध संस्करण प्रकाशित हुआ है।

किंचिगां वाश्वासाथ -इन्होंने 'साहित्य-दर्णण' नामक अत्यन्त लोकविय काव्य-शास्त्रीय प्रत्थ का पण्यम किया है । दि० साहित्य-दर्णण ] इनका जन्म उत्कल के प्रतिष्ठित पण्डित-कुल में हुआ था । इनके पिता का नाम चन्द्रशेखर था जिन्होंने 'पुष्पमाला' एवं 'साषाणंब' नामक ग्रन्थों का प्रणयन किया था जिनका उल्लेख 'साहित्य-दर्णण' में ह । इनके पिता विदान्, किंव एवं सान्धिवग्रहिक थे । नारायण नामक विहान् इनके पितामह या बृद्धपितामह थे । इनका समय १२०० ई० मे लेकर १३५० के मण्य है । 'साहित्य-दर्गण' में एक अञ्चाबदीन नृपित का वर्णन है जो मन्धि के समय सर्वस्व-हरण के लिए विकास था—

सन्धौ सर्वस्वहरणं विग्रहे प्राणितग्रहः । अक्काबदीननृपती न सन्धिर्मेच विग्रहः ॥ ४।४ यह श्लोक दिल्ली के बादशाह अक्काखदीन खिलजी से ही सम्बद्ध है जिसका समय १२९६ मे १३१६ ई० तक था। इस प्रकार विश्वनाथ का समय १३०० ई० से १३४० के मध्य किसी समय हो सकता है। ये किंव, नाटककार एवं सफल आचार्य थे। इन्होंने राघविवलास ( संस्कृत महाकाव्य ), कुवलयाश्वचरित (प्राकृत काव्य ), प्रभावती-पिरणय एवं चन्द्रकला ( नाटिका ), प्रशस्तिरत्नावली, काव्यप्रकाशदर्पण ( काव्यप्रकाश की टीका ) एवं 'साहित्य-दर्पण' नामक पुस्तकों का प्रणयन किया था। इनकी कीत्ति का स्तम्भ एकमात्र 'साहित्य-दर्पण' ही है जिसमें दस परिच्छेद है और काव्यशास्त्र के सभी विषयों एवं नाट्यशास्त्र का विवेचन है। विषय-प्रतिपादन की दृष्टि मे यह अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है और इसी कारण इसे अधिक लोकप्रियता प्राप्त हुई है। काव्य के लक्षण, भेद. प्रयोजन, शब्दशक्ति, रस, ध्वनि, रीति, गुण, दोष, अलंकार एवं काव्य के भेद-दृश्य एवं श्रव्य तथा नायक-नायिका-भेद का इसमें विस्तृत विवेचन है। विश्वनाथ रसवादी आचार्य हैं। इन्होंने रस का ही काव्य की आत्मा माना है और उसका स्वतन्त्र रूप से विवेचन किया है; मम्मट की भाँति उस ध्वनि का अंग नहीं माना।

आधारग्रन्थ-भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १ - आ० बलदेव उपाध्याय ।

कल्हण ये संस्कृत के सर्वश्रेष्ठ ऐतिहासिक महाकाव्यकार हैं। इन्होंने 'राज-तरंगिणी' नामक सुप्रसिद्ध काव्य की रचना की है। कल्हण काश्मीर निवासी थे। इनका जन्म आख्यवंशीय ब्राह्मण कुल में हुआ था। प्राचीन ग्रन्थों में कल्हण का कुछ भी विवरण प्राप्त नहीं होता, उन्होंने अपने सम्बन्ध में जो कुछ अंकित किया है वही उनके जीवन-वृत्त का आधार है। 'राजतरंगिणी' के प्रत्येक तरंग की समाप्ति में 'इति काश्मीरिक महामात्य श्रीचम्पकप्रभुसूनोः कल्हणस्यकृतौ राजतरङ्गिण्या''' यह वाक्य अंकित है। इससे ज्ञात होता है कि इनके पिता का नाम चम्पक था और वे काश्मीरनरेश हर्ष के महामात्य थे। ये राजा हर्ष के विव्वासपात्र अधिकारी होने के कारण उनके हर्प-शोक, सुख-दुःख तथा उन्नि-अवनित में समभाव से एकिनश्च के साथ सेवा करते थे। काश्मीर-नरेश हर्ष का शासनकाल १०६९-११०। ई० तक था। राजा की हत्या किये जाने के बाद इन्होंने राजनीति से संन्यास ले लिया था। चम्पक के नाम का कल्हण ने अत्यन्त आदर के साथ उल्लेख किया है जिससे उनके पिता होने में किसी प्रकार का सन्देह नहीं रह गया है। इन्होंने यह भी उल्लेख किया है कि चम्पक प्रति वर्ष अपनी अर्जित सम्पत्ति का नन्दिक्षेत्र में सात दिनों तक व्ययकर उसका सदुपयोग किया करते थे—

> निन्दक्षेत्रे व्ययीकृत्य प्रत्यव्दं सप्तवासरान् । चम्पकः सफलां चके सर्वकालाजितां श्रियम् ।। राज० ७।९५४ निन्दक्षेत्रे स तत्राद्यैः प्रणीतश्चम्पकादिभः । वही ६।२३६५

कल्हण ने चम्पक के अनुज कनक का भी उल्लेख किया है जो हर्ष के कृपापात्रों तथा विश्वासी अनुजीवियों में से थे। कहा जाता है कि इनकी गान-विद्या से प्रसन्न होकर राजा ने इन्हें एक लाख सुवर्ण मुद्रा पुरस्कार के रूप में दी थी। राज ० ७।१११७, १११८ कल्हण ने परिहारपुर को कनक का निवास-स्थान कहा है तथा यह भी उल्लेख किया है कि जब राजा हर्ष बुद्ध की प्रतिमाओं का विध्वंस कर रहे थे तब कनक ने अपने जन्म-स्थान की बुद्ध की प्रतिमा की रक्षा की थी। दिं राज-

तरंगिणी ७।१०९७ ] कल्हण के इस कथन से यह निष्कर्ष निकलता है कि इनका जन्मस्थान परिहारपुर था तथा ये स्वयं बौद्ध न होने पर भी बौद्धधर्म का आदर करते थे। राजा हर्ष की मृत्यु के पञ्चात् कनक बाराणसी चले गए और वहीं पुण्य कार्य में लग गए। | राज० ६।१२ | कल्हण जाति के शैव ब्राह्मण थे। इसकी पुष्टि राजतरंगिणी के प्रत्येक तरंग में अर्धनारीश्वर शिव की वन्दना से होती है। कल्हण का वास्तविक नाम कल्याण था तथा वे अलकदत्त नामक किसी पुरुष के आश्रय में रहते थे। इन्होंने सुस्सल के पुत्र राजा जयसिंह के राज्यकाल में (११२७-११४९ ई०) राजतरंगिणी का प्रणयन किया था। इस ग्रन्थ का लेखन दो वर्षी में हुआ था—११४६-११४० ई०।

कल्हण शैवमतानुयायी होते हुए भी बीद्धधर्म के अहिसातत्त्व के पूर्ण प्रशंसक थे। इन्होंने बीद्धों की उदारता, अहिसा एवं भावनाओं की पवित्रता की अन्यधिक प्रशंसा की है। राजा के गुणों की ये बोधिसत्त्व से जूलना करते हैं—

बोधिसत्त्वोऽसि भूपाल कोऽपि सत्त्वोजितव्रतः ।
कारुण्यं प्राणिपु हृढं यस्येहक्ते महात्मनः ॥ राज० १।१३४ लोके भगवतो लोकनाथादारभ्य केचन ।
ये जन्तवो गतक्लेशा बोधिसत्त्वानवेहि तान् ॥ १०३६ (श्रीकण्ठचरित' में कल्हण की प्रशस्ति प्राप्त होती हैं — श्रीमानलकदत्तोऽप्रमनल्पं काव्यशिल्पिषु । स्वपरिश्रमसर्वस्वन्याससभ्यममन्यत ॥ २५।७६ तथोपचस्करे येन निजवाङ्मयदर्पणः । विह्लणप्रीढिसंकान्तौ यथायोग्यत्वमग्रहीत् ॥ २५।७९ तत्तद्वहुकथाकेल्पिरश्रमनिरङ्कशम् ।

कत्हण की एकमात्र रचना राजतरंगिणी प्राप्त होती है जिसमें किन ने अत्यन्त प्राचीनकाल में लेकर बारहवीं शताब्दी तक काश्मीर का इतिहास लिखा है। यह महाकाब्य आठ तरंगों में विभक्त है। इसमें किन ने ऐतिहासिक गुद्धता एवं रचनात्मक साहित्यिक कृति दोनों आवश्यकताओं की पूर्ति की है। किन ने ऐतिहासिक तथ्यों का विवरण कई स्रोतों से ग्रहण कर इसे पूर्ण बनाया है। विशेष विवरण के लिए दिल राजतरंगिणी ]।

कत्हण का व्यक्तित्व एक निष्पक्ष एवं प्रीढ़ ऐतिहासिक का है। राजतरंगिणी के प्रारम्भ में किव ने यह विचार व्यक्त किया है कि 'वही श्रेष्ठ-बुद्धि किव प्रशंसा का अधिकारी है जिसके शब्द एक न्यायाधीश के वावय की भौति, अतीत का चित्रण करने में घृणा अथवा प्रेम की भावनाओं से मुक्त होते हैं।' 'श्लाब्यः स एव गुणवार रागद्वेष-बहिष्कृता भूतार्थकथने यस्य स्थेयस्येव सरस्वती।। १।७ कत्हण ने इतिहास के वर्णन में इस आदर्श का पूर्णतः परिपालन किया है। राजतरंगिणी के वर्णनों, प्रयोगों तथा उपमाओं आदि के पर्यवेक्षण से यह स्पष्टतः ज्ञात होता है कि कत्हण ने अपने अनेक पूर्ववर्त्ती व्यकों की रचनाओं एवं महाकाव्यों का अध्ययन किया था एवं उनसे सामग्री

ग्रहण कर अपने ग्रन्थ को पूर्ण बनाने का प्रयास किया था । वे काश्मीरक किव विल्हण रचित 'विक्रमाकः वचरित' तथा वार्णालखित 'हर्णचिरत' हो आनेरिकः 'रामध्यण' एवं 'महाभारत' में ती पूर्ण परिचित थे ।

किव के रूप में कल्हण का व्याक्तित्व अत्यन्त प्रखर है । इस्होंने अपने को डो । हास-वेत्ता न मानकर किव के रूप में ही प्रस्कृत किया है । यह जानकर कि मुक्ति की वाणी अमृतरम को भी तिरस्कृत करने वाली होती है वे ापने की किव क्यों नहीं कहते ? अमृत के पान करने में केवल पीने याला ही अयर होता है किन्तु मुक व की वाणी किव एवं विषय पाता, दाना के ही शरीर को अमर कर देनी है—

> वन्धः कोऽति सुधास्यन्दाशकरदी स सुजवेतृषः । येनायक्ति यज्ञाक्रये सर्वेर्यः स्वस्य अरस्य व ।। १५३

ऐतिहास्तक कुछना एवं निर्माणना का अब लेके के रामा एवं सामनी-साम एक त्या का रचना से अबून जाने के किए सिंधू रहते ते उठा मा माझ अवंदान मिंध्य के सहाकाव्यों से माइका दूर । उना पान के समन्त साज्ञान के जिल सामंत्रिय उपियम करों वा उठा उना निर्माण के समन्त साज्ञान करों वा उठा उठा के समन्त साज्ञान के लेक सामंत्रिय उपियम करों वा उठा उठा के समन्त साज्ञान के कि प्रमान के लेक पर परस्परागत अवंदा नाम का पूर्ण अदर्शन किया है। इसने अध्यान की प्रमान की पर परस्परागत अवंदा नाम का पूर्ण अदर्शन किया है। इसने अध्यान स्थान की प्रमान की प्रमान की साम का आवर्षक वा विधान है। इसने मान की समन्त को बर्ण की विधान के कारण की इन्होंने अवंकारा एवं विधान प्रयामा से अपने को दूर रखा है। राज्यवर्गना के कारण की इन्होंने अवंकारा एवं विधान प्रयामा से अपने को दूर रखा है। राज्यवर्गना के है पर यक्षणक की ने, वायव्यक्तानुसार, वानों उपामक एवं न प्रयामा की की से ही है पर यक्षणक की ने, वायव्यक्तानुसार, वानों उपामक एवं न प्रयामकर की है, पर ऐसे स्था अववादा में है। राज्यरिमाणी में कारल सम को रसराज मानकर उसका वर्णन किया गया है।

आलोक्य शारदा दवीं यत्र सम्प्राप्यते धनात् । तरङ्किणी मधुमती वाणी च कविमविता । १०३७ धणशङ्किति जन्तुना म्हारिते शरिचिन्तिते । मुर्घानिषे .: शान्तस्य रमस्यात्र विचार्यताम् ॥ १।६३

अरुंकारों के प्रयोग में इन्होंने अनुषम काशल प्रदिश्ति किया है ज र नरे-नयं उपमानों का प्रयोग कर अपने अनुषम के विचा इता का परिचय दिया है ज र नरे-नयं उपमान प्रकृति क्षेत्रों में ही ग्रहण किये गए है। उदये गंविभने सभृत्यान् परिविधिनर्गतान् मधी प्रभुक्तः वाखीव पुंगान् भूविवर्गित्यतान् । ७०६९३ 'राजा हर्ष ने अभिषेक होने पर भृत्यों पर वैसे ही अनुग्रह किया, जैसे वसन्तऋषु में कृस्मित बुळ पृथ्वी के छिद्रों में निकले हुए भृङ्कों का।'

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ (हिन्दी अनुवाद) २. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—दासगुप्त एवं डे। ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास — आ० बलदेव उपाध्याय । ४. संस्कृत सुक्वि-समीक्षा—आ० बणदेव उपाध्याय । १. संस्कृत काव्यकार — डॉ० हरियन काम्ब्री । ६. संस्कृत साहित्य का नवीन उतिहास— कृष्णचैतन्य ( हिन्दी अनुवाद ) ७ संस्कृत के किव और काव्य—डॉ० रामजी उपायाय । ६. राजतरंगिणी कोश—श्रीरामकुमार राय : ६ राजतरंगिणी ( हिन्दी अनुवाद सहित ) — पण्डित पुस्तकालय, काशी ।

अस्ति अधिपृत् —अलंकारशास्त्र के आतार्य । इन्होने 'अलंकारकोस्पृप' नामक काव्यवाध्यीय प्रत्य की रचना की है । इनका समय १६वी व्यव्यव्ये है । किव पर्णपृत्र के पिता पा तम शिवानन्द था जा भहाप्रभु चैंगत्य के शिवा थे । प्रति कर्णपृत्र का नाम परमानन्द्रधास सेन था और ये वंगा है ए नादेया किले के निवासी थे । इनका जन्मकृति १५२५ ई ० है । उत्तर्भ किलोग । 'वि रचना दस किरणों (अध्यायों ) में हुई । आर काव्यन्तिका, प्रवाद की रचना दस किरणों (अध्यायों ) में हुई । आर काव्यन्तिका, प्रवाद की एक वर्णने किया गया है । उस पर तीन टीक ए हिंदी कुन्दे विविध्यानिका की युन्यावसचन्द्र तर्कातिक प्रवाद की तन, कारवाधित्र और व्यव्यवस्त्र भ सक्रवर्ती कत । प्रवाद की स्वयं अनुपत्रका है। महा प्रवाद की की विवाद प्रवाद की स्वयं अनुपत्रका है। महा प्रवाद की की विवाद पर प्रवित्र चितायचन्द्रादय नामक नाटक की एचन। अने कालेग ने १५७२ ई व में की थी।

आधारग्रन्थ-- अरतीयः साहित्यसाम्त्रः भग--१, अर्वे बञ्देव ३०, यायः।

ास्य तमार द्या । श्वास्य चम्पूराक्य के लोता यज्ञासहाय है। दे० याचार्य दिग्वजय चम्पू | इत्तका जोवत्रवृत्त 'राज्यसं दिग्वजय वस्तू के विवरण में हैं । इस कि ते 'वारमीकि रामायण' के आधार पर रामचन्द्र की कथा का वर्णन किया है। इसका यह गाव्य आठ उज्ञामों में समाप्त हुआ है और अभी तक अक्षणित है। इसका विवरण विवरण आधिस कैंटलॉग, ४०३६।२०२४ में । इस चम्पू कव्य की रचतार्थे जी अत्यन्त साधारण है। इसमें काले ने अपने गुरु का नाम नारायण दिया है।

काकुरस्थवित्रयसंज्ञं काव्यं बल्लीसहायकांवरचितप् पर्याप्तमतृज्ञास्यादुल्ठासनाष्ट्रमेन च सावा।

आधार**ग्रन्थ**—चम्पूकाच्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहर्कसङ अध्ययन — डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

का चांचे व्यन्धे—इस सम्पूकाव्य के प्रणेता युवराश आदिवन श्रीर मवर्मा है। ये टावनकोर के युवराज थे। इनका स्थितिकाल १७६४ से १७९४ इ० है। इसमें किब ने रावण और कार्तवीर्य के युद्ध एवं कार्तवीर्य की विजय का वर्णन विया है। ग्रन्थ में वीररस की प्रधानता है और रचनाबैंकी में प्रीढ़ता परिलक्षित होती है। युद्ध-वर्णन में ओजस्विता का चित्र देखने योग्य है—

रे दोर्मदान्ध ! दशकन्धर चन्द्रहासः, प्रत्यियाथिवकरोटिनिशातधारः । आलिम्पतस्तव परं निजदोषपंकैः, कण्ठं कट्गक्तिसर्णि तरसा छिनतु ॥ २६ ॥ इस ग्रन्थ का प्रकाशन यूनिवर्सिटी मैन्यूस्किप्ट लाइब्रेरी त्रिवेन्द्रम, नं० ४ में १९४७ में हो चुका है।

आधारप्रन्थ— चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

कान्यायन—'अष्टाध्यायी' पर वात्तिक लिखने वाले प्रसिद्ध वैयाकरण, जिन्हें वात्तिककार कात्यायन के नाम से प्रसिद्ध प्राप्त है। 'महाभाष्य' में इनका उल्लेख वात्तिककार के ही नाम से किया गया है। इनका स्थितिकाल वि० पू० २७०० वर्ष है। | श्री युंधिष्टर मीमांसक के अनुसार | 'न सम पुरानद्यतन इति बुवता कात्यायनेनेह। स्यादिविधः पुरान्तो यद्यविधेषेण भवति, कि वात्तिककारः प्रतिपेधेन करोति— न सम पुरानद्यन इति महानाष्य २।२।११६।

संस्कृत व्याकरण के मुनित्रय में पाणिनि, कात्यायन एवं पति अिल का नाम आता है। पाणिनीय व्याकरण को पूर्ण बनाने के लिए ही कत्यायन ने अपने वार्तिकों की रचना जी थी जिनमें अष्टाध्यायी के सूत्रों की भाँति ही प्रौढ़ता एवं मौलिकता के दर्धन हाने है। इनके वार्तिक पाणिनीय व्याकरण के महत्त्वपूर्ण अंग है जिनके बिना वह अपूर्ण लगता है। प्राचीन वाङ्मय में कात्यायन के लिए कई नाम आते है—कात्य, कात्यायन, पुनर्वमु, मेधाजित तथा वररुचि तथा कई कत्यायनों का उल्लेख प्राप्त होता है—कात्यायनकोशिक, आङ्किरस, भागव एवं कात्यायन द्वामुख्यायण। 'स्कत्त्वपुराण' के अनुसार कात्यायन के पितामह का नाम याज्ञवल्क्य, पिता का नाम कात्यायन एवं इनका पूरा नाम वररुचिकात्यायन है। मीमांसक जी ने इसे प्रसिद्ध वानिककार कात्यायन का ही विवरण स्वीकार किया है।

कात्यायनमुतं प्राप्य वेदमूत्रस्य कारकम् । कात्यायनाभिधं चैव यज्ञविद्याविचक्षणम् ॥ पुत्रो वररुचिर्यस्य बभूव गुणसागरः ॥ स्कन्दपुराण १३५।८८,४९ ।

कान्यायन बहुमृखी प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति है । इन्होंने व्याकरण के अतिरिक्त काव्य, नाटक धर्मशास्त्र तथा अन्य अनेक विषयों पर स्फुट रूप मे लिखा है । इनके ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है

स्वर्धरोहण काव्य—इसका उल्लेख 'महाभाष्य' (४।३।११०) में 'वाररुच' काव्य के रूप में प्राप्त होता है तथा समुद्रगुप्त के 'कृष्णचरित' में भी इसका निर्देश है—

य स्वर्गाराहणं कृत्वा स्वर्गमानीतवान भुवि । काव्येन रुचिरेणैव ख्यातो वररुचिः कविः ।।

इसके अनेक पद्य 'शार्झ्वधरपद्धति', 'सदुक्तिकर्णामृत' तथा 'सूक्तिमुक्तावली' में प्राप्त होते हैं । इन्होने कोई काज्यशास्त्रीय ग्रन्थ भी लिला था जो सम्प्रति अनुपलब्ध है किन्तु इसका विवरण 'अिनवभारती' एवं 'शृङ्कारप्रकाश' में है । यथोक्तं कात्यायनेन —

> वीरस्य शजदण्डानां वर्णने स्रम्बरा भवेत्। नायिकावर्णनं कार्यं वसन्ततिलकादिकम् ॥ शार्दृललीला प्राच्येषु मन्दाकान्ताच दक्षिणे ॥

> > अभिनवभारती भाग २, पृ० २४५-४६।

इनके अन्<mark>य ग्रन्थों के नाम हैं—'भ्राजर्रज्ञक</mark>श्लोक', 'स्मृतिकात्यायन' तथा 'उभय-सारिकाभा**ण**'।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत व्याकरणशास्त्रका इतिहास भाग१—पं० युधिष्ठिर मीमासक २ पतव्जलिकालीन भारतवर्ष— डॉ० प्रभुदयाल अग्निहोत्री ।

कात्यायन स्मृति-इस स्मृति के रचियता कात्यायन नामक व्यक्ति हैं जो वात्तिककार कात्यायन से भिन्न सिद्ध होते हैं। डॉ० पी० वी० काणे के अनुसार इनका समय ईसा की तीसरी या चौथी शताब्दी है। कात्यायन का धर्मशास्त्रविषयक अर्भातक कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हो सका है। विविध धर्मशास्त्रीय ग्रन्थों में इनके लगभग ९०० सौ इलोक उद्धृत है। दस निबन्ध ग्रन्थों में व्यवहार सम्बन्धी उद्घृत ब्लांको <mark>की संख्या नो सो मानी</mark> जाती है । एकमात्र 'स्मृतिचन्द्रिका' में ही इनके ६०० ब्लोकों का उल्लेख है। जीवानन्द संग्रह में कात्यायन कृत ५०० ब्लोकों का एक ग्रन्थ प्राप्त होता है जो तीन प्रपाठकों एवं २९ खण्डों में विभक्त है। इसके इलोक अनुष्ट्रप में हैं किन्तू कहीं-कहीं उपेन्द्रवज्जा का भी प्रयोग है। यही ग्रन्थ 'कर्मप्रदीप' या 'कात्यायनस्मृति' के नाम से विख्यात है। इसमें वर्णित विषयों की सूची इस प्रकार है—यज्ञोपवीत पहनने की विधि, जल का छिडकना एवं जरु से विविध अंगीं का स्पर्श करना, प्रत्येक कार्य में गणेश तथा १४ मातृ पूजा, कुश, श्राह-विवरण पूराग्निप्रतिष्ठा, अरणियों, सुक्, सुव का विवरण, प्राणायाम, वेद-मन्त्रपाठ, त्वता तथा पितरो का श्राइ, दन्तधावन एवं स्नान की विधि, सन्धा, महाह्निकयज्ञ, श्राइकर्त्ता का विवरण, मरण के समय का अशीच काल, पत्नीकर्त्तव्य एवं नाना प्रकार के श्राह । इस ग्रन्थ के अपक उद्धरण मिताक्षरा एवं अपरार्क ने भी दिये है। इसका लेखक कौन है यह भी विवादाम्पद है।

अ.धारग्रन्थ— धर्मशास्त्रका इतिहास (खण्ड १) डा०पी०वी० काणे हिन्दी अनुवाद।

काद्म्यरी—यह संस्कृत साहित्य का श्रेष्ठतम गद्यकाव्य है, जिसके रचियता हैं महाकिव बाणभट्ट। (दे० बाणभट्ट) इसके दो भाग है— पूर्व भाग एवं उत्तर भाग। कहा जाता है कि पूर्व भाग बाण की रचना है और उत्तर भाग को उनके पुत्र (पुलिन्दभट्ट) ने पूर्ण किया है। इसके प्रारम्भ में बीस क्लोकों की प्रस्तावना है। आरम्भिक तीन क्लोकों में देवताओं की स्तुति है। तत्पक्ष्यान् गुरु-वन्दना, खलनिन्दा आदि का वर्णन कर, किव स्ववंशक्रम का उल्लेख करता है। इसके बाद कथा का प्रारम्भ होता है। किव ने विदिशा के राजा शुद्रक की राज-सभा का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। किव ने विदिशा के राजा शुद्रक की राज-सभा का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। किव ने विदिशा के राजा शुद्रक की राज-सभा का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। वह तीता पण्डित तथा मनुष्य की भाँति बोजने वाला है। वह राजा की प्रशंसा करते हुए एक आर्या का पाठ करता है। राजा उसकी प्रतिभा पर नुग्ध होकर उसे अपनी कथा सुनाने को कहता है। तोता विस्तारपूर्वक विन्ध्याटवी, उसके आश्रम एवं पद्मसर का वर्णन कर शाल्मली तरु के कोटर में अपने निवासस्थान का परिचय

देता है : उसी कोटर में उसका जन्म हुआ है । एक दिन एक शबर-स्नापित अपनी सेना के गाथ उसी मार्ग से निकलता है । एक दृढ़ शबर उस कोटर में स्थित उनके माता-पिता को मार डालता है । और नीचे भिर जाने के कारण वैशम्यायन बच जाता है । दैवयोग से हारीत नामक एक एहिप आकर उसे आश्रम में ले जाते है और उसे अपने पिता जावारि के आश्रम में रहा है । ज बाि ने पित्र जार से तसे एक जिन कर बनाया कि यह अपने पुष्टता हा कि या रहा है । पुना वे ऋषियों के पुछने पर उसके पूर्व जन सा बुनास्क मुनाते है ।

यही ग तै । स्पन्यत एवं बुद्रक के पूर्व जन्म की कथा विदित हाला है । उज्जीती के राजा ताराणेड की रानी विकासवती सन्तात के आगत से दूरवित है। उसने एक दिन रात्रि में स्वान देवा कि उता. मुक्त ए बन्द्रमण्डठ अवेश कर रता है। भिन्नित समय पर रासी को पुत्र होता अजिसका नाम जन्द्राभीड रखा पाना र । भाना र अरात्य शुक्रसाम की पत्ना मनारकः का वी उसर अभय पुत्र उत्पन्न होता है जिसका नाम वेशस्य यन २०११ जातः । दानां पुरुष्ठ में एक ही स.ख. शिक्षा प्राप्त काते हैं। चन्द्रापीड अवराज १० पर १६ एक किया जाता । जार बाद में पुष्के मित्र बैजरणायन को छैर विभिन्न त्यार विष्युचि ५० पत्ति। है । विभिन्न प्रायः करने को पर वाल्या वारा आपिट के प्राप्त राज्यात है। और रिवरिशित की भीत करता हुन। वच्छार सर्वर पर पानना है। वहीं पर इस जिसमित यनना में एक मुख्यी कापर से हिंद होती है। युवराज के पुत्रों पर यह अथवा । था। सुनातो । १ उत्प प्रस्या का जाम । सहाविता है और बहु हैंस से '। पर हैं एक करा नामनी जय्मरा की पूकी है। जब बहु स्मान करने के लिए शुक्राध संधेवर पर ए की भी। वर्ष असवे यहाँ पूण्यलेक जाएक सुनि कुमार की २०१ तो वर वे घन्त सूर्यन था। वीता ५७ दूसरे को वेक्कर परस्पर आकृष्ट हो तमे । अब पटक्वेड ्रण्डरायक सहयर कविता सं उसके संख्या में प्छली है तो बहु बताता है ि बहु महीप प्यतिष्ठित तथा दवी प्रथम। का भानस पुर है। किपजार उससे पुण्डरी के मदनाबेश की बात कहना है और महारवेला उसरे शिक्ते के िए चठ पड़ती है जिन्दू दुर्शास्य से उसके ा, चते के पूर्व ही पुण्डरोक का निधन हो जाता है। महाय्वेता उसके साथ नती होने हा उपक्रम करती है तभी चन्द्रमण्ड र से एक दिव्य पुरुष आकर पुण्डरीक के मृत शरीर का लेकर उड जाता है और उसे ( महाब्वेता को ) आश्वासन देता है कि उसे इसी शरीर से पृण्डरीक जाप्त होगा, अत: वह मरने का अयास न कर पुण्डरीक की प्राप्ति की अवधि तक जीवित रह कर उसकी इतीला करें। विजिल भी दिव्य पृष्ट्य के माथ चला जाता है और महास्वेता उसके वचन पर विश्वास कर अवनी सर्वा तरिकका के साथ उसी सरोवर पर रहती है । युवराज चन्द्रावीड़ उसकी कथा मुनकर उसे सान्त्वना देकर रात्रि वहीं कातीत करता है वातचीत के कार युवराज को जात होता है कि महाश्वेता की सर्वी कादम्बरी है जिसने महाश्वेता के अविवाहित रहने के कारण स्वयं भी विवाह न करने का निर्णय किया है। महाब्वेता कादम्बरी से मिलने के लिए जाती है और उसके आग्रह पर चन्द्रापीड़ भी उसदः अनुसरण करता है। चन्द्रापीड़ और कादम्बरी एक दूसरे को देखकर परस्पर प्रेम करने लगते है, पर पिना का पर पाकर चन्द्रापीड राजक्षी लीट जाता है । उज्जयिनी पहुचने पर चन्द्रापीड कादम्बरी की स्पृति मे विकार हा उठता है। कुछ दिनों के उपरान्त पत्रलेखा नामक स्त्री के द्वारा उस कादम्बरी का वृत्तान्त ज्ञात होता है। वह कादम्बरी की विरहावस्था का वर्णन कर उसका सन्देश सुनाती है । दे इसी प्रकरण ने कायम्बरी का पूर्वभाग संस्थार हो। जाता है | बरापुत्र ने आठ पद्यों ए शिव, पावंती, नरसिंह एवं विष्णु की प्रार्थना की है तदनस्तर अपने पिता को प्रणाम कर ग्रन्थ का शेषांश पूर्ण किया है। कादग्बरी की विरह वस्था का समाचार सुनकर चन्द्रापीड़ उससे मिलने को व्याकृल हो उठता है। तन्थण कादम्बरी का भेजा हुआ सन्देश लेकर केयूरक आता है और उसकी विरहादस्या का विस्तारपूर्वक वर्णन करता है। चन्द्रापीड़ द्रावत होकर गन्धर्व लोक में जाने को आतर हो उठता है तभी उसे सुनाई पडता है कि उसकी सेना दशपुर तक लीट आयी है। वह पत्रलेखा से कारम्बरी के पास अपना सन्देश भेगकर पिता की आज्ञा से बैदाम्य जन को बायस लाने के लिए चल पड़ना है, पर उसकी बैदाम्यायन से भेंट नहीं होती । उसके पूछने पर अधिकारी वर्ग बताते हैं कि अच्छोद मरोवर पर पहुंचने के बाद दें तस्पायन को न जाने क्या हो गया है कि वह तहाँ स अपने का भी नाम नहीं छै रहा 🗆 चन्द्रापीड वैशम्पायन के विषय में विचार करता हुआ अपनी राजधानी उज्जिधिनी नका आता है। पूनः वह माता-पिता की अनुमति केगर अच<mark>्छोद सरोवर</mark> पर वेंशम्पायन में मिलने के लिए चल पड़ता है। बहुन खोज करने के बाद भी उमे वैशम्यापन नहीं मिलता है तो वह महाव्वेता के आश्रम म चला जाता है । वहाँ उसकी शोकाकुल अवस्था में महाव्वेता से भेट होती हु । चन्द्रापीड के पूछने पर महाश्वेता बतातं है कि उसकी एक ऐसे ब्राह्मण युवक से भेट हुई है जो अपरिचित होते हुए भी उसमें प्रणय-याचना करता है । प्रण्डरीक से ही एकमात्र प्रेम करने वाली महाब्वेता अन्ततः उसे शुक हो जाने का शाप दे देती ह । वैशम्पायन की मृत्यु हो जाती है तब महाइवेता को ज्ञात होता है कि वह चन्द्रापीड़ का मित्र है। इस प्राणान्तक घटना के पश्चान् चन्द्रापीड की भी मृत्यु हो जाती है। कादम्बरी उसके शव को लेकर विलाप तरता है तथा अपना भी शरीर-त्याग करना चाहती है। उसी समय आकाशवाणी होती ? कि चन्द्रापीड़ का करीर दिव्य-लोक में मुरक्षित है, अतः काप की अवधि तक कादम्बरी उसके शरीर की सुरक्षा करे। उसी समय चन्द्रापीड के शरीर से चन्द्रमा की भाँति 'दःय ज्योति निकटनी है । अचेत पड़ी हुई पत्रलेका संज्ञा प्राप्त क**रने पर मृत** चन्द्र,पीड के लिए वाहन लाने के विचार से इन्द्रायुल के साथ अच्छोद सरोवर में कूद पडती है। उसी समय सरोवर से कांप्रज्ञाल निकलता है और महाब्वेता के प्षडरोंक के सम्बन्ध में पूछने पर वह उसकी मृत्यु के बाद की सर्जी घटना कहता े। जब किपजड पुण्डरीक के मृतक शरीर वे साथ चन्द्रशोक में पंुचा तो उसे ज्ञान हुआ कि उसके मित्र के शब को चन्द्रमा ही उठा ले गया है। चन्द्रमा द्वारा जात हुआ कि प्रवस्तिक ने चन्द्रमा को भी शाप दे दिया कि 'जिस प्रकार तुमने मेरे प्रणय-प्रसंग का अंग करक मेरे प्राण हरण किये हैं, उसी प्रकार तुम्हें भी प्रेम-पीड़ा सहकर प्राण त्यागने होंगे।' इस

पर चन्द्रमा ने भी बृद्ध होकर उसे अपने सद्दा दुःख का भागी बनने का शाप दे दिया था, पर महाश्वेता की स्थिति को ध्यान में रख कर शप की अवधि पर्यन्त उसके (पुण्डरीक) शरीर को सुरक्षित रखने के िए चन्द्रलोक ले गया । तत्पश्चात् कर्पिजल को, एक वैमानिक ने अपना मार्ग लाँघ देने के कारण मृत्युलोक में, घोड़ा बन जाने का शाप दे दिया । कर्पिजल के वित्य करने पर उसने शाप में छूट दी कि अव्वरूप में रहने का उसका शाप तब समाप्त होगा जब कि वह अपने स्वामी की मृत्यु के पश्चात् जल में स्नान करेगा । (इन्द्रायुध चन्द्रापीड़ का अश्व था ) वैमानिक ने दिव्य दृष्टि के द्वारा कपिजल के बता दिया कि चन्द्रमा उज्जियनी नरेश तारापीड़ के पुत्र, पृण्डरीक अमात्य शुक्रनास के पुत्र एवं किपजल चन्द्रापीड़ के वाहन के रूप में अवतरित होंगे। पत्रलेखा के सम्बन्ध में कृषिजल ने कुछ तो नहीं बताया कि आगामी जन्म में वह क्या होगी । इतनी कथा उहने के पश्चात् किष्जल महिष ब्वेतकेत् के पास सारा वृत्तान्त सुनाने के लिए जाता है। कादम्बरी तथा महाश्वेता कुमार चन्द्रपीड के शव की यत्न के साथ रक्षा करती है। जाबाछि ऋषि ने अपनी कथा समाप्त करते हुए बताया कि यह शुक प्रथम जन्म में कामासक्त होने के कारण दिव्यलोक से मृत्युलोक में वैशम्पायन के रूप में आया और पुनः अपनी भृष्टता के कारण इसे शुक-योनि पाप्त हुई है।

तदनन्तर शुक अपने जन्मान्तर के सम्बन्ध में तथा चन्द्रापीड के सम्बन्ध में ऋषि जाबालि से सूचन। प्राप्त करना चाहता है पर जाबालि उसे डाँट कर बतलाने हैं कि इस कार्य में वह शीघ्रता न कर अपने पंत्र उपने नक आश्रम में रुके। पर, शुक अपनी प्रेमिका महाद्वेता में मिलने को आतुर होकर उड जाता है और मार्ग में एक चाण्डाल द्वारा पकड़ लिया जाता है। वह उसे अपनी पुत्री को दे देता है और चाण्डालपुत्री उसे पिजड़े में बन्दकर राजा के पास छे आती है। राजा शुद्रक के समक्ष कही गयी ( शुक द्वारा ) कथा की यहीं समाप्ति हो जाती है। चाण्डाल राजा को बता देता है कि यह चाण्डाल कन्या न होकर वैशम्पायन की जननी लक्ष्मी है । चाण्डाल-कन्या ने बताया कि वह छ।या को भौति इसके साथ रहती है। अब इसके शाप की अबिध समाप्त हो चुकी है और मैं उम दोनों को मुखी बनाने के लिए इसे तुम्हारे निकट ले आई हूँ। अब तुम दोनों ही अपने शरीर का त्याग कर प्रियजनों के साथ मूख प्राप्त करो । शुद्रक पूर्वजन्म का चन्द्रावीड था । उसे अपना वृत्तान्त याद हो गया । दोनों के शरीर नष्ट हो जाते है। ओर चन्द्रापीड अपना शरीर अपरण। कर छेता है। पुण्टरीक ी अलाश कार्र से उत्तरता :' आर पोनो अवनी प्रेमिकः सें-कादम्बरी क्यं सहाब्वेतः-को मुखी बनाने के जिए चल पड़ने हु। पपलेखा के अम्बन्ध में ज्ञान होता है कि वह चन्द्रमा को पत्नी राहिणी । स्थ में चन्द्रकाक में स्थित रहती है।

'कादम्बरी' की कथा कांत्वन एवं निजंधरी है। इसके घटनाचक्र में एक व्यक्ति के तीन-तीन जीवन का वृद्धान्त है। सगध का राजा शूद्रक प्रथम जन्म में चन्द्रमा, द्वितीय जन्म में चन्द्रापीड़ एवं तृतीय जन्म में शूद्रक था। इसी प्रकार वैशम्पायन पहले द्वेतकेतु का पुत्र पुण्डरीक, द्वितीय जन्म में वैशम्पायन एवं तृतीय जन्म में तोता हुआ । इसकी कथा का स्त्रोत 'बृहत्कथा' के राज। मुम∹स की कहानी में िस्पाई पड़ता है, क्योंकि इसमें भी 'बृहत्कथा' की साँति शाप एवं पूनर्जन्म की रुयानक-हृद्धियाँ प्रयुक्त हुई है। इसमें एक कथा के भीतर दूसरी कथा की योजना करने में बृहत्कथा' की ही रूढ़ि ग्रहण की गयी है। लाककथा की अन्य कहानियों की भएत इसमें प्रथम पूरुप की शैली अपनायी गयी है तथा जाबालि की कथा में अन्य पुरुष की शैली प्रयुक्त हुई है। इसमें कवि ने लोक-कथा की अनेक रूढियों का प्रयाग ंकमा है; जैसे मनुष्य की भाँति <mark>बोलने वाला सर्वशास्त्रविद् शुक,</mark> त्रिकालदर्शी महात्मः जाबालि, किन्नर, गन्धर्व एवं अप्सराएँ, जाप से आकृति-परिवर्त्तन, पुनर्जन्म की मान्यता तथा पूनर्जन्म के स्मरण की कथा। इसके पात्र दण्डी आदि की तरह जगत् के यथार्थवादी ु धरातल के पात्र न होकर चन्द्रलोक, गन्धर्वलोक एवं मर्त्यलोक में स्वच्छन्दनापूर्वक विचरण करने वाले आदर्शवादी पात्र हैं। कवि ने पात्रों के चारित्रिक पार्शक्य की अपेक्षा कथा कहने की शैली के प्रति अधिक रुचि प्रदर्शित की है। किन्दु उसका अर्थ यह नहीं कि इसमें चारित्रिक मुक्ष्मताओं का विश्लेषण कम है। "कादंबरी के चरित्र भले ही आदर्शवादी बाण के हाथ की कठपुतली जरूर हैं, पर बाण ने उनका संचालन इतनी कुगलता से किया है कि उनमें चेतनता संकान्त हो गयी है : श्कनास का बृद्धिमान् तथा स्वामिभक्त चरित्र, वैशंपायन की सच्ची मित्रता और महास्वेता के आदर्श प्रणयी चरित्र की रेखाओं को बाण की तुलिका ने स्पष्टतः अंधित किया है। पर वाण का मन तो नायक-नायिक। की प्रणय-दशाओ, प्रकृति के विविध विशे विशे काव्यमय वातावरण की गृष्टि करने में विशेष रमता है।'' संस्कृत-कविन्दर्शन — प्रथम संस्करण १० ५००-१

डाँ० कीथ का कहना है कि— 'बास्तव में, यह एक विचित्र कहानी हैं। अंर उन लोगों के प्रति जिनको पुनर्जन्म में अथवा इस मत्यंजीवन के अनन्तर पुनर्मिलन में भी विश्वास नहीं हैं। इसकी प्ररोचना गम्भीर रूप से अवश्य ही कम हो उन्ने चिहिए। उनको यह सारी कथा, निकम्मी नहीं तो, असंगत अद्भुत उप्या के रूप में ही उनीत होती है, जिसके आकर्षण से हीत पत्र एक अवास्तविक बातावरण में ही रहते हैं। परस्तु भारतीय विश्व साती हिए से बस्तु-स्थिति विल्कुड किन्न है। शहर में हम आंचित्य के साथ मानवीय प्रेम की कोमलता, देवी आश्वासन की कृष्य सन्युत्तित शोक और कारण्य, और प्रेम के प्रति अविचित्र सन्यार्थ के परित्मस्वर के कार्य मानवीय प्रेम की प्रीत अविचित्र सन्यार्थ के परित्मस्वर के कार्य की प्रकार प्रेम के प्रति अविचित्र सन्यार्थ के परित्मस्वर के कार्य की प्रकार प्रकार के प्रविच्य आगा से परिपूर्ण मान सक्ता है। कथा में अद्गुत घटकाओं का अंश नी देवीय विचार अरो के छिए विशेष आगार्थण का विचय है, चन्द्रमा और पुण्डरीक के नाश्चर्य से पूर्ण जीवत्र में ती उस विचार कार कि छिए होई ऐसी बात नहीं है की अक्तर्य से हम हो। "संस्कृत नाचित्र का डीनहास हर देव व

'कादस्वरी' का सहत्व साहित्य र एवं सांस्कृतिक असी विहिष्टियों ने रे । अब ते तत्कालीन अस्तीय जीवन-वर्णन एवं सांस्कृतिक परस्परा है। हिष्टि में अब कर इस युग के लोक-मानस की अनिव्यक्ति की है। बाण ने 'कादम्बरी' के अद्भुत अधार्-शित्य को राज-प्रासाद की भौति सजाया है। "कादम्बरी के अद्भुत कथा-शित्य को राजप्रासाद के वित्यास में भी मिला कर देखा जा सकता है। राजपासाद के शिल्प में द्वारणकोष्ठ सहित अथम गुश्या आती है। शूद्रक की राजमाना में वैशम्भायन मुग्ने के आने से छेकर उसके द्वारा कथा वे आरम गुन्ने के जाने से छेकर उसके द्वारा कथा वे आरम गुन्ने का वादम्बरी कथा की भूमिका है। इसमें किन ने पहले शृद्धव और उसकी राजसाग का विस्तृत वर्णन, फिर मुग्ने को लेकर लक्ष्मीकर्पी चाण्डाल-कन्या का शागमन और सुग्ने द्वारा कथा वे आरम्भ करने का वर्णन किया है। यही राजश्रामाद की भव्य तोरणद्वार युक्त प्रथम कक्ष्या है।

दाराकोष्ठ मे प्रविष्ठ वर्शक पहुनी कथ्या पार करके दूसरी कथ्या में प्रवेश करता था, जहाँ राजभवन में बाह्यस्थान-मण्डप का निर्माण किया जाता था। विन्ध्याटवी, पम्पासर एवं जावालि आश्रम में भगवान जावालि हारा कथा का आरम्भ दूसरी कच्या है समान है। उज्जयिनी इस राजप्रासाद की तीसरी कथ्या है। तीसरी कथ्या में ही धवागृह होता था जहाँ राजकुल के अन्तरंग दर्शन मिलते थे। वैसे ही उज्जिपनी में कथानत के अन्तरंग पात्रों के चरित्र का प्रथम दर्शन होता है। राजा तारापीड जीर रानी विकासवर्ती का परिचय, कुमार चन्द्रापीड का जन्म, शिक्षा, मौबराज्या विके और विश्वजय यात्रा के लिए प्रयाण, ये उस तीसरी कथ्या में स्थित राजकुल के अन्तरंग हथ्य है। किन्तु वहाँ तक पहुंच कर आ दर्शक को वास्तविक अन्तरंपुर के उस मुख्यमित्रर का दर्शन अवश्वष्ठ रहता है जहाँ नायक-नायका का एकान्त सम्मिलन होता था। वहीं कादम्बरी कथा-शित्य का हेमकूट लोक है जो कैलास के उत्संग में बसा है। स्थापत्य की परि गया में धवलगृह के उस अन्तरंग आग को कैलास या मुख्यामी भी कहा जाता था। कादम्बरी देवलोक की अध्यानम विभूति है। उसी की साधना के लिए चन्द्रापीड का जीवन समर्पित है " कादम्बरी: एक सांस्कृतिक अध्ययन—भूमिका ए० ४-४।

डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल ने बादम्बरी की कथा के आध्यात्मिक पक्ष का उद्घाटन करते हुए इसके हो उद्देश्य स्थिर किये हैं—बाह्यस्य एवं आन्तरिक स्वस्य । इसके बाह्यस्य का यरातल मानवी है पर आन्तरिक स्वस्य में देवतस्व की लीला की व्याख्या की गई है । प्रथम मानवी जीवन के अन्तिय कमी तक सीमित है तो दूसरा नित्य रस तस्व से संपृक्त : 'कादम्बरी' में बाण ने अपनी अर्थवती भाषा में जीव की सर्वोच्य समस्या कामवासता तथा शुद्ध प्रेम के तारतम्य को पहचान कर उसे जीवन में प्रथम किया है । "मानव अपनी बायनः के कारण पृष्टि के ब्रह्मसूत्र से विचित्र या नित्य विधान से च्युत हो जाता है । उसी की संज्ञा शाप है । तपद्यप्र में इस द्याप का अन्त ने भाष के अन्त में पृतः उसी स्वाभ्यविक स्थिति, उसी उच्च स्वर्गीय परवी. उसी गवक्तस्व, उसी शिवनप्व की उपक्रिय सम्भव होती है । यक्ष, यक्षपत्नी, उर्वशी, पुरूरवा, राकुन्तला, दुष्यन्त, पुण्डरीक, महास्वेता, चन्द्रापीय, कावम्बरी सबके आध्यात्मक जीवन की समस्या वासन। स्य स्तेह के अभिशाप से ऊपर उठकर नित्य अविचल प्रेमतस्व की प्राप्ति है । शाप से जब उनका छुटकारा होता है तो वे प्रेम के नित्यमुल प्राप्त करते हैं । वासना अतित्य है, प्रेम नित्य है । इस दृष्टि से कावम्बरी

के पात्रों के नाम और उनके जीवन की घटनायें साशिष्ठाय हैं।'' कादम्बरी : एक सांस्कृतिक अध्ययन --- भूमिका पूर्व २–३ ।

आधारप्रस्थ— १. संस्कृत साहित्य का इतिहास—डॉ० ए० बी० कीथ २. संस्कृत किव-दर्शन—डॉ० भोलाशङ्कर व्यास ३. कादम्बरी : एक सांस्कृतिक अध्ययन—डॉ० वागुदेवशरण अप्रवार ४ कादम्बरी : संस्कृत-हिन्दी टीका )—चीलम्बा प्रकाशन ४. कादम्बरी (हिन्दी अनुवाद !—अनुवादक ऋषीश्वरचरण भट्ट ।

कार्नस्यान - महाकवि कालियाय संस्कृत के सर्वश्रेष्ठ किय एवं नाटककार तथा किया कामिनी के विलास हैं। ये भारतीय साहित्य के सर्वश्रेष्ठ विभूति तथा प्राचीन भारतीय अन्तरातमा के प्रतिनिधि है। इनकी रचनाओं में परिनीय संस्कृति का प्राण्ततस्य मन्तिहित है। ये सीन्दर्य-तस्य के चितेरे तथा सुन्दरम् को शिवम् के पुनीत आदर्य लोक की ओर मोइने वाले महान् सत्य-स्पृष्ट हैं। प्रार्थिय सीन्दर्य-दर्शन की सभी विभानयों इनके साहित्य में समाहित हो गर्या है। ऐसे रमसिद्ध किय का जीवन अद्यापि अंधकारान्छत्र हो इर अनुमान का विषय बना हुआ है। महाकिय ने अपने अन्यों में स्थान-स्थान पर जो विचार व्यक्त किये हैं उनमे इनकी प्रकृति का पता चलता है। 'रचवंश' | देव रमुवंश | महाकाव्य के प्रथम सर्ग में कावे ने अपनी विनम्न प्रकृति का परिचय दिया है। महान् प्रतिपादाली किये की उक्ति में भारतीय संस्कृति का मूलमन्त्र प्रतिच्वित्त होना है कि उच्च पद पर अधिष्ठत हो कर भी गर्व न करें। अपनी प्रतिभा को हीन सिद्ध करता हुआ किय रखू जैंगे ने जस्वी कृष्ठ के वर्णन में अपने को असमर्थ पाता है तथा तिनकों से निर्मित्र छोटी नाय के द्वारा सागर को पार करने की तरह अपनी मूर्तन पर विद्यात करना है—

क मुर्य प्रावी रांशः क चाल्पविषयः मितः। तिनीपृष्ट्वेतरः मोहादुद्वेनास्मि सागरम्॥ मन्दः कविषणः प्राची गोमायाम्युपहास्यताम्। प्रांशुक्तप्रये फले लोभादुद्वाहुरिव वामनः॥ अथवा कृतवाद्वारे वंशेऽस्मिन्पूर्वसूर्रिपः। मणी वज्यसमुद्योणे सुलस्येवास्ति मे गतिः॥ १।२–४

कवि विद्वानों की महत्ता स्वीकार करते हुए उनकी स्वीकृति पर ही। अपनी रचना को सफल मानता है।

आपरितोषाहिदुषां न साधु मन्ये प्रयोगिवज्ञानम् । बलवदिष विक्षितानामारमन्यप्रत्ययं चेतः ॥ शाकुन्तल १।२ किव होने पर भी उसमें आलोचक की प्रतिता विद्यमान है । वह प्रत्येक प्राचीन वस्तु को इसलिए उत्तम नहीं मानता कि वह पुरानी है और न नये पदार्थ को बुरा मानता है । पुराणिमत्यव न साधु सर्वं न चापि काव्यं नविमत्यवद्यम् । सन्तः परीक्ष्यान्यतरक्रजन्ते मृद्धः परप्रत्ययनेयबृद्धिः ॥

मालविकामिमित्र १।२

अनेक व्यक्तियों ने कालिदास की प्रशस्तियाँ की हैं तथा अनेक ग्रन्थों में उनकी प्रशंसा के पद्य प्राप्त होते है—

१—एकोऽपि जीयते हत्त कालिदासो न केनचित् । श्रङ्कारे लिक्तोदगारे कालिदासत्रयी किम् ॥ राजशेखर

२—िलिप्ता मधुद्रवेनासन् यस्य निविवशा गिरः । तेनेद वर्त्म वैदर्भ कालिदासेन शोधितम् ॥ दण्डी

३—िनर्गतासु न वा कस्य कार्टिदासस्य सूक्तिपु । श्रीतर्मधुरसान्द्रासु मञ्जरांेदव जायते ।। हर्षचरित बाण १।१६

४—म्ळायन्ति सक्छाः काळिदासेनासग्नवितना । गिरः कवीन। दीपेन भालतीक्ष्यमा इव ॥ तिष्ठकमंजरी २५

५—प्रनादाकर्षमधुराः कालिपासीर्वयं स्तुमः । पीतवास्देवतास्तन्यरसीपाराधिताः निरः ॥ सूला० १०, हरिहर

६—साक्तमधुरकोन-र्शयकासिनीकण्डयूजिनप्राये । शिक्षासमयेऽपि मुदं रतलोलाकालिकामोली ॥ आर्यामप्तयती ३५

७—स्वतः कृतिः सोऽपि हि कालिदासः

शृद्धा गुधा स्वादुमती च यस्य ।

वाणीभिपाच्चण्डमरीचिगोत्र-

सिन्धोः परं पारमवाप कीर्तिः ॥ सोडढल

५—कवयः कालिदासाद्याः कवयो वयमप्यमी । पर्वते परमाणी च पदार्थत्वं प्रतिष्ठितम् ॥ कृष्णभट्ट

९—कालिदासः कविर्जातः श्रीरामचरितस्य यत् । स एव शर्करायोगः पयसः समपद्यतः ॥ सोमेश्वर

१० — काव्येषु नाटकं रम्यं तत्र रम्या शकुन्तला । तत्रापि च चतुर्थोऽङ्कस्तत्रश्लोकचतुष्ट्यम् ॥

११—अस्पृष्टदोषा निलनीव दृष्टा हारावलीव प्रथिता गुणीघैः । प्रियाङ्कपालीवविमर्दहृद्या न कालिदासादपरस्य वाणी । श्रीकृष्ण कवि

१२—भासयत्यपि भासादौ कविवर्गे जगत्त्रयीम् । के न यान्ति निबन्धारः कालिदासस्य दासताम् ॥ भोज

१३—कविरमरः कविरचलः कविरभिनन्दश्च कालिदासस्च । अन्ये कवयः कपयश्चापत्रमात्रं परं दधते ॥

सुभाषितरत्न ५० २।१९

१४—पुरा कवीनां गणनाप्रसङ्गे कनिष्ठिकाधिष्टितकालिदासा । अद्यापि तत्तुल्यकवेरभावादनामिका सार्थवती बभूव ॥ वही २।२१

कविकुलकमलिदवाकर कालिदास के जीवन एवं तिथि के सम्बन्ध में विद्वानों में मतवैभिन्न्य हैं। इस विशिन्नता एवं अनिश्चितता के कई कारण बताये गए हैं। स्वयं कवि का अपने विषय में कुछ नहीं लिखना, इनके नाम पर कई प्रकार की किवदन्तियों का प्रचलित होना तथा कृत्रिम नामों का जुड जाना एवं कालान्तर में संस्कृत साहित्य में कालिदास नाम का उपाधि हो जाना। किंवदिन्तयों के अनुसार ये जीवन के प्रारम्भिक वर्षों में मूर्ख थे और देवो काली की कृपा से आगे चल कर महान् पण्डित बने। किंवदिन्तयाँ इन्हें विक्रम की सभा का नवरत्न एवं भोज का दरवारी किंव भी बतलाती हैं।

> धन्वतरिक्षपणकामरसिंहराङ्कृवेताल ब्रष्टघटवर्षरकालिदासाः । ख्यातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वररुचिर्नव विक्रमस्य ॥

इनके सम्बन्ध में लंका में भी एक जनश्रुति प्रचलित है जिसके अनुसार लंका के राजा कुमारदास की कृति 'जानकीहरण' की प्रशंसा करने पर ये राजा द्वारा लंका बुलाये गए थे। इसी प्रकार इन्हें 'मेनुबन्ध' महाकाव्य के प्रणेता प्रवरसेन का मित्र कहा जाता है एवं ये मानुचेष्ट से अभिन्न माने जाते हैं। इनके जन्मस्थान के सम्बन्ध में भी यही बात है। कोई इन्हें बंगाली, कोई कार्यारी, कोई मालव-निवासी, कोई मैथिल एवं कोई वासर के पास का रहन वाला वनाजाता है। काल्यान की कृतियों म उज्जैन के प्रति अधिक मोह प्रदिश्ति किया गया है अतः अधिकाश विद्वार इन्हें मालव-निवासी मानने के पक्ष में हैं। उपर विद्वानों का जुकाव इस तथ्य की ओर अधिक है कि इनकी जन्मभूमि कारमीर और मालवा कर्मभूमि थी।

कालिदास के स्थिति-काल को लेकर भारतीय तथा पाइचात्य पण्डिनों में अत्यधिक वाद-विवाद हुआ है। इनका समय ईसा पूर्व प्रथम शताब्दी से लेकर छठी शताब्दी तक माना जाता रहा है। भारतीय अनुश्रुति के अनुसार महाकिव कालिदास विक्रमा-दित्य के नवरत्नों में से थे। इनके ग्रन्थों में भी विक्रम के साथ रहने की बात सूचित होती है। कहा जाता है कि 'शकुन्तला' का अभिनय विक्रम की 'अभिष्टप भूयिष्ठा' परिपद् में ही हुआ था। 'विक्रमोर्वशीय' में भी विक्रम का नाम उिख्यखित है। 'अनुत्सेकः विक्रमालंकारः' इस वाक्य से भी ज्ञात होता है कि कालिदास का विक्रम से सम्बन्ध रहा होगा। 'रामचन्द्रमहाकाव्य' के इस कथन से भी विक्रम के साथ महाकिव के सम्बन्ध की पृष्टि होती है—'ख्याति कामिप कालिदासकवयो नीताशकारातिनां'। इससे स्पष्ट होता है कि कालिदास विक्रम की सभा में रहे होंगे।

कालिदास के समय-निरूपण के सम्बन्ध में तीन मत प्रधान हैं—क. कालिदास का आविर्भाव पष्ठ शतक में हुआ था। ख. इनकी स्थिति गुष्तकाल में थी। ग. विक्रम संवत् के आरम्भ में ये विद्यमान थे। प्रथम मत के पोषक फर्ग्युंसन, हॉनर्ली आदि विद्यम् हैं। इनके मतानुसार मालवराज यशोधर्मन के समय में कालिदास विद्यमान थे। इन्होंने छठी शताब्दी में हणों पर विजय प्राप्त कर उसकी स्मृति में ६०० वर्ष पूर्व की तिथि देकर मालव संवत् चलाया था। यही संवत् आगे चलकर विक्रम संवत् के नाम से प्रचलित हुआ। इन विद्यानों ने 'रघुवंश' में विणित हणों की विजय के आधार पर किव का सभय ६ठी शताबदी माना है।

तत्र हुगावरोधानां भर्तृपु व्यक्तविक्रमम् । कपोलपाटलादेशि बभूव रघुचेष्टितम् ॥ ४।६८ पर, यह अमान्य हा गया है क्योंकि ( ७७३ ई० ) कुमारगुष्त की प्रशस्ति के रचियता बत्सभद्दि की रचना में ऋतुसंहार के कई पद्यों का प्रतिथिम्ब दिखाई पड़ता है।

हितीय मत के अनुसार कालिदास गुप्त युग में हुए थे। इसमें भी दो मत है— एक के अनुमार कालिदास गुभारगुप्त के राजकिब ये तथा हितीय मत में इन्हें चन्द्रगुप्त दितीय का राजकिब माना जाता है। ो० के० बी० पाठक ने इन्हें स्कन्दगुप्त विकामितिय का समकालीन किब माना है। इनके अनुसार बद्धभदेव कृत निम्नांकित इलोक ही इस मत का भाषार हैं—

> विनीनाध्वश्रमास्तस्य सिन्धुतीरविनेष्टनै: । दुभुवुर्वाजिनः स्वधौल्लानकुंकुराकेमरान् ॥

पाश्वास्य विद्वानों ने इन्हें शकों को पराजित कर सारत से निकालने वाले चन्द्रगुष्त द्वितीय का राजकवि माना है। रष्ठवंश के चतुर्थ सर्ग में वर्णित रष्ठविजय समुद्रगुष्त की दिग्वजय में साग्य रखता है तथा इन्द्रमती के स्वयंवर में प्रयुक्त उपमा के वर्णन में चन्द्रगुष्त के नाम की ध्वनि निकाली है।

'च्योतिष्मती चन्द्रससैव रात्रिः', 'इन्सुं नवोत्थानमिवेन्दुगत्यैः

ं इसमें चन्द्रमा एवं इन्धु शन्द चन्द्रगुप्त के द्योतक माने गए हैं ] पर, यह मत भी अप्रामाणिक उन्दर्गीक हिनेष्य चन्द्रगुप्त प्रथम विक्रमादित्य नहीं थे और इनसे भी प्राचीन मालवा में राज्य करने वाले एक विक्रम का पता लगता है, अतः कालिदास की स्थिति गुप्तकाल में नहीं मानी जा सवाती।

तृतीय सिद्धान्त के अनुसार कालियास ईसा के प्रम वर्ष पूर्व माने जाते हैं। कालियास विक्रमाध्यस्य के नवरत्नों में प्रमुख माने गए है। हाल की गाथा 'सप्तश्रती' में दानशील विक्रम नामक राजा का उल्लेखधाप्त होता है। इस पुस्तक का रचनाकाल स्मिथ के अनुसार ७० ६० के आसपास है।

> . संबाहण सुहरस–तोसिएण देन्तेण सुह करे व्यवसम् । चल्लणेन विक्रमादित्त चरिअं अणुसिक्सिअं तिस्सा ।। ४।६८

विद्वानों न इसके आधार पर विक्रम का समय एक सी वर्ष पूर्व माना है। इसी विक्रमादित्य को शकारे की उपाधि प्राप्त हुई थी। ईसा के १५० वर्ष पूर्व शकों के भारत पर आक्रमण का विवरण प्राप्त होता है अतः इसमें 'शकारि' उपाधि की भी संगति में किसी प्रकार की बाधा नहीं पड़ती। भारतीय विद्वानों ने इस विक्रम को ऐतिहासिक व्यक्ति मान कर उनके दरबार में कालिदास की स्थिति स्वीकार की है। अभिनन्द ने अपने 'रामचरित' में इस बात का उल्लेख किया है कि कालिदास को शकार द्वारा यश प्राप्त हुआ था।

'ख्याति कामिप कालिदासकृतयो नीतः शकारातिनां'। कालिदास के आश्रयदाता विक्रम का नाम महेन्द्रादित्य था। किन् ने अपने नाटक 'विक्रमोवंशीय' में अपने आश्रयदाता के नाम का संकेत किया है। बौद्धकिव अश्वयोप ने, जिनका समय विक्रम का प्रथम शतक है, कालिदास के अनेक पद्यों का अनुकरण किया है, इससे कालिदास का समय विक्रम संवन का प्रथम शतक सिद्ध होता है। कालिदास की सात रचनाएँ प्रसिद्ध हैं, जिनमें चार काव्य एवं तीन नाटक हैं— 'ऋतुसंहार', 'कुमारसम्भव', 'मेबदूत', 'रचुवंश', 'मालिवकाग्निमित्र', 'विक्रमोवंशीय' एवं 'बाकुन्तल या अभिज्ञानशाकुन्तल'। [सभी ग्रन्थों का परिचय पृथक्-पृथक् दिया गया है, उनके नामों के सम्मुख देखें]।

कालिदास की काव्य-कला-कालिदास भारतीय संस्कृति के रसात्मक व्याख्याता हैं। भारतीय संस्कृति के <mark>तीन महान्</mark> विषयों —तप. तपोवन एवं तपस्या का इन्होंने विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। 'शकुन्तला', 'रघुवंश' एवं 'कुमारसम्भव' में तीनों का उदात्त रूप अंकित है। कालिदास के कान्य में गरतीय सीन्दर्य-तत्त्व का उत्कृट रूप अभिव्यक्त हुआ है। तनकी सीन्दर्भ दृष्टि बाह्य जगत् के निवण में दिखाई पड़ती है, जहाँ कवि ने मनोरम सीन्दर्यानुभूति की अधिक्यक्ति की है। मनुष्य एवं प्रकृति दोनों का मधुर संपर्क एवं अद्भृत एकरसता दिखाकर कवि ने प्रकृति क भीतर स्कृरित होनेवाले हृदय को पहचाना है। इनका प्रकृति प्रेन पर्दे-पदे प्रशंसनीय है। 'सकु न ग', 'मेबदूत', ' हित्रहेट' तथा जन्य ग्रन्थों के अञ्चात वर्णन कवि को महान् देन के एप **में** प्रतिष्ठित हैं। इनके आंधकांश पकृति-वर्णन स्वासाधकता से पूर्ण एवं रकाय हैं। कवि ने प्रकृति को भावों का अलम्बन बना कर उसके द्वारा रसानुभूति करायी है। 'क्मारसम्भव' एवं 'शकुन्तला' मं पशुओं पर प्रकृति के मादक एवं करुण पान का निदर्शन हुआ है । 'कुमारसम्भव' मानों किव की सीदर्श-चेतना की रमणीय रंगणाला है। इसमें हिमालय की गांद में होने वाकी घटनाएँ प्राकृतिक सीन्दर्य-वर्णन े लिए पर्याप्त अवसर प्रदान करती हैं। कवि ने हिमालय का बड़ा ही मनोग्राही एवं सरस वर्णन किया है, जिसमें उसकी दिव्यता प्रदीप्त हो उठी है। हिमालय को कांव ने जड़ मृष्टिका रूप न देकर देवात्मा वहा है, जहाँ पर सभी देवता आकर वास करते है।

काठिदास गारतीय सांस्कृतिक नेतना के पुनर्जागरण के कि है। इनकी किवता में कठात्मक समृद्धि एवं गावों का उदान रूप दिखाई पड़ता है तथा उसमें मानववादी स्वर मुखरित हुआ है, जिसमें प्रेम, सौन्दर्य एवं मानवता को उन्नीत करनेवाले शादवत गावों की अभिव्यक्ति हुई हूं। इनकी सभी रचनाओं में प्रकृति की मनारम प्रात्तच्छिब उतारी गयी है। निसर्गक्तया शकुन्तका के अनिद्य सौन्दर्य-वर्णन में तथा 'मेघदूत' की विरह-विद्या पिक्षणी के रूप-चित्रण में किव की सौन्दर्यप्रियता का चरम विकास प्रदक्षित हुआ है। अपने दोनों महाकाव्यों— 'रघुवंश' एवं 'कुमारसम्भव' में किव की दृष्टि सौन्दर्याक्षित्रयक्ति, प्रकृतिन्प्रेम, उदात्त चरित्र, गापा की समृद्धि एवं कलात्मक उन्मेष की और लगी हुई है। किव सौन्दर्य के बाह्य एवं आन्तर दोनों ही पक्षों का उद्घाटन करता है। 'रघुवंश' के द्वितीय सर्ग में सुदक्षिणा एवं दिलीप के उदात्त स्वरूप के चित्रण में मानवचरित्र के अन्तःसोन्दर्य की अभिव्यक्ति हुई है। किव ने सौन्दर्य का वर्णन करते हुए तदनुरूप उपमाओं का नियोजन कर उमें अधिक प्रभावोत्पादक बनाया है। कालिदास उपमा के सन्नाट्ट है। उनकी अपनाओं की रसात्मकता एवं रसंगेशलता अत्यन्त हुदयहारिणी है। 'रघुवंश' क इन्द्रमत। स्वयंवर में दीपशिखा की उपमा देकर किव 'दीपशिखा कालिदास' के नाम से विख्यात हो गया है।

संचारिणी दीपशिखेव रात्रौ यं यं व्यतीयाय पतिवरा सा । नरेन्द्र-मार्गाट्ट इव प्रपेदे विवर्णभावं स स भूमिपालः ॥

इनकी उपमा में स्थानीय रंजन का वैशिष्ट्य दिखाई पड़ता है तथा किव की सूक्ष्म पर्यवेक्षण शक्ति प्रकट होती है। किव उपमय के लिंग, वचन और विशेषण को उपमान में भी उपन्यस्त कर अपनी अद्भुत चातुरी एवं कलात्मकता का परिचय देता है। कालिदास के उपमा-प्रयोग की यह बहुत बड़ी विशेषता है। किव के प्रकृति-वर्णन की विशेषता यह है कि प्रकृति-चित्रण के समय वह स्थान एवं समय पर अधिक बल देता है। जिस स्थान की जो विशेशता होती है और जो वस्तु जहाँ उत्पन्न होती है किव उनका वहीं वर्णन करता है। प्रत्येक पुस्तक में वह इस तथ्य पर सदा ध्यान रखता है। 'रघुवंश' महाकाव्य में बिहार के प्रकृति-चित्रण में ईख एवं धान दोनों खेतों की रक्षा करनी हुई ग्रामवधू का अत्यन्त मोहक चित्र उपस्थित किया गया है—

इक्षुच्छायानिषादिन्यस्तस्य गोप्तुर्गुणोदयम् । आकुमारकथोद्धातं शास्त्रिगोप्यो जगुर्यशः ॥

कालिदास ने नागरिक जीवन की जहाँ समृद्धि एथं विलासिता का चित्र अंकित किया है वहीं तपोनिष्ट साधकों के पवित्र बासस्थान का भी स्वाभाविक चित्र उपस्थित किया है। यह कहना कि किव का मन केवल विलासी नागरिक जीवन के ही वर्णन में रमता है, वस्तुस्थित में अपने को दूर रखना है। किव का मन जितना उज्जियनी, अलका एवं अयोध्या के वर्णन में रमा है उससे कम उसकी आसिक्त पार्वती की तपनिष्ठा एवं कण्व के आश्रम-वर्णन में नहीं दिखाई पडती।

कालिदास रसवादी कलाकार हैं। इन्होंने सरस एवं कोमल रसों का ही वर्णन किया है। इसका मूल कारण कवि का प्रधानतः शृङ्काररस के प्रति आकर्षण होना ही है। शृङ्कार, प्रकृति-वर्णन एवं विलासी नागरिक जीवन को अंकित करने में कालिदास संस्कृत मे अकेले हैं, इनका स्थान कोई अन्य ग्रहण नहीं कर सकता। शृङ्कार के दोनों ही पक्षों का सुन्दर वर्णन 'रघुवंश', 'मेषदूत', 'कुमारसंभव' एवं 'शकुन्तला' में पूरे उत्कर्ष पर दिखाई पडना है। संयोग के आलम्बन एवं उद्दीपन का— दोनों पक्षों का—सुन्दर चित्र 'कुमारसम्भव' के तृतीय सर्ग में उपलब्ध होता है। वसन्त के मादक प्रभाव को कवि ने चंतन एवं अचेतन दोनों प्रकार के प्राणियों पर समान रूप से दर्शाया है। गौरा अपनी व्रिया के प्रति प्रेमोन्मक होते दिखाया गया है—

मधुद्विरेफः कुमुमैकपात्रे पपो प्रियां स्वामनुवर्तमानः । श्रङ्गोण च स्पर्शनिमीलिताक्षीं मृगीमकण्ड्यत कृष्णसारः ॥ ३।३६

अज-विलाप, रित-विलाप एवं यक्ष के अश्रुसिक्त सन्देश-कथन में करुणा का स्रोत उमड़ पड़ता है। रित-विलाप एवं अज-विलाप को आचार्यों ने कालिदास की उत्कृष्ट 'करुणगीति' माना है। इसमें अतीत की प्रणय-क्रीड़ा की मधुर स्मृति के चित्र रह-रह कर पाठकों के हृदय के तार को झंकृत कर देते है।

सफल नाटककार होने के कारण कालिदास ने अपने दोनों प्रबन्धकाव्यों में नाटकीय संवादों का अत्यन्त सफलता के साथ नियोजन किया है। दिलीप-सिंह-संवाद, रधु- इन्द्र संवाद, कीत्स-रघु संवाद, कुश-अयोध्या संवाद तथा पार्वती-ब्रह्मचारी संवाद उरकृष्ट संवादकला ना निदर्शन करते हैं।

कालिदास उदात्त प्रेमिल भावों के किव हैं। इनकी प्रेम-भावना में किमक विकास के सोपान दिवाई पड़ते है। 'ऋनुसंहार' इनकी प्रथम काव्य कृति है, अतः उसमें तरुण-नरुणियों के उदाम प्रेम का चित्रण किया गया है। पर 'शकुन्तला', 'मघदूत', 'रघुवंश' एवं 'कुमारसम्भव' में किव ने ऐसे प्रेम का चित्रण किया है जो बासना एवं बाह्यरूप'मिक्त से रहित होकर कठोर साधना पर आधृत है। कालिदास ने वियोग की भट्ठी में वासना के कलुप को भस्मीभून कर उसके दिव्य एवं पावन रूप का वर्णन किया है। उनका प्रेम-वर्णन मर्यादित एवं स्वस्य पारिवारिक स्नेह का रूप उपस्थित करता है। आरतीय संस्कृति के प्रति अटूट अनुराग होने के कारण किव ऐसे प्रेम का वर्णन नहीं करता जो लोकधर्म के साथ सामंजस्य स्थापित न करे। वह पित-पत्नी के बैवाहिक उदात्त प्रेम को अपने काव्य का आदर्श मानकर उसमें सदाचार एवं लोकरंजन का समावंश करता है। किव अमर्यादित एवं उच्छृद्धल अस्वाभाविक प्रेम को गहित मानकर उसके प्रति ध्यान भी नहीं देता।

किव ने अपने ग्रन्थों में स्थान स्थान पर समस्त भारतीय विद्या के प्रौढ़ अनुशीलन का परिचय दिया है। कालिदास की राजनीतिक तथा दार्शनिक मान्यताएँ होस आधार पर अधिष्टिन हैं तथा इनकी निजी सामाजिक स्थापनाएँ भी हैं। कितपय विद्वानों ने इन तथ्यों का उद्घाटन कर कालिदास की सांस्कृतिक एवं सामाजिक चेतना का व्याख्यान किया है। इन्होंने जीवन के शास्वन एवं सार्यभौमिक तत्त्वों का रसात्मक चित्र प्रस्तृत कर सच्चे अर्थ में विद्य किव की उपाधि प्राप्त की है। इनके काव्यात्मक भाव एवं अव्यात्मक की की, उपयुक्त पर योजना, मूर्तियिधान की असाधारण क्षमता, शब्दगत संगीत एवं मधुर तथा रसपेशल भाषा इन्हें संस्कृत का सर्वश्रेष्ठ किव सिद्ध करने में सर्वथा उपयुक्त हैं।

अध्यारप्रस्थ १. ए हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर-मैकडोनल। २ ए हिस्ट्री ऑफ इण्डियन लिटरेचर-विण्टरिनत्स (भाग ३)। ३. ए हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर-किथ। ४ क्लासिक र संस्कृत लिटरेचर-किथ। ४ हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर-दासगुप्त एवं डे। ६. हिस्ट्री ऑफ क्रासिकल संस्कृत लिटरेचर-कृष्णमाचारियार। ७. कालिदास — भाग १.२-के० एस० रामस्वामी शास्त्री। ६. कालिदास — दि नेशनल पोयट ऑफ इण्डिया-डॉ० एस० एस० भावे। ९. कालिदास— दि ह्यमन मीनिंग ऑफ हिज वक्स-वाल्टरहवेन। १०. कालिदास-अरविन्द। ११. कालिदास — मेकण्ड सिरिज-अरविन्द। १२ दि डेट ऑफ कालिदास-चट्टोपाध्याय। १३. दि बर्थ प्लेस ऑफ कालिदास-लक्ष्मीधर कलां। १४ संस्कृत ड्रामा एण्ड ड्रामाटिस्ट-के० पी० कुलकर्णो। १४. कालिदास-जे० सी० झाला। १६ संस्कृत ड्रामा-प्रो० जागीरदार। १७ संस्कृत ड्रामा-इंदुशेलर। हिन्दी अनुवाद) कीथ। ३ संस्कृत साहित्य का इतिहास-(हिन्दी अनुवाद) कीथ। २ संस्कृत साहित्य का इतिहास-(हिन्दी अनुवाद) कीथ। २ संस्कृत साहित्य का इतिहास-पं बलदेव उपाध्याय। ४ संस्कृत सुकवि-समीक्षा-पं० बलदेव उपाध्याय।

४. संस्कृत-कवि-दर्शन-डाँ० भोलाशंकर व्यास । ६. संस्कृत-काव्यकार-डाँ० हरिदत्त शास्त्री । ७. संस्कृत साहित्य का संक्षिप्त इतिहास-गैरोजा (द्वितीय संस्करण )। ५. कालिदास-प्रो० मिराशी । ९. कालिदास और अवभूति-द्विजेन्द्रलाल राय अत्० रूप-नारायण पाण्डेय । १०. कालिदास और उनकी कविता-पं० महावीर प्रसाद द्विवेदी । ११. कालिदास-पं० चन्द्रबली पाण्डेय । १२. विश्वकवि कालिदास : एक अध्ययन-पं० सूर्यनारायण व्यास । १३. काल्दासकालीन भारत-डॉ० भगवतशरण उपाध्याय । १४. कालिदास के सुभाषित-डॉ॰ गगवतशरग उपाध्याय ११. राष्ट्रकवि कालिदास-डॉ॰ सीताराम सहगठ। १६-कालिदास-जोवन कठा और कृतित्व-जयकृष्ण चौधरी। १७. कालिदास : एक अनुशोलन-पं० देवदत्त शास्त्री । १८ कालिदास और उसकी काव्यकला-वागीश्वर विद्यालंकार । १९. कालंदास क पशु-पक्षी-हरिदत्त वेटालंकार । २०. कालिदास को लालित्य-योजना-आचार्य हजारो प्रसाद द्विवेदी । २१. महाकवि कालिदास-डॉ॰ रपासंकर निवारी । २२. कालिदास के ग्रन्थों पर आधारित तत्कालीन भारतीय संस्कृति-टाॅ॰ गायत्री वर्गा । २३. मालिदास की कण संस्कृति-डाॅ॰ देवीदत्त शर्मा । २४. मेघदूत : एक पुरानी कहानी-आ० हजारी प्रसाद द्विवेदी । २५. सारतीय राजनीतिकोश-कालिदास लण्ड । २६. कालिदामं नमामि-डॉ० एमबनशरण उपाध्याय । २७. उपमा कालिदास्य-डॉ॰ शिक्षभूषण दास गृष्ट ( हिन्दी अनुवाद ) । २८ कालिदास का प्रकृति-चित्रण्-निर्मेषा उपाध्याय ।

काब्यारंकार-काव्यशास्त्र का ग्रन्थ । इसके रचयिता आ० रुद्रट ह । 'दे० रुद्रट] 'काव्यालंकार' अलंकार थास्त्र का अत्यन्त प्रोढ़ ग्रन्थ ह जिसमे थामह एवं दण्डी आदि की अपेक्षा अधिक विषयों का विवेचन है। यह ग्रन्थ सोलह अध्यायों में विभक्त है जिसमं ७३४ ब्लोक है (इनमें ४९४ कारिकाएँ एवं २४३ उदाहरण है)। 'काव्या-लंकार' के १० वें अध्याय के ४० वें बलाक के बाद १४ बलोक प्रक्षिप्त है, अतः विद्वानी ने उनकी गणना नहीं की है। यदि उन्हें भी जोड दिया जाय हो अंश्रेकों की कुल मंख्या ७४८ हो जायगी । प्रथम अध्याप में गौरी एवं गणेश की वस्दन। के पश्चान् काव्यप्रयोजन, काव्यहेतु एवं कविमहिमा का वर्णन है। इसमे कुछ २२ एछोक हैं। हितीय अध्याप के वर्णित विषय हैं--काव्यलक्षण, शब्दप्रकार ( पाँच प्रकार के शब्द ), वृत्ति के आधार पर त्रिविध रीतियाँ, वक्रोक्ति, अनुपास, यमक, इलेप एवं चित्रालंकार का निरूपण, वैदर्भी, पांचाली, अटी तथा गीडी रीतियों का वर्णन, काव्य में प्रयुक्त छह भाषाएं-प्राकृत, संस्कृत, मागध, पैजार्चा, शौरमेनी एवं अपभ्रंश तथा अनुपास की पाँच वृत्तियाँ-मधुरा, ललिना, प्रोढ़ा, परुपा, भद्रा का विवेचन । इस अध्याय मे ३२ ब्लोक प्रयुक्त हुए हैं । वृतीय अध्याय में यमक का विवेचन ५८ द शेकों में किया गया है तथा चतुर्थ एवं पंचम में (क्रमशः) इलेप और चित्रालंकार का विस्तृत वर्णन है। इनमें कमशः ५९ एवं ३५ बलोक है। पष्ट अध्याय में दोप-निरूपण है जिसमें ४७ बलांक है। सप्तम अध्याय में अर्थ का लक्षण, वाचक शब्द के भेद एवं २३ अर्थालकारों का विवेचन है। इसमें वास्तवगत भेद के अन्तर्गत २२ अछंकारों का वर्णन है। विवेचित अठंकारों के नाम इस प्रकार हैं-सहोक्ति, समूच्चय, जाति, यथासंख्य, भाव,

पर्यायः विषम, अनुमान, दीपक, परिकर, परिवृत्ति, परिसंख्या, हेत् कारणमाला, व्यतिरेक, अस्तोत्य, उक्तर, सार, सूक्ष्म<mark>. लेश, अवसर, मीलित,</mark> एकावली । इस अध्या**य** में ११**१ इ**लोक हैं । अष्टम अध्याय में ११० ्कोक हैं और जीपन्यमूलक २१ अलंकारों का विवेचन है। वर्णित अलंकार हैं—उपमा, उत्प्रेक्षा, रूपक, अपह्नृति, संशय, समामोक्ति, मत, उत्तर, अन्योक्ति, प्रतीप, अर्थान्तरन्यास, उभयन्यास आन्तिमान्, अक्षेप, प्रत्यनीक, दृष्टान्त, पूर्व, सहोक्ति, समुच्चय, साम्य, स्मरण । नवम अप्याय में अतिशब्गत १२ अलंकारों का वर्णन है । इस अध्याय में ५५ बरोक हैं । अलंकारों के नाम हैं--पूर्व, विशेष, उत्प्रेक्षा, विशावना, तद्गुण, अधिक, विरोध, विधन, असंगति, पिहित, व्याघात, अहेतु । दशम अध्याय में अर्थश्लेप का विस्तृत वर्षांन है तथा उसके दस भेद वर्णित हे-- अविशेषश्लेष, विरोधश्लेष, अधिकश्लेष, वक्रश्लेष, ब्याजदरेष, उक्तिव्लेष, असम्भवव्लेष, अवयवव्लेष, तत्त्वद्लेष, विरोगानासव्लेष। इसमें २९ वरोक हैं। एकादश अध्याय में अर्थदीय बणित हैं-अपहेंत, अप्रतीत, निरागम, बाजयन्, असम्बद्ध, ग्राम्य, विरस, तद्वान्, अतिमात्र, उपमादीप । इस अध्याय में इलोहों की संख्या ३६ है। हादश अध्याय में काव्य-प्रयोजन, काव्य में रस की अनिवार्यता, लीकिकरस, काव्य-रस, शृङ्गाररस, नायक-नाविकागेद, नायक के चार प्रकार तथा अगम्य नारियों हा विवेचन हा इस अध्याय में ४७ ब्लोक है। त्रयोदश अध्याय में संयोग शृंगार, देशकालानुसार नायिका की विभिन्न चेगुग्रँ, नवोढ़ा का स्वय्प तथा नायक की शिक्षा वर्णित है। इस अध्याय में १७ वरोक हैं। चतुर्दश अध्याय मे विव्रलम्भ प्रृंगार के प्रकार, काम की दस दशा. अनुराग, मान, प्रवास, करुण, शृंगाराभास एवं रीति-प्रयोग के नियम विश्वत है। इसमें ३८ ब्लोक हैं। र्पचदश अध्याय में वीर, करुण, बीभत्स, भयानक, अद्भुत, हास्य, रोद्र, आन्त एवं प्रेयान् तथा रीति-नियम वर्णित है। उस अध्याय मे २१ रठोक है। पांडश अध्याय में वर्णिन विषयों की सूची इस प्रकार है--चतुर्वर्गफलदायक काव्य की उपयोगिता. प्रवन्धकाव्य के भेद, महाकाव्य, महाकथा, आरुयायिका, लघुकाव्य तथा कतिपय निषिद्ध प्रसंग । इस अध्याय मे ४२ क्लोक है।

रुद्रटकृत 'काव्यालंकार' की एकमात्र टीका निमसाधु की प्राप्त होती है। यह प्रन्थ टीका सहित निर्णयसागर प्रेस से प्रकाशित हुआ था। सम्प्रति इसकी दो हिन्दी व्याख्याएँ उपलब्ध है—

क — डॉ॰ सत्यदेव चीधरीकृत व्याख्या वासुदेव प्रकाशन, दिल्ली १९६५ ई॰ म् ख — निम्माधु की टीका सहित काव्यालंकार का हिन्दी भाष्य — श्री रामदेव शुक्ल, चीखम्बा विद्या भवन, वाराणसी १९६६ ई॰ । वल्लभदेव एवं आशाधर नामक काव्यालंकार के दो संस्कृत टीकाकार भी हैं किन्तु इनके ग्रन्थ प्राप्त नहीं होते।

आधारग्रन्थ--- क. दोनों ही (हिन्दी भाष्य )। ख. काव्यालङ्कार (निमसाधु की टीका) निर्णयसागर प्रेस । ग. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास-डाँ० पा० वार वाणे।

काठ्यात्रंकारसृत्रवृश्यि — रीतिसम्प्रदाय (काव्यशास्त्र का एक सिद्धान्त ) का युगविधायक ग्रन्थ । इसके रचियता आ० वामन हैं । दि० वामन ] इस ग्रन्थ का

विभाजन अधिकरणों में हुआ है जिसमें पाँच अधिकरण हैं। प्रत्येक अधिकरण में कई अध्याय है। सम्पूर्ण ग्रन्थ में पाँच अधिकरण, १२ अध्याय एवं ३१९ सूत्र हैं। इस पर लेखक ने स्वयं वृत्ति की भी रचना की है—

प्रणम्य च परं ज्योतिर्वामनेन कविष्रिया । काव्यालंकारसूत्राणां स्वेषां वृत्तिविधीयते ॥

प्रथम अधिकरण में काव्यलक्षण, काव्य और अलंकार, काव्य के प्रयोजन (प्रथम अध्याय में ), काव्य के अधिकारी, कवियों के दो प्रकार, कवि तथा भावक का सम्बन्ध, काब्य की आत्मा ( रीति को काव्य की आत्मा कहा गया है ) रीति के तीन प्रकार— वैंदर्भा, गीडी एहं पाञ्चाली, रीति-विवेचन ( द्वितीय अध्याय ) काव्य के अंग, काव्य के भेद -- गद्य-पद्य, गद्य काव्य के तीन प्रकार, पद्य के भेद-प्रवन्ध एवं मूक्तक, आख्यायिका के तीन प्रकार ( तृतीय अध्याय ) आदि विषयों का विवेचन है। द्वितीय अधिकरण में दो अध्याय है। प्रथम अध्याय में दोप की परिभाषा, पाँच प्रकार के पददोष, पाँच प्रकार के पदार्थदोष, तीन प्रकार के वाक्यदोष, विसन्धिदोष के तीन प्रकार एवं सात प्रकार के बाक्यार्थ दोष का विवेचन है। द्वितीय अध्याय में गुण एवं अलंकार का पार्थवय तथा दस प्रकार के शब्दगुण विणत हैं। द्वितीय अध्याय में दस प्रकार के अर्थदोषों का वर्णन है। चतुर्थ अधिकरण मे मुख्यतः अलंकारों का वर्णन है। इसमें तीन अध्याय हैं। प्रथम अध्याय में शब्दालंकार—यमक एवं अनुप्राप्त का निरूपण एवं द्वितीय में उपमा-विचार है। हतीय अध्याय में प्रतिवस्त्, समासोक्ति, अत्रस्तुत-प्रशंसा, अपह्नात, स्पक, श्लेप, बक्रोक्ति, उत्प्रेक्षा, अतिशयोक्ति, सन्देह, विरोध, विभावना, अनन्वयः उपमयोपमा, परिवृत्ति, व्यर्थः दीपकः, निदर्शनाः, अर्थान्तरन्यासः, व्यक्तिरंक, विशेषोक्ति, व्याजस्तृति, व्याजोक्ति, तुल्ययोगिता, आक्षेत्र, सहोक्ति, समाहित, संहृष्टि, उपमारूपण एवं उत्प्रेक्षाययव नामक अर्थकारों का विवेचन है । पंचम अधिकरण में दो अध्याय है । दोनों में शब्दर्ज़िद्ध एवं वैयाकरणिक प्रयोग पर विचार किया गया है । इस अकरण का सम्बन्ध काव्यशास्त्र से न होकर व्याकरण से है । वामन ने प्रत्येक अधिकरण एटं अध्याय का वर्णित विषयों के अधिर पर नामकरण किया है। अधिकरणो के नाम है-शारीर, दोषदर्शन, गुण-विवेचन, आलंकारिक एवं प्रयोगिक । इस ग्रन्थ के तीन विभाग हैं— सूत्र, वृत्ति एवं उदाहरण । सूत्र एवं वृत्ति की रचना वामन ने की है और उदाहरण विभिन्न ग्रन्थों से लिये गए हैं। 'काव्यालंकारसूत्र' भारतीय काव्यशास्त्र का प्रथम ग्रन्थ है जिसमें सूत्र-शंली का प्रयोग किया गया है। इस पर सहदेव नामक व्यक्ति ने टीका लिखी थी। गोपेन्द्रतिष्मुपाल की भी 'काव्या-लंकारम्त्र' पर टीका प्राप्त होती है जो कई बार प्रकाशित हो चुकी है। 'काव्यालंकार-सुत्र' रीति सम्प्रदाय का प्रस्थापक ग्रन्थ माना जाता है। इसमें रीति को काव्य की आतमा कहा गया है। इस ग्रन्थ का हिन्दी भाष्य आचार्य विश्वेश्वर सिद्धान्त शिरोमणि ने किया है । 'काव्यालंकारसूत्र' की कामधेनु टीका (गोपेन्द्रतिष्मूपाल कृत ) सर्वाधिक प्रसिद्ध है। इसमें गोपालभट्ट नामक टीकाकार का भी उल्लेख है।

आधारगन्थ — क. काव्यालंकारसूत्रवृत्ति-हिन्दी भाष्य –सं० २०११ (संस्करण) ख संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास–डाँ० पा० वा० गुणे।

काट्याल् द्वारसंग्रह—काव्यशास्त्र का सुप्रसिद्ध ग्रन्थ । इसके रचियता आ० उद्भट हैं। दि० उद्ाट विष्युत्य मुख्यत. अलंकार-प्रत्य है। इसमें छह वर्ग एवं ७९ कारिकाएँ है तथा ४१ अलंकारों का विवेचन है। अलंकारों का विवेचन वर्गक्रम से इस प्रकार हे— प्रथम वर्ग—पुनरुक्तवदाभास, छेकानुप्रास, त्रिविधअनुप्रास, (परुपा, उपपनागरिका. ग्राम्या या कोमला ) लाटानुप्राम, ध्वक, उपमा, दीपक, ( शादि, मध्य, अन्त ) प्रतिवस्तूपमा । दितीय वर्ग-आक्षेप, अर्थान्तरत्यास, व्यतिरेक, विभावना, समामोक्ति, अतिशयोक्ति । तृतीय वर्ग-यथासंख्य, उत्प्रेक्षा, स्वभावोक्ति । चतुर्थ वर्ग-प्रेय, रसवन्, उर्जास्वन् , पर्यायोक्त, समाहित, उदात्त ( द्विविध ), शिलष्ट । पंचम वर्ग-अपहनुति, विशेषोक्ति, विरोध, तुल्ययोगिता, अप्रस्तृतप्रशंसा, व्याजस्तृति, निदर्शना, उपमेयोपमा, सहोक्ति, संकर (चार प्रकार का), परिवृत्ति । पष्ठ वर्ग-अनन्वय, ससंदेह, संपृष्टि, भाविक, काव्यलिंग, दृष्टान्त । 'काव्यालंकारसारसंग्रह' में लगभग १०० उदाहरण उद्भट ने स्वरचित काव्य 'कुमारसंभव' मे दिये है। इस पर प्रतीहारेन्द्राज ने 'लघुवृत्ति' नामक टीका लिखी है । इसका प्रकाशन १९२५ ई० में बम्बद संस्कृत सीरीज से हुआ है जिस पर डी० बनहट्टी ने अपनी टिप्पणी एवं अंगरेजी भाष्य प्रस्तुत किया है। सर्वप्रथम कर्नल जैकब द्वारा ज० रो० ए० सो० में १८९७ ई० में पृष्ट ६२९-६४७ में प्रकाशित । १९१५ ई० में लघुवृत्ति के साथ निर्णयसागर प्रेस मे प्रकाशित । लघुवृति सहित काव्यालंकारसारसंग्रह का हिन्दी अनुवाद हिन्दी साहित्य सम्मेलन से प्रकासनाधीन । अनु । डॉ॰ राममूर्ति त्रिपाठी ।

आधारग्रन्थ —क. काव्यालङ्कारसारसंग्रह−बनहृद्दीः संस्करणः। ख. संस्कृतः काव्य-शास्त्रः का इतिहास−डाँ० पा० वा० पाणे ।

काट्यप्रकाश- काव्यशास्त्रका महनीय प्रत्था । इसके प्रणेता आचार्य मम्मट है। दि भम्मट | यह प्रत्था दस उल्लाम में विश्वन है तथा इसके तीन विशाग है— कारिका, वृत्ति एवं उदाहरण । कारिका एवं वृत्ति के रचियता स्वयं मम्मट हैं और उदाहरण विभिन्न ग्रन्थों से लिए गए है। इसके प्रथम उल्लाम में काव्य के हेतृ, प्रयोजन. लक्षण एवं भेद—उत्तम, मध्यम एवं तथा अवर—का वर्णन है। द्वितीय उल्लास में शब्दशक्तियों का एवं तृतीय में व्यंजना का वणन है (आधीं व्यंजना)। चतुर्थ उल्लास में उत्तम काव्य ध्विन के भेदोपभेद एवं रस का निरूपण है। पंचम उल्लास में गुणीभूतव्यंग्य (मध्यमकाव्य) का स्वरूप, भेद तथा व्यंजना के विरोधी तकों का निरास एवं उसकी स्थापना है। पष्ठ उल्लास में अधम या चित्रकाव्य के दो भेदो—शब्द चित्र एवं अर्थिचित्र—का वर्षन है और सप्तम उल्लास में ७० प्रकार के काव्यदोप विणत है। अष्टम उल्लास में गुण-विवेचन एवं नवम में शब्दालङ्कारों— वक्राक्ति, अनुप्राम, यमक, श्लेप, चित्र एवं पुन्रक्तिवदाभास—का वर्णन है और दशम उल्लास में ६० अर्थालङ्कार एवं दो मिश्रालङ्कारों—संकर एवं संसृष्टि—का विवेचन है। मम्मट द्वारा

वर्णित अथोलंकार है-उपमा, अनन्वय, उपमेयोपमा, उत्येक्षा, ससंदेह, रूपक, अपहनुति, रहेष, समासोकि, तिदर्शना, अप्रस्तुत्तप्रशंसा, अतिशयोक्ति, पतिवस्तूपमा, इष्टुप्त, दीपक, मालादीपक, तृत्वयोगिता, व्यातरेक, आक्षेप, विभावना, विशेषोत्ति, यथासंज्य, अर्थात्तरस्यास, विरोध, स्वाधोक्ति, व्याजस्कृति, सहोक्ति, विनोक्ति, परिवृत्ति, साविक, काव्यलिङ्ग, पर्यायोत्त, उद न, समुक्त्य, पर्याय, अनुमान, परिकर, व्याजोक्ति, परिसंख्या, कारणमाला, अन्यान्य, उत्तर, सूक्ष्म, सार, असंगति, समाधि, सम, वियम, अधिक, प्रस्थानिक, मीलित, एकावटी, समरण भ्रान्तिमान्, प्रतीप, सामान्य, विशेष,

तद्गुण, ज्तद्गुण, व्याघात ।

'काव्यप्रगाता' में शताब्दियों से प्रवाहित काव्यशास्त्रीय विचारधार। का सार-संग्रह किया गया 🖭 आर अपनी गंतीर केठी के कारण यह प्रत्थ जांकर गण्य एवं महानाष्य की भीति महनीय बन गया है। इसी महता है कारण इस पर ७५ के लगभग टीजाएँ लिखी गर्य। ई.। इसकी सर्वाधिक प्राचीन टीका माणिनयचन्द्र कृत 'संकेत' है जिसका समय ११६० ई० है । आधुनिक युग के प्रसिद्ध टीकाकार वामन झटकीकर ने अपनी 'बालबोधिनी' टीका में ( :७७४ ई० ) ४६ टाकाकारों का विवरण दिया है— १ माणिक्यचन्द्रकृत 'संकेत' टीला. २ सरन्वतीर्तार्धकृत 'बालाचनान्र(ब्जनीटीका' ( सं० १२९० ), ः जयन्त स्टूछत 'दोपिका' टीए। ( सं० १३५ ), े ४ सोमेरवर-बृत 'काव्यादर्श' टीका, ५ ।वब्दनाथकृत 'दर्षण' टीका, ६ परमानन्ददासकृत 'ास गरिका' टीका, ७ आनन्दकविकृत 'निदर्शना' टीका. ५ श्रीवस्त क**ञ्छ**नञ्चत 'सारपोधिना' टीका, ५ महरवरकृत 'आदर्श' टीवा, १० कमलाकर प्टकृत 'विस्तृता' टीका, ११ नरसिंह-कृत 'नरसिंहमनीपा' टीका, १२ शीनसनकृत 'सुत्रासागर' टीका, १३ महेन्द्रचन्द्ररचित 'तात्पर्याववृति' टीका, १४ गोविन्दकतः 'प्रदीपच्छाया' व्याख्या, **१५** नागेशभट्टकृत 'लब्बी' टीका, १६ नागेशभट्टकृत 'बृहती' टीका १७ वैद्यनाथकृत 'प्रदीप' की 'उद्योत' नामक टीका, १८ वैद्यनाथकृत 'प्रात' टोका, १९ वैद्यनाथिवरिवत 'उदाहरणचन्द्रिका' टीया, २० राघवरचित 'सबचू'र' टीका, २१ श्रीधरकृत टीका, २४ चण्डीदासकृत टीका, २३ देवनाथकृत टीका, २४ भासप्रस्कृत 'साहित्यदीपिका' टीका, २५ स्बुद्धिमिश्रकृत टीका, 🕟 पद्मनाभकृत टीका, २७ मिथिलेश के मन्त्री अच्युत-कृत टीका, = अच्युवतनय रत्नपाणिकृत टीका, २९ महाचार्यकृत 'काव्यदर्पण' टीका, ३० सट्टाचार्य के पूत्र र'वरांत्रता 'मधूमती' टीका, ३४ 'तत्त्वबोधिनी' टीका ( अज्ञात ), २२ कीमूबीटीका ( रचियता का नाम अज्ञात ), ३३ 'आलोक' टीका, ३४ रुचककृत 'संकेत' टीवा, ३४ जयरामकृत 'प्रकाशतिकक' टीका, ३६ यशोधरकृत टीका, ३७ विद्यामागर विभिन्न टी अ, ३० मुरारीमिश्रकृत टीका, ३९ मणिसारकृत टीरा, ४० पक्षधरकृत टीका, ४१ सूरिकृत 'रहस्यप्रकाश' टीका, ४२ रामनाथकृत 'रहस्यप्रकाश' टीका, ४३ जगदीशकृत टाका, ४४ गदाधरकृत टीका, ४५ गास्करकृत 'रहस्यनिबन्ध' टीका, ४६ रामकृष्णकृत 'ाव्यप्रकाण गावार्य' टीका, ४७ वाचस्पतिमिश्रकृत टीका, ४८ वामन झलकीकरकृत 'बालबोधनी' टीका । इन टीकाओं के अधारिक्त विद्याधर-चक्रवर्तीकृत संजीवनी टीका ( आंग्ठानुवाद सहित प्रकाशित मोतीलाल बनारसीदास. अनु० डॉ० रामनन्द्र हिवेदी ) तथा आधुनिक युग की 'नागेश्वरी टीशा' (चीरास्वा प्रवाशन )। माणिवयचन्द्र से लेकर वामनानार्यं तक के ४०० वर्षी के कांव्याकाश पर लगपम ५० टीकाएँ लिखी गर्या है। अँगरेकी में 'काव्याकाश' ने अनेक अनुवाद हुए है जिनमें डॉ० गंगानाथ झा, मुखर्थंकर एवं डॉ० रामचन्द्र विवेधी ने अनुवाद अधिक प्रविद्ध है। हिल्ही में 'काव्याप्रयाण' से तीन व्याप्रयाण से के जनवाद है। इसका सर्वप्रथम हिन्दी अनुवाद पं० हरिमंगल मिश्र ने शिया था, जो हिन्दी नाहित्य-राम्मेलन, प्रयाग में प्रकाशित है (सम्प्रीत अवाप्य)। पुनः इसका नाप द्यां कि सत्यव्यत सिह् (चीनम्बा प्रयाशन), डॉ० हरदनसास्त्री एवं प्रसान के विवेध (जानमण्डल, वाराणनी) ने तिथा। इसके प्रयाणाय की प्रकाशनाधीन है। 'वीनिशाल' में काव्यप्रयाण को तिथा। इसके हिन्दी पाद्यानुवाद हुए हैं पर्व हामने आधार पर पर कि आचार्यी ने रीतिशाक्षों की रचना की है। 'वाव्यवकार ने अन्य पण्डितों का जेम अभी ती बना हुआ है और आया है भविष्य में कि उनके मुन्दर हिन्दी जाय मन्द्रत होंने।

अक्षारग्रत्थ—कः काव्यप्रकास-हिन्दी शः"य आ० विश्वेष्टवर । जः वामनाचार्यकतः 'सुबोधिनी' व्याख्या ।

**वार्ट्य-रा.म.**रात— यह | संस्कृत का कवि-शिक्षा-विषयक अत्यन्त | प्रसिद्ध ग्रन्थ है जिसके प्रणेता आचाय राजशेखर है। दिव राजशेखर है सम्प्रति यह प्रस्थ अपूर्ण रूप में ही ादन है जिसमें १८ अध्याय है । इसके प्रथम अध्याप में कारुपशस्त्र के उद्सव की कथा दी गयी है जिसन बनाया गया है कि किस प्रकार काला-पृक्ष ने अष्टादश अक्किरणवाकी काव्यविद्या का उपदेश अपने शिष्यों को दिशा था - अट्टारह विदानी के अष्टाद्या प्रत्यों का विवरण इस अकार है— ावरहस्य-महस्राधाः डोक्त-उक्तिमर्ज, रीतितिर्णय-सुवर्णनानः यमकन्यनः अनुश्रास-प्रचेताः, चित्रत्वव्यनंत्रवाङ्कवः, बब्दक्षेत्रव-जेवः स्वरभावोक्ति-पुरुस्तः, <mark>उपमा-अ</mark>पिकायन, शतिशयोक्ति-परभ्यर, शर्वश्रेष्टेष-उत्तथ्य, उ ।यालंका र-कुबेर, हाम्य-कामदेव रूपक-भरत, रस-नन्दिकेश्वर, वापनंदेषण, गण-उपमन्यु, ओपनिषदिक विषय-कृचमार । दितीय अध्याय 🖟 शास्त्रनिर्देश है जिसमें बाइनद के दो प्रशास किमे गए है— काव्य और शास्त्र । इसी अध्याय में साहित्य की पाँचवीं विद्या का स्थान दिया गया है। तृतीय अध्याय में काव्यपुरुप की उत्पत्ति का वर्णन हो। चतुर्थ अध्याय का वितेच्य है पदवाक्य का विवेक । इसमें कवियों के प्रकार तथा प्रतिभा का विवेचन है । प्रतिभा के दो प्रकार कहे गए हैं—कारयित्री एवं भाविधर्या । कारियर्वी प्रतिभा कवि की उपकारिका है जिसके तीन प्रकार है — सहजा, आहार्या एवं औपदेशिकी ः भावियत्री प्रतिया आलोचक की उपकारिका होती है । इस अध्याय मे आलोचको के कई प्रकार वीगत हैं । पंचम अध्याय में ब्युत्पत्ति एवं काव्यपाक का वर्णन है। इसमे कवि के तीन प्रकार कथित ह—शास्त्रकवि, काव्य-कवि एवं उभयकवि । पुनः शास्त्रकाव क तीन प्रकार, एवं काव्यकवि के आठ प्रकार बताये गए है। अन्त में काव्यपाक के नां भेद वर्णित है। पष्ठ अध्याय में पद का नथा सप्तम अध्याय में वाक्य का विश्लेषण है। सप्तम अध्याय में काकु का विस्तारपूर्वक विवेचन किया गया है। अष्टम अध्याय में काव्यार्थ के स्रोत का वर्णन

है तथा उसकी सोलह योनियाँ बतलायी गयी हैं। नवम अध्याय में अर्थ के सात प्रकारों का वर्णन एवं मुक्तक तथा प्रबन्ध काव्य का विवेचन है। दशम अध्याय का वर्ण्य विषय कवि एवं राजचर्या है। इसमें किव के गृह, मित्र, परिचारक, लेखक एवं उसकी भाषा की चर्चा का गयी है और इसी ऋम में बतलाय। गया है कि कवि किस प्रकार काव्य-पाठ करे। राजाओं के लिए कविगोष्ठियों के आयोजन का भी निर्देश किया गया है। एकादश अध्याय में शब्दहरण का वर्णन है और उसके दोप-गुण वर्णित हैं। हादश अध्याय का विषय अर्थ-हरण है और उसके कई प्रकारों का विनेचन ह। त्रयोदन अध्यार में अर्थहरण के आलेल्य एवं प्रख्य आदि भेद विभित्त है। चनर्दन से पोड्य अध्याय तक कविसमय का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है। सप्तदश अध्याय का सम्बन्ध भगोल से है। इसमें देश-विभाग का वर्णन है जो। भारत के प्राचीन भूगोल विद्या का सन्दर तिदर्शन है । अष्टादश अध्याय का नाम कालवि ।ग है । इसमें प्राचीन भारतीय कार विभाग का किन्द्रण किया गया है। इस अध्याय में यह भी दिखाया गरा है कि कवि किस विजय का किस बहुत में वर्णन करे । 'काव्यमीमासा' मे वांणन विषयो को देन पर जात होता है कि यह विविध विषयों का जान देनेवाला विशाल ज्ञानकोश है। इस पर पण्डित मधुसूदन शास्त्री ने संस्कृत में 'मधुसूदर्ना' विवृति िल्ली है जो चोलम्बा विद्यानवन से प्रकाशित है। काव्यमीमांसा के दो हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हो चूके है---

अधारेग्रन्थ — क. ५० केदारनाथ शर्मा 'सारस्वत' कृत अनुवाद बिहार राष्ट्रभापा-परिषद्, पटना सं० २०११ व्य. डॉ० गंगासागरराय कृत अनुवाद चीखम्बा विद्याभवन, वाराणसी, १९६४ ई० ।

काव्यादर्श-काव्यशास्त्रका सुप्रसिद्ध ग्रन्थ। इसके रचियता आ० दण्डी है। दि॰ आचार्य दण्डी । यह अलंकार सम्प्रदाय एवं रीतिसम्प्रदाय का महत्त्वपूर्ण जन्य है। 'काव्यादर्श' तीन परिच्छेदों में विभक्त है । इसमें कुल मिलाकर ६६० इलोक हैं । प्रथम परिच्छेद में काव्य-लक्षण, काव्य-भेद-गद्य, पद्य एवं मिश्र, आख्यायिका एवं कथा, वैदर्भी तथा गीडी-मार्ग. दस गुण-विवेचन, अनुप्रास-वर्णन तथा कवि के तीन गुण-प्रतिभा, श्रुति एवं अभियोग का निष्पण है। द्वितीय परिच्छेद में अलंकारों का विशद वर्णन है। इसमें अलंकार की परिभाषा तथा ३५ अलंकारों के लक्षणोदाहरण प्रस्तृत किये गए हैं। वीणत अलंकार हैं—स्वभावोक्ति, उपमा, रूपक, दीपक, आवृत्ति, आक्षेप, अर्था-न्तरन्यास, व्यतिरेक, विभावना, समासोक्ति, अतिशयोक्ति, उत्प्रेक्षा, हेत्, सुक्ष्म लेश, यथासांख्य, प्रय:, रसवत्, ऊर्जस्वि, पर्यायोक्त, ममाहित, उदात्त, अपहनुति, इलेष, विशेषोक्ति, तृल्ययोगिता, विरोध, अप्रस्तृतप्रशंसा, व्याजोक्ति, निदर्शना, सहोक्ति, परिवृत्ति, आशीः, संकीर्ण एवं भाविक । तृतीय परिच्छेद में यमक एवं उसके ३१५ प्रकारों का निर्देश, चित्रबन्धगोमूत्रिका, सर्वतोगद्र एवं वर्ण नियम, १६ प्रकार की प्रहेलिका एवं दस प्रकार के दोषों का विवेचन है। 'काव्यादर्श' पर दो प्रसिद्ध प्राचीन टीकाएँ हैं - प्रथम टीका के लेखक है तरुण वाचस्पति एवं द्वितीय टीका का नाम 'हृदयंगमा' है जो किसी अज्ञात लेखक की रचना है। मद्रास से प्रकाशित प्रा॰ रङ्गाचायें

के (१९१० ई०) संस्करण में 'काव्यादर्श' के चार परिच्छेद मिलते हैं जिसमें तृतीय परिच्छेद के ही दो विसाग कर दिये गए हैं । इसके चतुर्थ परिच्छेद में दोष-विवेचन है । 'काव्यादर्श' के तीन हिन्दी अनुवाद हुए हैं - ब्रजरत्नदामकृत हिन्दी अनुवाद, आचार्य रामचन्द्र मिश्र कृत हिन्दी एवं संस्कृत टीका (चौलम्बा संस्करण २०१५ वि०) एवं श्रीरणवीर सिंह का हिन्दी अनुवाद (अनुसंधान परिषद्, दिल्छी विश्वविद्यालय) ! काव्यादर्श के ऊपर रचित अस्य अनेक टीकाओं के नी विवरण प्राप्त होते हैं —(क) मार्जन टीका - इसके रचयिता म० म० हरिनाथ थे । इनके तितः का नाम विश्वबर तथा अग्रज का नाम केशव था। इसका विवरण अण्डारकर आस्विण्टा रिसर्च इत्स्टीटबुट व्यित राजकीय ग्रन्थ, संग्रहाज्य, ग्रन्थमूची जाग १२, संख्या ४ में ह । इसका पनिकिशेषकारु संबत् १७४६ हे । (ख) काव्यतत्त्वविषककाम्की—इसके रचियतः कृष्णकंकरः तकंबागीय थे । ये गोपाउपुर (बंगाठ : क तिबास) थे । इसका विवरण झंण्डया ऑफिस सूचीपत्र पृ० २२१ में पाप्त होता है। ( ग ) श्रुतानुपारिनी टोका—इस+ लेयक बादिधङ्घल है। इसका विवर्ग डा० सो० हस्तिलिवित प्रत्थ संग्रह, संख्या ३, १९१९-२४ ई०, अत्यसूचा भाग १२, संख्या ४२४ में है। । घ ) वसल्यविधापिनी टीका —जगन्नाथ के पुत्र मन्त्रिनाथ ने इस टीका की रचना की था। ( इ.) विजयानन्द कृत ब्याख्या । ( च ) यामून कृत व्याख्या । ( छ ) रत्त धी संज्ञक टीका--इसके देखक<sup>े</sup> रत्न श्री ज्ञान नामक छंकानिवासी विद्वान् थे। मिथिक रिसर्च इन्स्टीह्युट, दरांगा में श्री अनन्तलाल ठाक्र द्वारा सम्पादित एवं प्रकाशित, १९५७ ई० में । (ज) बोयलिक द्वारा जर्मन अनुवाद १८९० ई० में ।

आधारग्रन्थ — क काव्यादर्श — (संस्कृत-हिन्दी व्याख्या ) आ० रामचन्द्र मिश्र — चीखम्बा संस्करण । ख. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास — डॉ० पा० वा० काणे (हिन्दी अनुवाद )।

काञ्यालंकार—इस ग्रन्थ के रचियता हैं आ० भामह दि० भामह । यह भारतीय काञ्यशस्त्र की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण कृति है। इसमें सर्वप्रथम काञ्यशस्त्र का स्वतन्त्रकृष में विवेचन किया गया है। अथवा यों कहा जाय कि भामहकृत 'काञ्या-छंकार' में ही काञ्यशस्त्र को स्वतन्त्र शास्त्र का रूप दिया गया है तो कोई अन्युक्ति नहीं। यह ग्रन्थ छह परिच्छेदों में विभक्त है तथा इसमें रछोकों की संख्या चार सी के लगभग है। इसमें पाँच विषयों का वर्णन है—काञ्यशरीर, अरुंकार, दोप, त्याय-निर्णय एवं शब्द-सुद्धि। प्रणम परिच्छेद में काञ्य-प्रयोजन, कविश्व-प्रशंसा, प्रतिभा छा स्वस्त्य, कि के जात्रव्य विषय, काञ्य छा स्वस्त्य एवं मेर, काञ्य-दोप एवं दोप-परिहार का वर्णन है। इसमें ५९ रुठोक हैं। द्वितीय परिच्छेद में गुण, शब्दालंकार एवं अर्थालंकार छा विवेचन है। तृतीय परिच्छेद में भी अर्थालंकार निरूपित हैं और चतुर्थ परिच्छेद में ब्याकरणविषयक अशुद्धियों का वर्णन है। प्रत्येक परिच्छेद में कारिकाओं या रुठोकों की संख्या इस प्रकार है—४९ + ९६ + ५९ + ५९ + ६९ +

६६ = ३९ : पुरुषक के अन्त में विश्वत विषयों एवं उनसे सम्बद्ध रकोकों का भी विवरण प्रस्तुत अध्यक्षमध्या है ।

पष्ट्यः। शरीर निर्णीतं शतपः चारवलञ्जातः । पञ्चलातः । पष्टीष्टः सप्तत्यः। न्यायनिर्णयः ॥ पष्ट्यः जन्दस्य अद्धिः स्यान्दस्येन वस्त्रपञ्चकम् ।

उक्त पहाँकः परिचीत्वे तिमहेन क्रमण वः ॥ काव्यालकार ६,६५,६६ ॥ इन प्रत्य ता हिन्यो अनुवाद का० : वेन्य्रनाथ क्षमां ने किया े जो राष्ट्रभाषापारपद् पटना स क्षक्रित है । इसके तिम्नांकित संस्करण प्राप्त हुं— १. श्री के० पी० विवेदा ए जेन्करण — धानापक्रययोभूतमं के परिशिष्ट के रूप से मुद्रित 'काव्यालंकार' ( बन्य, लेन्कर एण्ड प्राकृत सीरीज १९०९ ६० )। २—श्री नागनाथ कास्त्रीकृत आंख अनुवाद पहित ( काव्यालंकार ) तकारस १९६० ३० भ प्रकाशित । ३ — काव्यालंकार— संव के यहक्ताय पर्षे १० वेच वच्यव उपाध्याय, पालम्बा संस्कृत सीराज, वाराणसी १९२० ३० । ४ —श्री क्षेत्रताताचार्य द्वारा रिचन संस्कृत वृत्ति के साथ प्रकाशित काव्यालंकार, घननास प्रेस, तिरुवदा, १९३४ ५० । ४ —श्री शंकरराम शास्त्री द्वारा संवाचित काव्यालंकार, धननास प्रेस, विरुवदा, १९३४ ५० । ४ —श्री शंकरराम शास्त्री द्वारा संवाचित काव्यालंकार, धननास प्रेस, विरुवदा, १९३४ ६० ।

ा तरप्रस्थ - १ आजार्स देवेस्द्रनाथ शर्मा द्वारा संपान्दत काव्यालंकार, प्रकाशन काल १ (९ वि० सं० ) सा. संस्कृत अञ्चयशास्त्रका इतिहास—डॉ॰ पा० वा० गुणे (हिन्दो जनुवाद ) मोतीलाल बनारसोदास, बाराणसी, १९६६ :

भाष्यशास्त्र — जिस शास्त्र क द्वारा काव्य के सीन्दर्य की परस्त की जाती है उसे काव्य एक कहते हैं। इसके सामान्य रूप से काव्यानुशीलन के सिद्धान्त का वर्णन होता । जिसके आधार पर काव्य या साहित्य की मीमांसा की जाती है। संस्कृत में इस आस्त्र के लिए कई नाम प्रयुक्त हुए है— अर्थकारशास्त्र, सांायशास्त्र, बाब्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, काव्यशास्त्र, साहित्यिवद्या एवं कियाकल्य । इनमें सर्वाधिक प्रश्चीन नाम कियाकल्य है। इसका उल्लेख वात्स्यायनकृत कामसूत्र में ६४ कलाओं के अन्तर्गत कियाकल्य है। किलनविस्तर नामक बौद्ध प्रस्थ में भी इस शब्द का प्रयोग काव्यशास्त्र के ही अर्थ में हुआ है और उसके टीकाकार जयमङ्गाओं के अनुसार इसका अर्थ है—कियाकल्य इति काव्यकरणविधि काव्यालंकार इत्यर्थ । इस प्रकार 'कियाकल्य' सब्द का प्रयोग काव्यशास्त्र के ही अर्थ हुआ प्रतीत होता है। 'वाल्मीकि रामायण' में भी यह शब्द इसी अर्थ का द्योतक है। लव-कुश का संगीत सुनने के लिए रामचन्द्र की सना में उपस्थित व्यक्तियों में वैयाकरण, नैगम, स्वरज एव गान्धवं आदि विद्याओं के विशेषज्ञों के अतिरक्त कियाकल्य एवं काव्यविद् का भी उल्लेख ह—

कियाय ल्पविदश्चैव तथा काव्यविदो जनान् ॥ उत्तरकाण्ड ९४-७।३

अःलोचनायास्त्रके लिए अन्य प्राचीन नाम 'अलंकारशास्त्र' मिलता है । यह नाम उस युग का है जद काव्य का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण तत्त्व अलंकार माना जाता था । भामह, उद्भट, वामन, रुद्रट प्रभृति आचार्यों के ग्रन्थों के नाम इसी तथ्य की पुष्टि करते है—काव्यालंकार, काव्यालंकारसारसंग्रह, काव्यालंकारसूत्र एवं काव्यालंकार । आचार्य वामन ने अलंकार का महत्त्व प्रतिष्ठित करते हुए ६से सीन्दर्य का वाचक बना दिया जिससे अलंकार दाब्दार्थ का बाह्य शोभाधायक तत्त्व न रह कर उसका मूलभूत तत्त्व सिद्ध हुआ—काव्यं ग्राह्मसलङ्कारात् । सीन्दर्यमलङ्कारः—काव्यालंकारसूत्र— १११२ । भामह प्रभृति आचार्य अलंकारवादी थे, अतः उन्होंने अपने ग्रन्थों में अलंकार का प्राधान्य सिद्ध करते हुए इसी अभिधा का प्रयोग किया । वक्रोक्ति सिद्धान्त के प्रतिष्ठापक आ० कुंतक ने भी 'वक्रोक्तिजीवित' को काव्यालंकार की अभिधा प्रदान की है—

काव्यस्यायमलङ्कारः कोऽप्यपूर्वो विधीयते । वक्रोक्तिजीवित १।२

कालान्तर में (मध्य युग में) इस शास्त्र के लिए साहित्यशास्त्र का अभिधान प्रचित हुआ। सर्वप्रथम राजशेखर ने 'काव्यमीमांसा' में 'पञ्चमी साहित्यविद्या इति यायावरीयः' (पृ०४) कह कर इसका प्रयोग किया और आगे चलकर रूप्यक एवं विश्वनाथ ने इस अभिधान को अधिक लोकप्रिय बनाया। रूप्यक ने 'साहित्यमीमांसा' एवं विश्वनाथ ने 'साहित्यदर्पण' की रचना कर इस शब्द का गौरव बढ़ा दिया। ग्यारहवीं शताब्दी में भोजराज ने काव्यशास्त्र को शास्त्र का रूप देकर इसके लिए काव्यशास्त्र का प्रयोग किया है और यह शब्द तभी से अधिक लोकप्रिय हो गया है। भोज ने कान्व के छह कारणों का उल्लेख किया है—काव्य, शास्त्र, इतिहास, काव्यशास्त्र, काव्यतिहास एवं शास्त्रेतिहास।

काव्यं शास्त्रेतिहासी च काव्यशास्त्रं तथैव च।

काब्येतिहासः शास्त्रेतिहासस्तदिष पर्ड्विधम् ॥ सरस्वतीकण्ठाभरण २।१३९ इस प्रकार काव्यशास्त्र के लिए अनेक नामों का प्रयोग होता रहा किन्तु अन्त में इसके लिए दो शब्द अधिक लोकप्रिय हुए—काब्यशास्त्र एवं साहित्यशास्त्र ।

भारतीय काव्यशास्त्र के मूल उत्स वेदों में प्राप्त होते हैं और इसकी प्राचीनता वैदिक वाङ्मय के समान ही सिद्ध होती है। 'ऋग्वेद' में उपमा, रूपक, अतिशयोक्ति, अर्थान्तरन्यास प्रभृति अलंकार तथा शृंगारादि रसों के भी पर्याप्त उदाहरण प्राप्त होते हैं। 'निरुक्त' में तो उपमालंकार का शास्त्रीय विवेचन भी किया गया है और उससे भी स्पष्ट रूप में इसका विवेचन पाणिनिकृत 'अष्टाध्यायी' में मिलता है। उपमानानि सामान्य वचनैः। अष्टाध्यायी २।१।४४ 'अष्टाध्यायी' में शिलालि एवं कृशास्त्र द्वारा रचित नटसूत्रों का उल्लेख होने से ज्ञात होता है कि पाणिन से पूर्व काव्यशास्त्र विषयक ग्रन्थों का (पराश्चर्यशिलाभिभ्यां भिक्षुनटसूत्रयोः। अष्टाध्यायी, ४।३।७१०) निर्माण हो चुका था। 'निरुक्त' में विणत कर्मोपमा, भूतोपमा, अर्थोपमा, सिद्धोपमा आदि उपमा के प्रकार भी संस्कृत काव्यशास्त्र के इतिहास को अधिक प्राचीन सिद्ध करते हैं। 'वाल्मीकि रामायण' में नौ रसों का उल्लेख मिलता है और अलंकारों तथा अन्य काव्यशास्त्र का निरूपण अत्यन्त प्राचीनकाल से, संभवतः ईसा से दो सहस्र पूर्व, हो चुका था किन्तु उस समय के ग्रन्थों की प्राप्त नहीं होती। भरतकृत 'नाट्यशास्त्र' में भी अनेक 'आनुवंश्य' रलोकों

की संख्या है जिनसे ज्ञात होता है कि ये क्लोक 'परम्पराप्रवाह' में रचित हुए थे। भरत ने स्वयं 'द्रुहिण' नामक आचार्य का उल्लेख किया है जिन्होंने नाट्यरसों का विवेचन किया था। सम्प्रति 'नाट्यशास्त्र' हो भारतीय काव्यशास्त्र का प्राचीनतम ग्रन्थ प्राप्त होता है और भरत को इस शास्त्र का आद्याचार्य माना जाता है। इनका समय ई० पू० ५०० से २०० वर्ष तक माना गया है। भरत ने नाटक के विवेचन में रस, अलंकार, गुण आदि का निरूपण किया था और काव्यशास्त्र को नाटक का अंग मान लिया था। पर, आगे चल कर इसका विकास स्वतन्त्रशास्त्र के रूप में हुआ जिसका श्रेय आ० भामह को है। संस्कृत काव्यशास्त्र की परम्परा भरत से लेकर विश्वेववर पण्डित तक अधुण्ण रही है और इसमें छह प्रसिद्ध सिद्धान्तों की स्थापना हुई है—रस-सम्प्रदाय, अलंकारसम्प्रदाय, रीतिसम्प्रदाय, ध्वनिसम्प्रदाय, वक्रोक्तिसम्प्रदाय एवं औचित्यसम्प्रदाय। काव्यशास्त्र के प्रसिद्ध आचार्यों में भरत, भामह, दण्डी, उद्घट, वामन, रुद्रट, आनन्दवर्धन, अभिनवगुष्त, राजशेखर, धनव्जय, कृतक, महिमभट्ट, क्षेमेन्द्र, भोज, मम्मट, रुय्यक, विश्वनाथ, अप्पयदीक्षित, पण्डितराज जगन्नाथ एवं विश्वेववर पण्डित हैं जिन्होंने अपनी रचनाओं के द्वारा इस शास्त्र का रूप अत्यन्त प्रीढ़ एवं वैज्ञानिक बनाया है। इनका परिचय इसी कोश में इनके नामों में देखें ]

संस्कृत काव्यशास्त्र की उत्पत्ति की कथा राजशेखर की 'काव्यमीमांसा' में दी गयी है जिसमें १७ व्यक्तियों द्वारा काव्यविद्या के विविध अंगों के निरूपण का उत्लेख है—सहस्रार इन्द्र ने कविरहस्य का, उक्तिगर्भ ने उक्तिविषयक ग्रन्थ का, मुवर्णनाभ ने रीतिविषयक ग्रन्थ, प्रचेता ने अनुप्रासंविषयक, यम ने यमक सम्बन्धी, चित्राङ्गद ने चित्रकाव्य का, शेष ने शव्दश्लेष, पुलस्त्य ने वास्तव या स्वभावोक्ति, औपनायक ने उपमा, पराशर ने अतिशयोक्ति, उत्रथ्य ने अर्थश्लेष, कुवेर ने उभयालङ्कार, कामदेव ने विनोदविषयक ग्रन्थ, भरत ने नाट्यशास्त्र, धिषण ने दोष, उपमन्यु ने गुण, कुचमार ने ओपनिषदिक विषयों पर तथा नन्दिकेश्वर ने रससास्त्र का निर्माण किया था। इस विषय का उल्लेख अन्य किसी भी ग्रन्थ में प्राप्त नहीं होता, अतः इस आख्यायिका की प्रामाणिकता असंदिग्ध नहीं है। इसमें अवश्य ही कुछ लेखकों के नाम आ गए हैं जिन्होंने काव्यशास्त्र के विभिन्न अंगों पर ग्रन्थलेखन किया था।

रससम्प्रदाय — संस्कृत काव्यशास्त्र का सर्वाधिक प्राचीन सिद्धान्त रससम्प्रदाय है। इस सम्प्रदाय के संस्थापक भरतमुनि हैं। 'नाट्यशास्त्र' में रस का अत्यन्त सूक्ष्म, वैज्ञानिक एवं व्यावहारिक विवेचन है तथा उसकी संख्या आठ मानी गयी है। भरत ने रस का स्रोत अथवंवेद को माना है—रसानाथवंणादिष १।१७ राजशेखर के कथनानुसार सर्वप्रथम नन्दिकेश्वर ने ब्रह्मा के आदेश से रसविषयक ग्रन्थ का प्रणयन किया था किन्तु सम्प्रति उनका ग्रन्थ प्राप्त नहीं होता। अतः इस सिद्धान्त के आद्य संस्थापक भरत सिद्ध होते हैं। इन्होंने नाट्य से सम्बद्ध होने के कारण इसे 'नाट्यरस' के रूप में निरूपित किया है और विभाव, अनुभाव, व्यभिचारी के संयोग से रस की निष्पत्ति या उत्पत्ति मानी है—विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः। कालान्तर में अनेक आचार्यों ने 'नाट्यशास्त्र' की व्याख्या करते हुए इस सूत्र की अनेकधा व्याख्या उपस्थित

की । इन व्याख्याकारों में भट्टलोल्लट, श्रीशंकुक, भट्टनायक एवं अभिनवगुन्त के नाम उल्लेखनीय हैं। भट्टलोल्लट का सिद्धान्त उत्पत्तिवाद, श्रीशंकुक का अनुमितिवाद, भट्टनायक का भूक्तिवाद एवं अभिनवगुष्त का सिद्धान्त अभिव्यक्तिवादके नाम से प्रसिद्ध है। आगे चलकर रद्रट, रुद्रभट्ट आदि आचार्यों ने रस की महत्ता प्रतिष्ठित करते हुए इमे काव्य का अत्यन्त महत्त्वपूर्णतत्त्व घोषित किया और व्वतिवादी आचार्य आनन्दवर्धन ने रस को व्यंग्य मानकर इसे ध्वनि का ही अंग सिद्ध किया । इनके अनुसार ध्वनि के तीन विभाग हैं—वस्तृध्वनि, अरुंकारध्वनि एवं रसध्वनि । इनमें रसध्वनि ही ध्वनि का उत्कृष्ट्रतम रूप है । भोज ने 'शृंगारप्रकाश' में रस को अधिक महत्त्व देकर श्रृंगार के अन्तर्गत ही सभी रसों को अन्तर्भुक्त किया और 'सरस्वतीकण्टाभरण' में वाङ्मय को तीन भागों—स्वभावोक्ति, वक्रोक्ति एवं रसोक्ति-में विभक्त कर रसोक्ति को ही काव्य का मुख्य तत्त्व स्वीकार किया। 'अग्निपुराण' एवं राजशेखर ने रस को काव्य की आत्मा के रूप में स्वीकार किया है। 'अभिपुराण' के अनुसार उक्तिवैचित्र्य का प्राधान्य होते हुए भी रस ही काव्य का जीवित है-'वाक्-वैदस्य प्रधानेपि रसएवात्रजीवितम्' ( ३३६।३३ ) । आगे चलकर भानुदत्त एवं विश्वनाथ ने रस को अधिक महत्त्व देकर इसे स्वतन्त्र काव्य-सिद्धान्त के रूप में अधिष्ठित किया और ध्वनि मे पृथक् कर इसकी स्वतन्त्र सत्ता की उद्घोपणा की । विश्वनाथ के अनुसार रसात्मक वाक्य ही काव्य है-- 'वाक्यं रसात्मकं काव्यम्' । पण्डितराज ने 'रसगंगाधर' में वेदान्त की हिंगू से रस-विवेचन उपस्थित कर इसे दार्शनिक पीठिका प्रदान की। 'रमसिद्धान्त' भारतीय काव्यशास्त्र का अत्यन्त महत्त्वपूर्णं सम्प्रदाय है जो काव्यानुशोठन का शास्वत एवं सार्वभौमरूप उपस्थित करता है। न केवल साहि त्यिक दृष्टि से अपितु सोन्दर्यशास्त्रीय, मनावैज्ञानिक, नैतिक तथा समाजशास्त्रीय दृष्टि से भी इसकी महत्ता स्वीकार की गयी है।

अलंकार सम्प्रदाय — काव्य के शोभाकारक धर्म को अलङ्कार कहा जाता है। इस सम्प्रदाय के पोपक आचार्य अलङ्कार को ही काव्य का 'जीवानु' समझ कर अन्य तत्त्वों या सिद्धान्तों को उसी में गतार्थ कर देते हैं। अलङ्कार-सम्प्रदाय के प्रवर्तक आचार्य भामह हैं और इसके पोपक हैं—दण्डो, उद्भट, षदट, प्रतिहारेन्द्रराज एरं जयदेव। भामह के अनुसार अलङ्कारों के बिना किवता उसी प्रकार सुशोभित नहीं हो सकती जिस प्रकार आभूषणों के बिना कामिनी विभूषित नहीं हो पाती। इन्होंने रस को भी अलङ्कारों में समाविष्ट कर रस-सिद्धान्त के प्रति अनास्था प्रकट की है। भामह ने रस को गौण स्थान देते हुए रसवत् अलङ्कारों में ही उसका अन्तर्भाव किया—'रसवत् दिशतस्पष्ट श्रृङ्गारादिरसं यथा'॥ काव्यालङ्कार ३।६ भरत ने केवल चार अलङ्कारों का विवेचन किया था किन्तु अप्ययदीक्षित तक इनकी संख्या १२५ हो गई। संस्कृत काव्य-शास्त्र में न केवल अलङ्कारवादियों ने अपितु ध्वनि एवं रसवादी आचार्यों ने भी अपने प्रन्थों में अलङ्कारों को महत्त्वपूर्ण स्थान देकर इसका वैज्ञानिक विवेचन प्रस्तुत किया है। सच तो यह है कि अलङ्कारवादी आचार्यों की अपेक्षा ध्वनि एवं रसवादी आचार्यों ने ही अलङ्कारों का प्रीढ़ विवेचन प्रस्तुत किया और काव्य में इसकी उपयोगिता,

वर्गीकरण एवं एक अलङ्कार का अन्य अलङ्कार के साथ अन्तर स्थापित करते हुए इसके प्रयोग की भी सीमा निर्धारित की । सम्मट, रुध्यक, विश्वनाथ, अप्ययदीक्षित, पण्डितराज तथा विश्वेश्वर पण्डित की अलङ्कार-मीमांसा अत्यन्त महत्त्वपूर्ण एवं वैज्ञानिक है।

अलङ्कारवादी आचार्यों में भामह ने ३८ (३९), दण्डी ने ३७ (२+३५), उद्गट ने ४१, इद्रट ने ६८ एवं जयदेव ने १०० अलङ्कारों का वर्णन किया है। उद्भट एवं रुद्रट ने अलङ्कारों के वर्गीकरण का भी प्रयास किया है और ऋमशः ६ एवं ४ वर्ग किये हैं। रुद्रट का वर्गीकरण महत्त्वपूर्ण है - वास्तवमूलक, ओपम्यमूलक, अतिशयमूलक एवं इलेषमलक । ध्वनिवादी आचार्यों ने अलङ्कार को काव्य का बाह्यशोभाधायक तत्त्व स्वीकार कर इन्हें 'अस्थिरधर्म' की संज्ञा दी और तभी से इनका महत्त्व गीण हो गया। इन आचार्यों ने अलङ्कारकाव्य को अवर या अधम काव्य माना और अलङ्कार के बिना भी काव्य की कल्पना की। रुव्यक ने ६२ अलङ्कारों का वर्णन किया और उन्हें सात वर्गों में विशक्त किया—साधर्म्यमूलक, विरोधमूलक, शृह्खलामूलक, तर्कन्यायमूलक, वाक्यन्यायमूलक, लोकन्यायमूलक एवं गुढार्थप्रतीतिम्लक । मम्मट ने ६८, विश्वनाथ ने ६६, पण्डितराज ने ७० तथा विश्वेश्वर ने ६२ अलङ्कारों का विवेचन किया है। रुद्रट ने अलङ्कारों की संख्या में वृद्धि की और रुप्यक, शोभाकरमित्र, जयदेव, अप्पय दीक्षित तथा पण्डितराज ने इसमें सम्यक् योग दिया किन्तू विश्वेश्वर पण्डित ने बढ़ाये गये सभी अलङ्कारों का खण्डन कर मम्मट द्वारा विणत अलङ्कारों में ही उन्हें गतार्थ कर अलङ्कार-संख्या का परिसीमन कर दिया। विष्वेष्वर का यह कार्य अत्यन्त पाण्डित्यपूर्ण एवं प्रीढ़ता का द्योतक है। अलङ्कारवादी आचार्य जयदेव ने अलङ्कारिवहीन काव्य को उप्पतारहित अग्नि की भाँति व्यर्थ मान कर काव्य में अलङ्कार की अनिवार्य सत्ता का उद्योप किया था किन्द्र परवर्त्ती आचार्यों ने इसे अमान्य ठहरा दिया।

> अङ्गीकरोति यः काव्यं शब्दार्थावनलङ्कृती। असी न मन्यते कस्मादनुष्णमनलं कृती।।

अलङ्कार के सम्बन्ध में ध्वनिवादी आचार्यों की चाहे जो भी मान्यताएँ रही हों किन्तु इसका जितना सूक्ष्म-विवेचन संस्कृत काव्यशास्त्र में हुआ उतना सम्भवतः किसी सिद्धान्त का नहीं हुआ। अलङ्कारों का गम्भीर पर्यवेक्षण ही उसकी महत्ता का परिचायक है।

रीति-सम्प्रदाय—इस सम्प्रदाय के संस्थापक हैं आचार्य वामन । इन्होंने रीति को ही काव्य की आत्मा मानकर इसका महत्त्व प्रतिष्ठित किया है—'रीतिरात्माकाव्यस्य', काव्यालङ्कारसूत्र १।२।६ । वामन के अनुसार विशिष्ट पद-रचना ही रीति है और यह वैशिष्ट्य गुण के ही कारण आता है । अर्थात् रचना में माधुर्यादि गुणों के समावेश से ही विशिष्टता आती है—विशेषो गुणात्मा १।२।७ । इस प्रकार इन्होंने गुण एवं रीति में घनिष्ठ सम्बन्ध स्थापित किया है । इन्होंने अलङ्कार की अपेक्षा गुण की विशेष महना सिद्ध की । वामन के अनुसार गुण काव्यशोभा का उत्पादक होता है और अलङ्कार केवल उसकी शोभा का अभिवर्द्धन करते हैं । इन्होंने रीतियों के तीन प्रकार मान कर उनका वैज्ञानिक विवेचन प्रस्तुत किया है । वे हैं—वैदर्भी, गौड़ी एवं पाव्चाली ।

परवर्त्ती आचार्यों ने रीति की महत्ता स्वीकार करते हुए भी उसे काव्य की आत्मा नहीं माना और इसे शरीरावयवों की भाँति काव्य का अङ्ग स्वीकार किया । रीति-सम्प्रदाय काव्य के प्राण तत्त्व का विवेचन न कर उसके बाह्य रूप का ही निरूपण करता है। इसमें रसानुकूल वर्णों एवं वर्णनानुकूल पद-विन्यास पर अधिक बल दिया जाता है। फलतः यह काव्य का वाह्यधर्मी तत्त्व सिद्ध होता है।

ध्वनि-सम्प्रदाय — यह सिद्धान्त भारतीय काव्यशास्त्र का अप्रतिम सिद्धान्त तथा काव्यालोचन का प्रौढ़ तत्त्व है। इस सिद्धान्त की आधारशिला व्यव्जना है। ध्वनि सिद्धान्त के प्रवर्त्तक आनन्दवर्द्धन है और पोषक हैं अश्निवगृष्त, मम्मट, रूयक तथा पण्डितराज जगन्नाथ । ध्वनि सिद्धान्त को प्रवचनम विरोध का नी सामना करना पडा है । अट्टनायक, धनञ्जय, कृत्तक एवं महिमगट्ट ने इसका खण्डन कर इसके अस्तित्व को ही नष्ट करना चाहा था किन्तु ध्वनि सिद्धान्त अपनी आन्तरिक शक्ति के कारण जीवित रहा । आचःर्य मम्मट ने ध्विन-विरोधी आचार्यों के तर्कों का निरास कर उनकी धिज्जयाँ उडा दीं और काव्य के अन्तस्तत्त्व के रूर में ध्वनि की प्रतिष्ठा की। इस सिद्धान्त के आचार्यो ने ध्वनि को काव्य की आत्मा मानकर उसके तीन प्रकार किये -वस्तूध्वनि, अलङ्कारध्वनि एवं रसध्वनि । ध्वनिवादी आचार्य काव्य के प्रतीयमान अर्थ की खोज करते हैं । जब बाच्यार्थ से व्यंग्यार्थ अधिक चारु या आकर्षक होता है तो उसे ध्वनि कहते हैं। रमणी के विविध शरीरावयवों से जिस प्रकार लावण्य की प्रथक सत्ता होती है उसी प्रकार काव्य में प्रतीयमान अर्थ उसके अङ्गों मे पृथक् महाकवियों की वाणी में नित्य प्रतिभासित होता है। आनन्दवर्धन ने 'ध्वन्यालोक' में ध्वनि के स्वरूप, भेद एवं अन्य काव्य-सिद्धान्तों के साथ इसके सम्बन्ध का मूल्याङ्कन कर ध्विन सिद्धान्त की प्रतिष्ठा की है। इन्होंने रसध्विन को काव्य की आत्मा माना है। ध्विन सिद्धान्त में काव्य के अन्तस्तत्त्व का प्रथम विवेचन एवं उसमें कल्पना के महत्त्व को अधिक दर्शाया गया है।

वकोक्ति सिद्धान्त—इस सिद्धान्त के प्रतिष्ठापक आ० कुन्तक हैं जिन्होंने 'वक्रोक्ति-जीवित' नामक युग प्रवर्त्तक ग्रन्थ की रचना कर वक्रोक्ति को काव्य की आत्मा माना है। वक्रोक्ति की सर्वप्रथम महत्ता भामह ने स्थापित की थी और इसके बिना अलङ्कार के अस्तित्व को ही खण्डित कर दिया था। कुंतक ने वक्रोक्ति को अलङ्कार के पद से हटाकर स्वतन्त्र काव्य-सिद्धान्त का रूप दिया और ध्विन के भेदों को वक्रोक्ति में ही गतार्थ कर इसकी गरिमा बढ़ा दी। इन्होंने वक्रोक्ति के छः भेद किये—वर्णवक्रता, पदपूर्वार्द्धवक्रता, पदोत्तराधंवक्रता, वाक्यवक्रता, प्रकरणवक्रता एवं प्रवन्धवक्रता तथा उपचारवक्रता नामक भेद के अन्तर्गत ध्विन के अधिकांश भेदों का अन्तर्भाव कर दिया है। वक्रोक्ति से कुन्तक का अभिप्राय चतुरतापूर्ण किवकमं के कोशल की शैली या कथन से है। अर्थान् 'असाधारण प्रकार की वर्णनशैली ही वक्रोक्ति कहलाती है।'

वक्रोक्तिनेव वैदम्ध्यभङ्गीभणितिरुच्यते ॥ १।१०

भामह ने वक्रोक्ति को अलंकार का मूलतत्त्व माना था किन्तु कुंतक ने इसे काव्य का मूलतत्त्व स्वीकार कर इसे काव्यसिद्धान्त का महस्य प्रदान किया । अौचित्य सम्प्रदाय—इस सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक आचार्य क्षेमेन्द्र हैं। इन्होंने 'औचित्य-विचारचर्चा' नामक पुस्तक में औचित्य को काव्यसिद्धान्त के रूप में उपस्थित किया है। यद्यपि औचित्य को काव्य का जीवित या प्राणतत्त्व मानने का श्रेय क्षेमेन्द्र को है फिर भी इसका विवरण अत्यन्त प्राचीनकाल से प्राप्त होता है। भरत के 'नाट्यशास्त्र' में पात्रों की वेश-भूषा के निरूपण में औचित्य का व्यावहारिक विधान प्राप्त होता है और 'ध्वन्यालोक' में अनीचित्य को रस-भंग का प्रधान कारण मान कर इसकी गरिमा स्थापित की गयी है:—

> अनौचित्याद् ऋते नान्यद् रसभङ्गस्य कारणम् । जीचित्योपनिबन्धस्तु रसस्योपनिषत् परा ॥ ३।१५ ध्वन्या०

क्षेमेन्द्र ने रस को काव्य की आत्मा मान कर औचित्य को उसका जीवित स्वीकार किया।

औचित्यं रससिद्धस्य स्थिरं काव्यस्य जीवितम् । ५। ओचित्य०

क्षेमेन्द्र ने औचित्य के २८ प्रकार किये है और इसमें रस, अलंकार, गुण, पद, वाक्य, कारक, किया आदि के आंचित्य का भी निर्देश किया है। अचित्य की परिभाषा देते हुए क्षेमेन्द्र ने कहा कि उचित का भाव ही औचित्य है। जिस वस्तु का जिसमें मेल मिलता है उसे उचित कहते है और उचित का भाव औचित्य कहा जाता है—

उचितं प्राहराचार्गाः सहशं किल यस्य यत्।

उचितस्य च यो भावः, तदीचित्यं प्रचक्षते ॥ ३। औचित्यविचारचर्चा

संस्कृत का काव्यशास्त्र अत्यन्त प्रीढ़ एवं महनीय काव्यालोचन का रूप प्रस्तुत करने वाला है। दो सहस्र वर्षों की अनवरत साधना के फलस्वरूप आचार्यों की चितन-सरिण में जिन छह सिद्धान्तों का प्राद्भीव हुआ उनसे संस्कृत काव्यशास्त्र का स्वरूप निखर गया । आचार्यो ने मुख्यतः काव्य के स्वरूप, कारण, प्रयोजन, भेद आदि के सम्बन्ध में अत्यन्त सुक्ष्मता के साथ विचार कर उसके वर्ण्य विषयों का भी निरूपण किया । काव्य के उत्तम, मध्यम एवं अधम तीन भेद किये गए और ध्वनि को सर्वोत्कृष्ट रूप माना गया। मध्यम काव्य के अन्तर्गत गुणीभूत व्यंग्य को स्थान मिला और अलंकार-काव्य को अवर या अधम काव्य की संज्ञा प्राप्त हुई। अन्य दृष्टि से भी काव्य के कई प्रकार किये गए और उसका विभाजन श्रव्य एवं दृश्य के रूप में किया गया। श्रव्यकाव्य के भी प्रबन्ध एवं मुक्तक के रूप में कई भेद हुए। प्रबन्ध के अन्तर्गत महाकाव्य एवं खण्डकाव्य का विवेचन किया गया और इनके स्वरूप का विस्तृत विवेचन हुआ। दृश्यकाव्य के अन्तर्गत रूपक का विवेचन हुआ जिसके रूपक एवं उपरूपक के नाम से दो भेद किये गए। रूपक के १० एवं उपरूपक के १८ प्रकार मानकर इनके स्वरूप का विश्लेषण कर संस्कृत आचार्यों ने भारतीय नाट्यशास्त्र का वैज्ञानिक विवेचन प्रस्तृत किया । गद्यकाव्य के कथा, आख्यायिक, परिकथा, कथालिका आदि भेद किये गए । क्रमशः काव्यशास्त्र का विकास होता गया और इसकी नीव सुदृढ़ होती गयी, फलत: ध्विन, रस एवं अलंबार सिद्धान्त के रूप में भारतीय काव्यशास्त्र के तीन मीलस्तम्भ स्थित हुए। भारतीय काव्यशास्त्र में सीन्दर्यान्वेषण का कार्यपूर्ण

प्रौढ़ता को प्राप्त हुआ और प्रीति तथा विस्मय के रूप में काव्यशास्त्र की दो आधार-शिलाएँ स्थापित हुई जिनका प्रतिनिधित्व रस एवं अलंकार ने किया। रस को व्यंग्य मान कर उसे ध्वनि का एक रूप माना गया और अन्ततः तीन सिद्धान्त भारतीय काव्यशास्त्र के अप्रतिम सिद्धान्त बने।

आधारग्रन्थ-भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १, २-आ० बलदेव उपाध्याय ।

कामन्दक—प्राचीन भारतीय राजशास्त्र के प्रणेता। इन्होंने 'कामन्दक-नीति' नामक राजशास्त्र-विषयक ग्रन्थ की रचना की है। इनके समय-निरूपण के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैवय नहीं है। डॉ० अनन्त सदाशिव अल्तेकर के अनुसार 'कामन्दक-नीति' का रचनाकाल ५०० ई० के लगभग है। इस ग्रन्थ में भारतीय राजशास्त्र के कतिषय लेखकों के नाम उल्लिखित हैं जिससे इसके लेखनकाल पर प्रभाव पड़ता है। मनु, बृहस्पित, इन्द्र. उद्याना, मय, विशालाक्ष, बहुदन्तीपुत्र, पराशर एवं कीटिल्य के उद्धरण इस ग्रन्थ में यत्र-तत्र प्राप्त होते हैं। इससे स्पष्ट है कि कामन्दक का आविर्भाव कौटिल्य के बाद ही हुआ होगा। कामन्दक ने अपने ग्रन्थ में स्वीकार किया है कि इस ग्रन्थ के लेखन में अर्थशास्त्र की विषयवस्तु का आश्रय ग्रहण किया गया है। 'कामन्दकनीति' की रचना १९ सर्गों में हुई है जिसमें ग्यारह सी तिरसठ छन्द है।

'कामन्दक-नीति' के प्रारम्भ में विद्याओं का वर्गीकरण करते हुए उनके चार विभाग !कये गए है—आन्वीक्षिकी, त्रयी, वार्त्ता एवं दण्डनीति । इसमें बताया गया है कि नय एवं अन्यक सम्यक् बोध कराने वाली विद्या को दण्डनीति कहते हैं । इसमें वर्णित विषयों की सूची इस प्रकार है—राज्य का स्वरूप, राज्य की उत्पत्ति के सिद्धान्त, राजा की उपयोगिता, राज्याधिकार-विधि, राजा का आचरण, राजा के कर्त्तव्य, राज्य की सुरक्षा, मन्त्रिमण्डल, मन्त्रिमण्डल की सदस्यसंख्या, कार्यप्रणाली, मन्त्र का महत्त्व, मन्त्र के अंग, मन्त्र-भेद, मन्त्रणास्थान, राजकर्मचारियों की आवश्यकता, राजकर्मचारियों के आचार-नियम, दूत का महत्त्व, योग्यता, प्रकार एवं कर्त्तव्य, चर एवं उसकी उपयोगिता, कोश का महत्त्व, आय के साधन, राष्ट्र का स्वरूप एवं तत्त्व, सैन्यबल, सेना के अंग आदि । कामन्दककृत विविध राजमण्डलों के निर्माण का वर्णन भारतीय राजशास्त्र के इतिहास में अभूतपूर्व देन के रूप में स्वीकृत है ।

आधारग्रन्थ-भारतीय राजशास्त्र प्रणेता-डॉ० व्यामलाल पाण्डेय ।

काराष्ट्रत्म्न संस्कृत के प्राचीन वैयाकरण । पं० युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार इनका समय ३१०० वर्ष वि० पू० है । इनके व्याकरण, मीमांसा एवं वेदान्त सम्बन्धी ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं । 'महाभाष्य' मे इनके 'शब्दानुशासन' नामक ग्रन्थ का उन्नेख है— पाणिनिनाप्राक्तं पाणिनीयम् आपिशलम् काशकृत्स्न इति । महाभाष्य प्रथम आह्निक का इनके ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है— काशकृत्स्न शब्दकलाप धानुपाठ—सम्प्रति 'काशकृत्स्न व्याकरण' के लगभग १४० सूत्र उपलब्ध हो चुके हैं ।

धातुपाठ— इसका प्रकाशन चन्नवीर किव की कन्नड टीका के साथ हो चुका है। 'उणादिपाठ'— इसका उन्नेख 'महाभाष्य' तथा भास के 'यज्ञफलक' नाटक में है। 'बीधायन गृह्यसूत्र' तथा भट्टभास्कर द्वारा उद्धृत प्रमाणों से ज्ञात होता है कि काशकृत्सन ने यज्ञ सम्बन्धी ग्रन्थ की भी रचना की थी।

आधारग्रन्थ — १. काशकृत्स्त व्याकरणम् — सम्पादक पं॰ युधिष्ठिर मीमांसक २. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १, २ — लेखक युधिष्ठिर मीमांसक ।

काशीनाथ उपाध्याय—१८वीं शताब्दी के धर्मशास्त्रियों में इनका नाम अत्यन्त महत्त्व का है। इन्होंने 'धर्मसिन्धुसार' या 'धर्माब्धिसार' नामक बृहद् ग्रन्थ की रचना की है। इस ग्रन्थ का रचनाकाल १७९० ई० है। उपाध्याय जी का स्वर्गवास १८०५ ई० में हुआ था। इनका जन्म महाराष्ट्र के रत्निगरि जिले के अन्तर्गत गोलावली ग्राम में हुआ था। ये कहाँ इ ब्राह्मण थे। इनके द्वारा रचित अन्य ग्रन्थ हैं—'प्रायदिचत्तवेष्वर' तथा 'विट्ठल-ऋण्मन्त्रसा अध्य'। 'धर्मसिन्धुसार' तीन परिच्छेदों में विभक्त है तथा तृतीय परिच्छेद के भी दो गाग किये गए हैं। इस ग्रन्थ को रचना 'निर्णयसागर' के आधार पर हुई है।

अधारग्रन्थ—धर्मशास्त्रका इतिहास—डॉ० पा० वा० काणे भाग १ (हिन्दी अनुवाद)।

कः श्यप — पाणिनि के पूर्ववर्त्ती वैयाकरण जिनका समय ३००० वर्ष वि० पू० है। [ पं० युाधिष्ठर मीमांसक के अनुसार ] इनके मत के दो उद्धरण 'अष्टाध्यायां' में प्राप्त होते हैं — 'तृषिमृषिकृपेः काश्यपस्य' – १।२।२५ 'नोदात्तस्वरितोदयमगाग्यं काश्यपगालवानाम्'। न।४।६७ 'वाजसनेय प्रातिशाख्य' में भी शाकटायन के साथ इनका उल्लेख है — 'लोपं काश्यपशाकटायनों' ४।५ इनका व्याकरण-ग्रन्थ सम्प्रति अप्राप्य है। इनके अन्य ग्रन्थों का विवरण: —

१. कल्प —कात्यायन (वार्तिककार) के अनुसार अष्टाध्यायी (४।३।१०३) में 'काश्यपकल्प' का निर्देश है। २. छन्द:शास्त्र—पिंगल के 'छन्द:शास्त्र' में (७।९) काश्यप का मत दिया गया है कि इन्होंने तिष्ठिषयक ग्रन्थ की रचना की थी। ३. आयुर्वेद संहिता—नेपाल के राजगुरु पं० हेमराज शर्मा ने 'आयुर्वेद संहिता' का प्रकाशन सं० १९९५ में कराया है। ४. पुराण —'सरस्वतीकण्डाभरण' की टीका में 'काश्यपीय-पुराणसंहिता' का उल्लेख है। (३।२२९) 'वायुपुराण' से पता चलता है कि इसके प्रवक्ता का नाम 'अकृतव्रणकाश्यप' था। ५. काश्यपीयसूत्र—'न्यायवार्तिक' में (१।२।२३) उद्योतकार ने 'कणादसूत्रों' को काश्यपीयसूत्र के नाम से उद्भृत किया है।

आधारग्रन्थ-व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १-पं० युधिष्टिर मामासक ।

काश्यपसंहिता—यह आयुर्वेद का प्राचीन ग्रन्थ है जिसके रचिंदता ( उपदेष्टा ) मारीच काश्यप हैं। यह ग्रन्थ खिंडत रूप में प्राप्त हुआ है जिसे नेपाल के राजगुर पं० हेमराज शर्मा ने प्रकाशित किया है। इसके सम्पादक हैं श्री यादव जी त्रिकमजी आचार्य। उपलब्ध काश्यप संहिता में सूत्रस्थान, विमानस्थान, शरीरस्थान, इन्द्रियस्थान, चिकित्सास्थान, कल्पस्यान एवं खिलस्थान हैं। इसमें अनेक विषय चरक संहिता से लिए गए हैं, विशेषत:—अयुर्वेद के अंग, उसकी अध्ययनविधि, प्राथमिकनन्त्र का स्वरूप आदि। इस संहिता में पूत्रजन्म के समय होने वाली छठी की पूजा का महत्त्व

( १३७ )

दर्शाया गया है। दौतों के नाम, उनकी उत्पत्ति आदि का विस्तृत वर्णन, फक्षरोग (रिकैट) तथा कट्रतैल कल्प का वर्णन 'काव्यपसंहिता' की अपनी विशेपतायें हैं। इसके अध्यायों के नाम 'चरकसंहिता' के ही आधार पर प्राप्त होते हैं — अतृल्यगोत्रीय ( चरक में ), असमानशारीरगोत्रीय ( काश्यप संहिता में ), गर्भावकान्ति, जातिसूत्रीय । इसमें नाना प्रकार के धूपों एवं उसके उपयोग का महत्त्व बतलाया गया है। श्री सत्यपाल विद्यालङ्कार ने इसका हिन्दी अनुवाद किया है।

आधारग्रन्थ - आयुर्वेद का बृहन् इतिहास - श्री अत्रिदेव विद्यालङ्कार ।

किरातार्ज्जनीयम्—महार्काव भारवि रचित महाकाव्य । [ दे० भारवि ] इसका कथानक 'महाभारत' पर आधृत है । इन्द्र तथा शिव को प्रसन्न करने के लिए की गयी अर्जुन की तपस्या ही इस महाकाव्य का वर्ण्य-विषय है जिसे कवि ने १८ सर्गों में लिखा है।

प्रथम सर्ग —इसकी कथा का प्रारम्भ द्यूतकीड़ा में हारे हुए पाण्डवों के हैंतवन में निवास करने से हुआ है । युधिष्ठिर द्वारा नियुक्त किया गया वनेचर ( गुप्तचर ) उनसे आकर दुर्योधन की सुन्दर शासन-व्यवस्था, प्रजा के प्रति व्यवहार एवं रीति-नीति की प्रशंसा करता है। शत्रु की प्रशंसा सुनकर द्वीपदी का कोध उबल पड़ता है और वह युधिष्ठिर को कोसती हुई उन्हें युद्ध के लिए प्रेरित करती है।

द्वितीय सर्ग-भीम द्रीपदी की बातों का समर्थन कर कहते हैं कि पराक्रमी पुरुषों को ही समृद्धियाँ प्राप्त होती हैं। युधिष्ठिर उनके विचार का प्रतिवाद करते हैं। सर्ग के अन्त में व्यास का आगमन होता है।

तृतीय सर्ग —युधिष्ठिर एवं व्यास के वात्तिक्रम में अर्जुन को शिव की आराधना कर पाशुपतास्त्र प्राप्त करने का आदेश मिलता है । व्यास<sup>ँ</sup> अर्जुन को योग-विधि बतला-कर अन्तर्धान हो जाते हैं। तभी व्यास द्वारा भेजा गया एक यक्ष प्रकट होता है और उसके साथ अर्जुन प्रस्थान करते हैं।

चतुर्थ सर्ग - इन्द्रकील पर्वत पर अर्जुन एवं यक्ष का प्रस्थान तथा शरद् ऋतु कावर्णना

पञ्चम सर्ग-हिमालय का मोहक वर्णन तथा यक्ष द्वारा अर्जुन को इन्द्रियों पर संयम करने का उपदेश।

पष्ठ सर्ग -- अर्जुन संयतेन्द्रिय हांकर घोर तपस्या में लीन हो जाते हैं और उनके व्रत में विघ्न उपस्थित करने के लिए इन्द्र की ओर से अप्सरायें भेजी जाती हैं।

सप्तम सर्ग-गन्धवी एवं अप्सराओं का अर्जुन की तपस्या भंग करना । वन-विहार तथा पूष्पचयन का वर्णन।

अष्टम सर्ग -अप्सराओं की जलकीड़ा का मोहक वर्णन ।

नवम सर्ग-सन्ध्या, चन्द्रोदय, मान, मान-भंग एवं दूती-प्रेषण का मोहक वर्णन । दशम सर्ग-अप्सराओं की असफलता एवं गृह-प्रयाण।

एकादश सर्ग-अर्जुन की सफलता देखकर इन्द्र मूनि का वेश धारण कर आते हैं

भोर उनकी तपस्या की प्रशंसा करते हैं। उनसे तपश्चरण का कारण पूछते हैं शिव की आराधना का आदेश देकर अन्तर्धान हो जाते हैं।

द्वादश सर्ग — अर्जुन प्रसन्न चित्त होकर शिव की तपस्या में लीन हो जाते हैं। तपस्वी लोग उनकी साधना से व्याकुल होकर शिवजी से जाकर उनके सम्बन्ध में कहते हैं। शिव उन्हें विष्णु का अंशावतार बतलाते हैं। अर्जुन को देवताओं का कार्यसाधक जानकर मूक नामक दानव शूकर का रूप धारण कर उन्हें मारने के लिए आता है पर किरानवंशधारी शिव एवं उनके गण उनकी रक्षा करते हैं।

त्रयोदश सर्ग-एक वराह अर्जुन के पास आता है और उसे लक्ष्य कर शिव एवं अर्जुन दोनों बाण मारत हैं। शिव का किरातवेशधारी अनुचर आकर कहता है कि शूकर मेरे बाण से मरा है, तुम्हारे बाण से नहीं।

चतुदर्श सर्ग-अर्जुन एवं किरातवेशधारी शिव में युद्ध ।

पञ्चदश सर्ग--- दोनों का भयंकर युद्ध ।

पष्टदय सर्गे—िशिव को देखकर अर्जुन के मन में तरह-तरह का सन्देह उत्पन्न होना एवं दोनों का मञ्जयुद्ध।

सप्तदश सर्ग- इसमें भी युद्ध का वर्णन है।

अष्ट्रदश सर्ग— अर्जुन के युद्ध-कीशल मे शिव प्रसन्न होते हैं और अपना रूप प्रकट कर देते हैं। अर्जुन उनकी प्रार्थना करते हैं तथा शिव उन्हें पाशुपतास्त्र प्रदान करते है। मनोरथपूर्ण हो जाने पर अर्जुन युधिष्ठिर के पास चले जाते हैं।

'किरातार्जुनीय' महाकाव्य का प्रारम्भ 'श्रीः' शब्द से होता है और समाप्ति 'लक्ष्मी' शब्द के साथ होती है। इसके प्रत्येक सर्ग के अन्त में 'लक्ष्मी' शब्द प्रयुक्त है। किव ने अल्प कथानक को इसमें महाकाव्य का रूप दिया है। कलावादी भारिव ने सुन्दर एवं आकर्षक संवाद, काल्पनिक चित्र तथा रमणीय वर्णन के द्वारा इसके आधार फलक को विस्तृत कर दिया है। चनुर्थ एवं पब्चम सर्ग के शरद एवं हिमालय-वर्णन तथा सप्तम, अष्टम, नवम एवं दशम सर्ग में अप्सराओं का विलास एवं अन्य शृंगारिक चेष्टाएं मुक्तक काव्य की भाँति हैं। वास्तव में इन सर्गों में कथासूत्र दूट गया है और ये स्वतन्त्र प्रसंग के रूप में पुस्तक में समाविष्ट किये गए से प्रतीत होते हैं। ग्यारहवें सर्ग में पुनः कथासूत्र नियोजित होता है और अन्त तक अत्यन्त मन्दगित से चलता है। इसके नायक अर्जुन धीरोदात्त हैं तथा प्रधानरस बीर है। अप्सराओं का विहार श्टेगाररस है जो अंगी रूप में प्रस्तुत किया गया है। महाकाव्यों की परिभाषा के अनुसार इसमें सन्ध्या, सूर्य, इन्दु, रजनी आदि का वर्णन है तथा वस्तुव्यंजना के रूप में जलकीड़ा, सुरत आदि का ममावेश किया गया है। किव ने सम्पूर्ण १ प्रवें सर्ग का वर्णन चित्रकाव्य के रूप में किया है। 'किरातार्जुनीयम्' संस्कृत महाकाव्यों की परम्परा में कलात्मक शैली का शीढ़ ग्रन्थ है। इस पर मिल्ननाथ ने मंस्कृत में टीका लिखी है।

आधारग्रन्थ—१. किरातार्जुनीयम् – ( संस्कृत-हिन्दी टीका ) चीलम्बा प्रकाशन । २. किरातार्जुनीयम् – ( हिन्दी अनुवाद )—अनुवादक रामप्रताप शास्त्री । ३. भारवि का अर्थान्तरन्यास—श्री उमेशचन्द्र रस्तोगी । ४. संस्कृत कवि-दर्शन—डॉ० भोलाशङ्कर व्यास ।

कीथ ए० बी० - महापण्डित कीथ का पूरा नाम आर्थर वेरिडोल कीथ था। ये प्रसिद्ध संस्कृत प्रेमी आंग्ल विद्वान् थे। इनका जन्म १८७९ ई० में ब्रिटेन के नेडाबार नामक प्रान्त में हुआ था। इनकी शिक्षा एडिनबरा एवं ऑक्सफोर्ड में हुई थी। ये एडिनबरा विश्वविद्यालय में संस्कृत एवं भाषाविज्ञान के अध्यापक नियुक्त हुए जिस पद पर ये तीस वर्षों तक रहे। इनका निधन १९४४ ई० में हुआ। इन्होंने संस्कृत साहित्य के सम्बन्ध में मौलिक अनुसन्धान किया। इनका 'संस्कृत साहित्य का इतिहास' अपने विषय का सर्वोच्च एवं सर्वाधिक प्रामाणिक ग्रन्थ है। इन्होंने संस्कृत साहित्य एवं दर्शन के अतिरिक्त राजनीतिशास्त्र पर भी कई प्रामाणिक ग्रन्थों की रचना की है जिनमें अधिकांश का सम्बन्ध भारत से है। ये मैंबडोनल के शिष्य थे। इनके ग्रन्थों की तालिका इस प्रकार है—

१. ऋग्वेद के ऐतरेय एवं कौषीतकी ब्राह्मण का दस खण्डों में अंग्रेजी अनुवाद, १९२०; २. शाखायन आरण्यक का अंग्रेजी अनुवाद, १९६२; ३. कृष्णयजुर्वेद का दो भागों में अंग्रेजी अनुवाद, १९२४; ४. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर, १९२६; ५. वैदिक इण्डैंवस (मैंबडोनल के सहयोग से); ६. रेलिजन ऐण्ड फिलासफी ऑफ वेद ऐण्ड उपनिषद्स ७. बृद्धिस्ट फिलासफी इन इण्डिया ऐण्ड सीलोन; ६. संस्कृत ड्रामा।

कुट्टनीमतम् — इसके रचियता दामोक्र गुप्त है। 'राजतरंगिणी' तथा स्वर्ध इस ग्रन्थ की पुष्पिका से ज्ञात होता है कि ये कारमीर नरेश ज्यापीड़ (७७९—=१३ ई०) के प्रधान अमात्य थे। दामोदरगुप्त की यह रचना तत्कालीन समाज के एक वर्गिवशेष (कुट्टनी) पर ब्यंग्य है। इसमें लेखक ने युग की दुवंलता को अपनी दैनी दृष्टि से देखकर उसकी प्रतिक्रिया अपने ग्रन्थ में व्यक्त की थी तथा उसके सुधार एवं परिष्कार का प्रयास किया था। 'कुट्टनीमतम्' भारतीय वेश्यावृत्ति के सम्बन्ध में रचित ग्रन्थ है। इसमें एक युवती वेश्या को, कृत्रिम हंग से प्रेम का प्रदर्शन करते हुए तथा चाटुकारिता की समस्त कलाओं का प्रयोग कर, धन कमाने की शिक्षा दी गयी है।

किव ने कामदेव की बन्दना से पुस्तक का प्रारम्भ किया है— स जयित संकल्पभवो रितमुखशतपत्रचुम्बनभ्रमरः।

यस्यान्ररक्तललनानयनान्तविलोकितं वसति ॥

किव ने विकराला नामक कुट्टनी के रूप का बड़ा ही सजीव चित्रण किया है तथा उसकी अभव्य आकृति को प्रस्तुत करने में अपनी चित्रांकनकला को शब्दों में रूपायित किया है। इसकी रचना आर्या छन्द में हुई है जिसमें कुल १०५९ आर्याएँ हैं। इसकी शैली प्रसादमयी तथा भाषा प्रवाहपूर्ण है। यत्र-तत्र दलेष का मनोरम प्रयोग है और उपमाएँ नवीन तथा चुभती हुई हैं। जैसे चुम्बक में वेदयाओं की उपमा—

परमार्थंकठोरा अपि विषयगतं लोहकं मनुष्यं च ।
चुम्बकपाषाणिकाला रूपाजीवाश्च कर्पन्ति ॥ आर्या० ३२०
'कुट्टनीमतम्' के तीन हिन्दी अनुवाद उपलब्ध हैं—

१. श्री अधिदेव विद्यालंकार कृत हिन्दी अनुवाद, काशी से प्रकाशित । २. आचार्य जगन्नाथ पाठक कृत अनुवाद — मित्र प्रकाशन, इलाहाबाद । ३. चौखम्बा प्रकाशन का संस्करण (हिन्दी अनुवाद )।

कुमारदास—ये 'जानकीहरण' नामक महाकाव्य के प्रणेता हैं। इनके सम्बन्ध में निम्नांकित तथ्य प्राप्त हैं—(क) कुमारदास की जन्मभूमि सिंहल द्वीप थी।(ख) यह सिंहल के राजा नहीं थे। (ग) सिंहल के इतिहास में यदि किसी राजा का नाम कि के नाम से मिलता-जुलता था तो वह कुमार धातुसेन का था। परन्तु वे कुमारदास से पृथक व्यक्ति थे।(घ) कि के पिता का नाम मानित और दो मामाओं का नाम मेघ और अग्रवोधि था। उन्हीं की सहायता से कुमारदास ने अपने महाकाव्य की रचना की थी।(ङ) कुमारदास का समय सन् ६२० ई० के लगभग है।

'जानकीहरण' २० सगों का विदाल काल्य है जिसमें रामजन्म से लेकर रामराज्या-भिषेक तक की कथा दी गयी है। उनकी प्रशस्ति में सोड्ढ एवं राजशेखर ने अपने उदार ब्यक्त किये हैं।

> वभूबुरन्योऽपि कुमारदासभासादयो हन्त कवीन्द्रवस्ते । यदीयगोभिः कृतिनां द्रवन्ति चेतांसि चन्द्रोपळिनिर्मितानि ॥ सोड्ढळ जानकीहरणं कर्नुं रुषुवंशे स्थिते सति ।

कविः कुमारदासञ्च रावणञ्च यदि क्षमी ।। राजशेखर, सुक्तिमुक्तावली ४।८६ कुमारदास कालिदासोत्तर (चनत्कारप्रधान महाकाव्यों की ) युग की उपलब्धि हैं। उनके 'जानकीहरण' पर 'रघुवंश' का प्रभाव होते हुए भी अलंकृत काव्यों का पर्याप्त ऋण है। उन्होंने भारवि के पथ का अनुसरण करते हुए नगर, नायक-नायिका, उद्यान-कीड़ा, जल-कीड़ा, रतोत्सव, पानगोष्ठी, सचिवमन्त्रणा, दूतसम्प्रेषण तथा युद्ध का परम्परागत वर्णन करते हुए भी अनुचित ढंग से उनका विस्तार नहीं किया है और इन्हें कथा का अंग बनाया है। अनेक स्वामाविक वर्णनों के होते हुए भी चित्रकाव्य के मोह ने कुमारदास को महाकिव होने में व्यायात उपस्थित कर दिया। अलङ्कारों के प्रति उग्र आकर्षण होने के कारण प्रकृत काव्य का रूप 'जानकीहरण' में उपस्थित न हो सका । भारवि द्वारा प्रवित्तित मार्ग को गित देते हुए कुमारदास ने एकाक्षर एवं द्वयक्षर क्लोकों का प्रणयन किया । यमको के मायाजाल ने पड कर उनकी कला-प्रवणता अवरुद्ध हो गयी और पाण्डित्य-प्रदर्शन के ठिए उन्होंने भी पाद यमक, आदि यमक, आद्यन्त यमक, निरन्तरानुप्रास, उचक्षरानुप्राप, अर्धप्रतिलोम, गोमृत्रिका, मूरजबन्ध एवं सर्वतोबद्र आदि की रचनाएँ कीं। इन वर्णनों के द्वारा रस-सिद्धि एवं कवि की कल्पना-प्रवणता विजिड्त हो जाती है। एक ओर कुमारदास की कविता कलात्मक काव्य की ऊँचाई का संस्पर्ध करती है तो दूसरी ओर परम्परागत कविता के शिल्प एवं भाव-विधान को अग्न कर उससे आगे बढ़ने का प्रयास नहीं करती।

आधारग्रन्थ---१. जानकीहरणम् --( हिन्दी अनुवाद ) अनु० पं० ब्रजमोहन व्यास । २ संस्कृत सुकवि-समीक्षा---पं० बलदेव उपाध्याय । कुमार भागवीय—इस चम्पूकाव्य के रचियता भानुदत्त हैं। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण एवं अठारहवीं शताब्दी का प्रथम भाग है। किव के पिता का नाम गणपित था। यह ग्रन्थ बारह उच्छ्वासों में विभक्त है और इसमें कुमार कार्त्तिकेय के जन्म से लेकर तारकासुर के बध तक की घटना का वर्णन है। प्रकृति का मनोरम चित्र, भावानुरूप भाषा का गठन तथा अनुप्रास, यमक, उपमा एवं उत्प्रेक्षा की छटा इस ग्रन्थ की निजी विशिष्टता है। यह चम्पू अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण इण्डिया ऑफिस कैंटलाग, ४०४०।४०८ पृ० १५४० में प्राप्त होता है। कुमार की युद्ध-यात्रा का वर्णन देखिये—

करेण कोदण्डलतां विधृत्य मातुर्नमस्कृत्य पदारविन्दम् । इत्थं स नाथं वसुधाधिनाथं जेतुं भवानीतनयः प्रतस्थे ॥ १०।१ आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

कुमार संभव—यह महाकवि कालिदास विरचित महाकाव्य है जिसमें शिव-पार्वती के विवाह का वर्णन है। विद्वानों के अनुसार इसकी रचना 'रचुवंश' के पूर्व हुई थी। सम्प्रति 'कुमारसंगव' के दो रूप प्राप्त होते है। सम्पूर्ण 'कुमारसंगव' १७ सगीं में है जिसमे शिव-पार्वती के पराक्रमशाली पुत्र कार्त्तिकेय के जन्म एवं उनके द्वारा भयंकर अमुर तारक के वध का वर्णन किया गया है। इसका दूसरा रूप अप्रसर्गत्मक है। विद्वानों का अनुमान है कि मूल 'कुमारसंगव' आठ सर्गों में ही रचा गया था और शेष सर्ग किसी अल्प प्रतिभाशाली कवि द्वारा जाड़े गए है। इस पर मिल्लिनाथ की टीका आठवें सर्ग तक ही प्राप्त होती है तथा प्राचीन आलंकारिक प्रत्थों में आठवें सर्ग के उदाहरण दिए गए है। किवदन्ती ऐसी है कि आठवें सर्ग में महाकवि ने जिव-पार्वती के संभोग का बड़ा ही नम्र चित्र उपस्थित किया था जिसमें कुछ होकर पार्वती ने उन्हें शाप दिया कि तुम्हें कुछ रोग हो जाय और इसी कारण यह काव्य अधूरा रह गया। आठवें सर्ग की कथावस्तु से भी पुस्तक के नामकरण की सिद्धि हो जाती है क्योंकि शिव-पार्वती के संभोग वर्णन से कुमार के भावी जन्म की घटना की सूचना मिल जाती है।

इसके प्रथम सर्ग में शिव के निवास-स्थान हिमालय का प्रोज्ज्वल वर्णन है। हिमालय का मेना से विवाह एवं पावंती का जन्म, पावंती का रूप-चित्रण, नारद द्वारा शिव-पावंती के विवाह की चर्चा तथा पावंती द्वारा शिव की आराधना आदि घटनाएँ वर्णित हैं। दूसरे सर्ग में तारकामुर से पीड़ित देवगण ब्रह्मा के पास जाते हैं तथा ब्रह्मा उन्हें उक्त राक्षस के संहार का उपाय बताते हैं। वे कहते हैं कि शिव के वीर्य से सेनानी का जन्म हो तो वे तारकामुर का वध कर देवताओं के उत्पीड़न को नष्ट कर सकते हैं। तृतीय सर्ग में इन्द्र के आदेश से काम शिव के आश्रम में जाता है और वह वसंत ऋतु का प्रभाव चारों ओर दिखाता है। उमा सिवयों के साथ आती है और उसी समय कामदेव अपना बाण शिव पर छोड़ता है। शिव की समाधि भंग होती है और उनके मन में अद्भुत विकार दृष्टिगोचर होने से कोध उत्पन्न होता है।

वे कामदेव को अपनी ओर बाण छोड़ने के लिए उद्यत देखते हैं और तृतीय नेत्र खोल कर उसे भस्मभूत कर देते हैं। चतुर्थ सर्ग में काम की पत्नी करुण विलाप करती है। वसन्त उसे सान्त्वना देता है पर वह सन्तृष्ट नहीं होती। वह वसन्त से चिता सजाने को कह कर अपने पति का अनुसरण करना ही चाहती है कि उसी समय आकाशवाणी उसे इस कार्य को करने से रोकती है। उसे अदृश्य शक्ति के द्वारा यह वरदान प्राप्त होता है कि उसका पित के साथ पूर्नामलन होगा। पंचम सर्ग में उमा शिव की प्राप्ति के लिए तपस्या के निमित्त माता से आज्ञा प्राप्त करती है। वह फलोदय पर्यन्त घोर साधना में निरत होना चाहती है। माता-पिता के मना करने पर भी स्थिर निश्चय वाली उमा अन्ततः अपने हठ पर अटल रहती है और घोर तपस्या में संलग्न होकर नाना प्रकार के कष्टों को सहन करती है। उसकी साधना पर मुग्ध होकर बद्ररूपधारी शिव का आगमन होता है और वे शिव के अवगुणों का विश्लेषण कर उमा का मन उनकी ओर से हटाने का अथक प्रयत्न करते हैं। पर, उमा अभीष्ट देव का उद्देगजनक चित्रण सुनकर भी अपने पथ पर अडिंग रहती है और उग्रता एवं तीक्ष्णता के साथ ष्रह्मचारी के आरोपों का प्रत्युत्तर देती है। तदनन्तर प्रसन्न होकर साक्षात् शिव प्रकट होते और उमा को आशीर्वाद देते हैं। पष्ट सर्ग में शिव का सन्देश लेकर सप्तिपिगण हिमवान् के पास आते हैं। मुनिगण शिव के पास जाकर उनकी स्तृति करते है और शिव उन्हें सन्देश देकर विदा करते हैं। सप्तम सर्ग में शिव-पार्वती-विवाह का वर्णन है। शिव एवं उनकी बारात को देखने के लिए उत्सक नारियों की चेष्टाओं का मनोरम वर्णन किया गया है। आठवें सर्ग में शिव-पार्वती का रति-विलास तथा कामशास्त्रा-नुसार आमोद-प्रमोद का वर्णन है। 'कुमारसंभव' में कवि की सीन्दर्य-भावना रूप चित्रण एवं प्राकृत-वर्णन में मूखरित हुई है। पार्वती के नख-शिख-वर्णन में कवि ने अंग-अंग में रुचि लेकर उसके प्रत्येक अवयव का प्रत्यक्षीकरण कराया है।

आधारग्रन्थ— १. कालिदास ग्रन्थावली—अनु० पं० सीताराम चनुर्वेदी । २. कुमार-संभव ( अष्ट सर्ग तक )—संस्कृत हिन्दी टीका, चौखम्बा प्रकाशन ।

कुमारलाश्त—बौद्धदर्शन के अन्तर्गत सीत्रान्तिक मत के (दे० बीद्ध-दर्शन) प्रतिष्ठापक आचार्य कुमारलात हैं। ये तक्षशिला के रहने वाले थे। बीद्ध परम्परा के अनुसार ये 'चार-प्रकाशमान सूर्यों' में हैं जिनमें अश्वघोष, देव एवं नागार्जुन आते हैं। इनके ग्रन्थ का नाम है 'कल्पनामण्डतिक दृष्टान्त' जो तूरफान में डॉ० लूडर्स को हस्तलिखित रूप में प्राप्त हुआ था। इस ग्रन्थ में आख्या-यिकाओं के माध्यम से बौद्धधर्म की शिक्षा दी गयी है। मूल ग्रन्थ गद्य में है किन्तु बीच-बीच में श्लोकों का भी संग्रह किया गया है। इस ग्रन्थ का महत्त्व साहित्यिक एवं सांस्कृतिक दोनों ही दृष्टियों से है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में लेखक बौद्धधर्म की किसी मान्य शिक्षा को उद्धृत कर उसके प्रमाण में आख्यायिका प्रस्तुत करता है।

दे० बीद्धदर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय।

कुमारसम्भव चम्पू—इस चम्पूकाव्य के रचियता तंजीर के शासक महाराज शरफोजी द्वितीय (शरभोजी) हैं। इनका शासनकाल १८०० ई० से १८३२ तक है । इन्होंने अन्य तीन ग्रन्थों की भी रचना की है—स्मृतिसारसमुच्चय, स्मृतिसंग्रह एवं मुद्राराक्षस छाया । यह काव्य चार आश्वासों में विभक्त है और महाकिष कालिदास के कुमारसम्भव से प्रभाव ग्रहण कर इसकी रचना की गयी है ।

आलोक्येनं गिरीशं हिमगिरितनया वेपमानांगयष्टिः । पादं सोत्क्षेप्तुकामा पथिगिरिरचितस्वोपरोधा नदीव । नो तस्थौ नो ययो वा तदनु भगवता सोदिता ते तपोभिःः। क्रीतो दासोऽहमस्मीत्यथ नियममसावुत्ससर्जाप्तकामा ।। ८।३१ इसका प्रकाशन वाणी विलास प्रेस, श्रीरंगम् से १९३९ ई० में हो चुका है ।

आधार**ग्रन्थ**—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक **ए**वं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० **छ**विनाथ त्रिपाठी ।

कुमारिल भट्ट-मीमांसा-दर्शन के भाट्ट मत के प्रतिष्ठापक आचार्य कुमारिल भट्ट हैं। [दे॰ मीमांसा-दर्शन ] इनके जन्म-स्थान के विषय में विद्वानों में मतभेद है, पर अधिकांश विद्वान् इन्हें मैथिल मानते हैं। प्रसिद्ध दार्शनिक मण्डन मिश्र कुमारिल भट्ट के प्रधान शिष्य थे। इनका समय ६०० ई० से ६५० ई० के मध्य है। कहा जाता है कि इन्होंने बौद्धधर्म का त्याग कर हिन्दूधर्म में प्रवेश किया था और बौद्धों के सिद्धान्त का खण्डन कर वैदिकधर्म एवं वेदों की प्रामाणिकता सिद्ध की थी। 'शाबरभाष्य' (प्रसिद्ध मीमांसक आचार्य शबरस्वामी की कृति ) के ऊपर कुमारिल ने तीन वृत्ति ग्रन्थों की रचना की है—'श्लोकवात्तिक', 'तन्त्रवात्तिक' तथा 'टुप्टोका' । 'श्लोकवात्तिक' कारिकाबद्ध रचना है जिसमें 'मीमांसाभाष्य' के प्रथम अध्याय के प्रथम पाद की व्याख्या की गयी है। इस पर उम्बेकभट्ट ने 'तात्पर्य टीका'. पार्थ सार्थ (मश्र ने 'न्यायरत्नाकर' तथा सूचरित मिश्र ने 'काशिका' नामक टीकाएँ लिखी है। 'तन्त्र-वात्तिक' में 'मीमांसाभाष्य' के प्रथम अध्याय के द्वितीय पाद मे तृतीय अध्याय तक की व्याख्या है। इस पर सोमेश्वर ने 'न्यायमुधा', कमलाकर भट्ट ने 'भावार्थ', गोपाल भट्ट ने 'मिताक्षरा', परितोपमिश्र ने 'अजिता', अन्नभट्ट ने 'राणकोजीवनी' तथा गंगाधर मिश्र ने 'न्यायपारायण' नामक टीकाएँ लिखी हैं। ट्रप्टीका में 'शाबरभाष्य' के अन्तिम नी अध्यायों पर संक्षिप्त टिप्पणी है। यह साधारण रचना है। इस पर पार्थसारियमिश्र ने 'तन्त्ररत्न', वेंकटेश ने 'वात्तिकाभरण' तथा उत्तमश्लोकतीर्थं ने 'लघुन्यायस्था' नामक टीकाएँ लिखी हैं। 'बृहट्टीका' एवं 'मध्यटीका' नामक अन्य दो ग्रन्थ भी कुमारिल भट्ट की रचना माने जाते हैं, पर वे अनुपलब्ध हैं।

आधारग्रन्थ—(क) इण्डियन फिलॉसफी भाग २—डॉ॰ राधाकृष्णन् । (ख) भारतीय दर्शन—आ॰ बलदेव उपाध्याय । (ग) मीमांसा-दर्शन—पं॰ मंडन मिश्र ।

कुंतक — बक्रोक्ति-सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक (काव्यशास्त्र का एक सिद्धान्त दे० काव्यशास्त्र) कुंतक का दूसरा नाम कुंतल भी है। इन्होंने 'वक्रोक्तिजीवित' नामक सुप्रसिद्ध काव्य-शास्त्रीय ग्रन्थ का प्रणयन किया है जिसमें वक्रोक्ति को काव्य की आत्मा मान कर उसके भेदोपभेद का विस्तारपूर्वक विवेचन है। कुंतक ने अपने ग्रन्थ में 'ध्वन्यालोक' की आलोचना की है और ध्वनि के कई भेदों को वक्रोक्ति में अन्तर्भुक्त किया है। महिमभष्ट ने कुन्तक के एक श्लोक में अनेक दोप दर्शाये हैं। इससे जात होता है कि कुन्तक आनन्दवर्छन एवं महिमभट्ट के मध्य हुए होंगे। कुन्तक एवं अभिनवगुप्त एक दूसरे को उद्धृत नहीं करते, अतः वे समसामयिक जात होते हैं। इस प्रकार कुन्तक का समय दशम शतक का अन्तिम चरण निश्चित होता है। इनका एकमात्र ग्रन्थ 'वक्रोक्तिजीवित' ही है विशेष विवरण के लिए दे० वक्रोक्तिजीवित ] जो वक्रोक्ति सम्प्रदाय का प्रस्थान ग्रन्थ एवं भारतीय काव्यशास्त्र की अमूल्य निधि है। इसमें ध्विन को काव्य को आत्मा मानने वाले विचार का प्रत्याख्यान कर वह शक्ति वक्षोक्ति को ही प्रदान की गयी है। इसमें वक्षोक्ति अलङ्कार के रूप में प्रस्तुत न होकर एक व्यापक काव्यसिद्धान्त के रूप में उपन्यस्त की गई है। 'वक्रोक्तिजीवित' में वक्षोक्ति के छः विभाग किये गये हैं—वर्णवक्रता, पदपूर्वाद्धंवक्रता, पदोत्तरार्धवक्रता, वाक्यवक्रता, प्रकरणवक्रता एवं प्रबन्धवक्रता, पदपूर्वाद्धंवक्रता, पदोत्तरार्धवक्रता, वाक्यवक्रता, प्रकरणवक्रता एवं प्रबन्धवक्रता। उपचारवक्रता नामक भेद के अन्तर्गत कुन्तक ने समस्त ध्वनिप्रपंच का (उसके अधिकांश भेदों का) अन्तर्भाव कर दिया है। इन्होंने काव्य की परिभाषा इस प्रकार प्रस्तुत की है—

शब्दार्थों सहिती वक्रकविव्यापारशालिनि । बन्धे व्यवस्थितौ काव्यं तद्विदाह्लादकारिणि ॥ १।७।

'कुन्तक के अनुसार काव्य उस कवि-कीशलपूर्ण रचना को कहते हैं जो अपने शब्द-सीन्दर्य और अर्थ-सीन्दर्य के अनिवार्य सामंजस्य द्वारा काव्य-मर्मज्ञ को आह्नाद देती है।' कुन्तक ने बतलाया है कि वक्रोक्ति में (लोकोत्तर) अपूर्व चमत्कार उत्पन्न करने की शक्ति है। यह काव्य का साधारण अलङ्कार न होकर अपूर्व अलङ्कार है।

लोकोत्तरचमत्कारकारि वैचित्र्यसिद्धये । काव्यस्याऽयमलङ्कारः कोऽप्यपूर्वो विशीयते ॥ १।२

विज्ञोक्ति का लक्षण उपस्थित करते हुए कुन्तक का कहना है कि 'प्रसिद्ध कथन से भिन्न प्रकार की विचित्र वर्णनशैली ही विज्ञोक्ति है। 'चनुरतापूर्ण कविकर्म (काव्य निर्माण) का कौशल, उसकी भङ्गी शैली या शोभा उससे भणिति अर्थात् (वर्णन) कथन करना। विचित्र (असाधारण) प्रकार की वर्णन-शैली ही विज्ञोक्ति कहलाती है।' (हिन्दी विज्ञोक्तिजीवित—आ० विश्वेश्वर पृ० ५१)

जभावेतावलङ्कार्यौ तयोः पुनरलङ्कृतिः । वक्रोक्तिरेव वैदग्ध्यभङ्गीभणितिरुच्यते ॥ १।१०

कुन्तक ने काव्य के तीन प्रयोजन माने हैं—धर्मादि चतुर्वर्ग की प्राप्ति की शिक्षा, व्यवहारादि के मुन्दर रूप की प्राप्ति एवं लोकोत्तर आनन्द की उपलब्धि।

धर्मादिसाधनोपायः सुकुमारक्रमोदितः । काव्यवन्धोऽभिजातानां हृदयाह्णादकारकः ॥ व्यवहारपरिस्पन्दसौंदर्यव्यवहारिभिः । सत्काव्याधिगमादेव तृतनौचित्यमाप्यते ॥ चतुर्वर्गफलस्वादमप्यतिकम्य तद्विदाम् । काव्यामृतरसेनान्तरचमत्कारो वितन्यते ॥ ११३,४,५ कुन्तक सालङ्कार शब्दार्थ को काब्य मानते हैं। इनके अनुसार वे ही शब्दार्थ काब्य में ग्रहण कियं जा सकते हैं जो अलंकारयुक्त हों। वे अलंकार को काब्य का धर्म न मान कर उसका स्वरूप या आत्मा स्वीकार करते हैं। इन्होंने स्वभावोक्ति एवं रसवद् अलंकार को अलंकार्य माना है, अलंकार नहीं। इस दृष्टि से स्वभावोक्ति को अलंकार मानने वालों की वे आलोचना भी करते हैं। वक्रोक्ति को काब्य की आत्मा मान कर कुन्तक ने अपूर्व मौलिक प्रतिभा का परिचय दिया है और युगविधायक काब्यशास्त्रीय सिद्धान्त की स्थापना की है।

आधारग्रन्थ — वकोक्तिजीवितम् (भूमिका) — हिन्दी व्याख्या आचार्यं विश्वेश्वर । कुन्दकुन्दाचार्य — जैन-दर्शन के प्रसिद्ध आचार्यं। इनका जन्म द्रविड् देश में हुआ था। ये दिगम्बर सम्प्रदाय के आचार्य थे। कुन्दकुन्दाचार्य का समय प्रथम शताब्दी माना जाता है। इन्होंने 'कुन्दकुन्द' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया है जिसका द्राविड़ी नाम 'कोण्डकुण्ड' है। इनके अन्य चार ग्रन्थ भी प्रसिद्ध हैं। जिन्हें जैन आगम का सर्वस्व माना जाता है। वे हैं — नियमसार, पंचास्तिकायसार, समयसार एवं प्रवचनसार। अन्तिम तीन ग्रन्थ जैनियों में नाटकत्रयी के नाम से विख्यात हैं।

आधारग्रन्थ—१ भारतीयदर्शन—(भाग १) डॉ॰ राधाकृष्णन्, (हिन्दी अनुवाद) २. भारतीयदर्शन—आचार्यं बलदेव उपाधाय ।

कुवलयानन्द-अलंकार का प्रसिद्ध ग्रन्थ । इसके रचयिता आ० अप्पयदीक्षित हैं। िदे० अप्पयदीक्षित | इसमें १२३ अर्थालंकारों का विस्तृत विवेचन किया गया है। 'कूबलयानन्द' की रचना जयदेव कृत 'चन्द्रालोक' के आधार पर हुई है और इसमें उसके सभी अलंकारों का वर्णन हुआ है। दीक्षित ने इसमे 'चन्द्रालोक' की ही शैली अपनायी है जिसमें एक ही बलोक में अलंकार की परिभाषा एवं उदाहरण प्रस्तृत विये गए हैं। 'चन्द्रालोक' के अलंकारों के लक्षण 'कुवलयानन्द' में ज्यों के त्यों ले लिये गए है और दीक्षित ने उनके स्पष्टीकरण के लिए अपनी ओर से विस्तृत व्याख्या प्रस्तुत की है। दीक्षित ने अनेक अलंकारों के नवीन भेदों की कल्पना की है और लगभग १७ नवीन अलंकारों का भी वर्णन किया है। वे हैं- प्रस्तुतांकुर, अल्प, कारकदीपक, मिथ्याध्यवसिति, ललित, अनुज्ञा, मुद्रा, रत्नावली, विशेषक, गूढ़ोक्ति, विवृतोक्ति, युक्ति, लोकोक्ति, छेकोक्ति, निरुक्ति, प्रतिषेध एवं विधि । यद्यपि इन अलंकारों के वर्णन भोज, शोभाकर मित्र एवं यशस्क के ग्रन्थों में भी प्राप्त होते हैं पर इन्हें व्यवस्थित रूप प्रदान करने का श्रेय दीक्षित को ही है। 'कुवलयानन्द' अलंकार विषयक अत्यन्त लोकप्रिय ग्रन्थ है और प्रारम्भ से ही इसे यह गुण प्राप्त है। इस पर दस टीकाओं की रचना हो चुकी है। (क) रसिकरंजिनी टीका—इसके रचियता का नाम गंगाधर वाजपेयी या गंगाध्वराध्वरी है। ये तंजीरनरेश राजाशाह जी के आश्रित थे (सन् १६५४-१७११ ई०)। इस टीका का प्रकाशन सन् १८९२ ई० में कुम्भकोणम् से हो चुका है जिस पर हालास्य नाथ की टिप्पणी भी है। (ख) अलंकारचन्द्रिका— इसके लेखक वैद्यनाथ तत्सत् हैं। (ग) अलंकारदीपिका--इसके प्रणेता का नाम आशाधर भट्ट है। यह टीका क्वलयानन्द के केवल कारिका भाग पर है। (घ) अलंका-

रसुधा एवं विषमपदव्याख्यानपट्पदानन्द—दोनों ही ग्रन्थों के रचियता सुप्रसिद्ध वैयाकरण नागोजी अट्ट है। इनमें प्रथम पुस्तक टीका है और दीक्षितकृत कुवलयानन्द के किठन पदों पर व्याख्यान के रूप में रचित हैं। दोनों ही टीकाओं के उद्धरण स्टेनकोनों की ग्रन्थ-सूची में प्राप्त होते हैं। (ङ) काव्यमंजरी—इस टीका के रचियता का नाम न्यायवागीश अट्टाचार्य है। (च) कुवलयानन्द टीका—इसकी रचना मथुरानाथ ने की है। (छ) कुवलयानन्द टिप्पण—इस टीका के रचियता का नाम कुरवीराम है। (ज) लब्बलकारचन्द्रिका—इसके रचियता देवीदत्त हैं। (झ) बुवर्राजनी—इस टीका के रचियता वेगलसूरि हैं। कुवलयानन्द का हिन्दी भाष्य डाँ० भोलाशङ्कर व्यास ने किया न जो चौखम्बा विद्याभवन से प्रकाशित है।

आवारप्रत्थ--(क) भारतीय काव्यशास्त्र भाग १—वा० बरुदेव उपाध्याय । (ख) हिन्दी कुव स्थानत्द (भूगिका)—डॉ० ओटाशङ्कर व्यास ।

क्रुनपुरः त --- कमानुसार १५ वौ पुराग । यह वैष्णव पुराण है । इसमे विष्णु के एक अवनार कूर्म या कछुए का वर्णन है, अतः इमे 'कूमेपुराण' कहा जाता है। इसका प्रारम्भ कूमीवतार की स्तृति से हाता है। प्राचीन समय में देव एवं दानवीं के द्वारा जब समुद्र-मंथन हुआ था तब उस समय विष्णु ने कूर्म का अवतार ग्रहण कर मन्दराचल को अपनी पाठ पर धारण किया था। 'कूर्मपुराण' में विष्णु की इसी कथा का विस्तार-पूर्वक वर्णन है। 'मत्स्यपुराण' में कहा गया है कि विष्णु ने ूर्म का रूप धारण कर इन्द्र के संशीप राजा इन्द्रद्युम्न को इस पुराण की कथा, लक्ष्मीकल्प में सुनाई थी, जिसमें अट्ठारह सहस्र इलोक थे। इसमें धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष इन चारो पदःर्थी का माहात्म्य बतलाया गया था । 'नारदपुराण' के अनुसार इसमें सन्नह हजार बलोक हैं। इसके टो विभाग हैं -- पूर्व तथा उत्तर । पूर्व भाग में ५३ एवं उत्तर भाग में ४६ अध्याय हैं। 'कूर्मपुराण' से ज्ञात होता है कि इसमें चार संहिताएं थीं — ब्राह्मी, भागवती, सौरी तथा वैष्णवी । सम्प्रति कवल ब्राह्मी संहिना ही प्राप्त होती है जिसमें ६ हजार श्लोक हैं । इसका प्रथम प्रकाशन सन् १८९० ई० में नीलमणि मुखोपाध्याय द्वारा 'बिब्लोथिका इण्डिका' मं हुआ था जिसमें ६ हजार क्लोक थे। इस पुराण में 'पुराणपञ्चलक्षण' का पूर्णतः समावंश है तथा सृष्टि, वंशानुकम एवं इसी कम में विष्णु के कई अवतारों की कथा कहो गई है। इसमें काशो आर प्रयाग के माहात्म्य का विस्तारपूर्वक वर्णन है जिसमें ध्यान और समाधि के द्वारा शिव का साक्षात्कार प्राप्त करने का निर्देश है । इस पुराण में जिक्त-पूजा पर अधिक बल दिया गया है और उनके सहस्र नाम प्रस्तृत किये गये हैं।

'कूमें प्राण' में भगवान विष्णु को शिव के रूप में तथा लक्ष्मी को गौरी की प्रतिकृति के रूप में वर्णित किया गया है। शिव को देवाधिरेव के रूप में वर्णित कर उन्हों की कृपा से कृष्ण को जाम्बवती की प्राप्ति का उल्लेख है। यद्यपि इसमें शिव को प्रमुख देवता का स्थान प्राप्त है फिर भी बह्मा, विष्णु और महेश में सर्वत्र अभेद-स्थापन किया गया है तथा उन्हें एक ही बह्म का पृथक्-पृथक् रूप माना गया है। इस दृष्टि से यह पुराण साम्प्रदायिक संकीणता से सर्वथा शून्य है। इसके उत्तर भाग में 'व्यासगीता' का वर्णन है नियमें गीता के ढङ्ग पर व्यास द्वारा पवित्र कमीं एवं अनुष्टानों से पगवत् साक्षात्कार का वर्णन है। इसके कतिपय अध्यायों में पापों के प्रायिवन का वर्णन है तथा एक अध्याय में सीता जी की ऐसी कथा वर्णित है जो रामायण में प्राप्त नहीं होती। इस कथा में बताया गया है कि सीता को अग्निदेव ने रावण से मुक्त कराया था। 'कूर्मपुराण' के पूर्वार्ध ( अध्याय १२ ) में महेश्वर की शक्ति का अत्यधिक वैशिष्ट्य प्रदिश्त किया गया है और उसके चार प्रकार माने गये है— शान्ति, विद्या, प्रतिष्ठा और निवृत्ति। 'व्यासगीता' के ११ वें अध्याय में पाशुपत योग का विस्तारपूर्वक वर्णन है तथा उसमें वर्णाश्रम धर्म एवं सदाचार का भी विवेचन है। पाशुपत मत के प्राधान्य के कारण विद्वानों ने 'कूर्मपुराण का समय पष्ठ-सन्तम शतो। निर्धारित किया है। डॉ॰ हाज्रा के अनुनार 'कूर्मपुराण' पाल्वरात्रमत-प्रतिपादक प्रथम पुराण है। 'पद्मपुराण' के पाताल खण्ड में 'कूर्मपुराण' का नाम आता है तथा उसका एक ब्लोक भी उद्गुन है।

कूर्मपुराण ी विषय सूची—इसमें चार संहिताएँ हैं। पूर्वशाग मे पुराण का उपकम, लक्ष्मी इन्द्रचुम्न संवाद, कूर्म तथा महाँपयों की वानों वर्णाश्रम सम्बन्धी आचार का कथन, जगत् की उत्पत्ति का वर्णन, कालसंख्या-निक्ष्पण, प्रत्य के अन्त में भगवान् की स्तृति, सृष्टि का संक्षिप्त वर्णन, शंकर-चरित्र, पार्वती सहस्र नाम, योगनिक्ष्पण, भृगुवंश वर्णन, स्वायम्भुवमनु एवं देवताओं की उत्पत्ति, दक्ष-यज्ञ का विष्वंस. दक्ष-मृष्टि-कथन, कश्यपवंश का वर्णन, श्रीकृष्ण-चरित, मार्कडेण्य-कृष्ण-संवाद, व्यास-पाण्डव-संवाद, युगधर्म-वर्णन, व्यास-जैमिनि-कथा, काशी तथा प्रयाग का माहात्म्य, तीनो लोकों का वर्णन तथा वैदिक शाखा-निक्ष्पण। उत्तरभाग—ईश्वरीय गीता तथा व्याम-गीता का वर्णन, नाना प्रकार के तीथों का वर्णन एवं उनका माहात्म्य-प्रदर्शन, प्रतिसर्ग या प्रलय का वर्णन। (सभी विषय ब्राह्मी संहिता में विणत हैं) भागवती संहिता—ब्राह्मणों के सदाचार की स्थिति, क्षत्रियों की वृत्ति का वर्णन, वैश्यवृत्ति तथा शूद्रों की वृत्ति का वर्णन। इसके पञ्चमपाद में संकर जाति की वृत्ति का निरूपण है।

आधार ग्रन्थ—१. कूर्मपुराण—बेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई, २. पुराणतत्त्व-मोमांसा—श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी, ३. पुराण-विमर्श —आचार्य बल्देव उपाध्याय, ४. पुराण विषया-नुक्रमणिका—डॉ० राजवली पाण्डेय, ४. प्राचीन गरतीय साहित्य भाग १, खण्ड २—विन्टरनित्स (हिन्दी अनुवाद)।

कुष्णानन्द्र —इन्होंने १५ सर्गो में 'सहृदयानन्द' नामक महाकाव्य की रचना की है। इसमें राजा नल का चरित वर्णित है। इनका समय १४ वीं शताब्दी है। ये जगन्नाथपुरी के निवासी थे। इनका एक पद्य 'साहित्यदर्पण' (विश्वनाथ कियराज विर्त्तित) में उद्धृत है।

िहिन्दी अनुवाद सहित चीखम्बा विद्याभवन, वाराणसा से पकाशित

केनोप्नियद्—यह 'सामवेद' की तलवकार शाखा के अन्तर्गत नवम अध्याय है जिसे तलवकारोपिनिषद्, जैमिनीय-उपिनषद् या केनोपिनिषद् कहते हैं। इसके प्रारम्भ में 'केन' शब्द आया है (केने बितं पतित) जिसके कारण इसे 'केनोपिनषद्' कहा जाता है। इसके छोटे-छोटे चार खण्ड हैं जो अंशतः गद्यात्मक तथा अंशतः पद्यात्मक हैं। प्रथम

खण्ड में उपास्य ब्रह्म एवं निर्मुण ब्रह्म में अन्तर स्थापित किया गया है तथा द्वितीय खण्ड में ब्रह्म के रहस्यमय स्प का वर्णन है। तृतीय और चतुर्थ खण्डों में उमाहैमवती के आख्यान के माध्यम से परब्रह्म की सर्वशक्तिमत्ता एवं देवताओं की अल्पशक्तिमत्ता निरूपित है। इस उपनिषद् की रचना संवादात्मकशैं की—गुरु-शिष्य-संवाद के रूप में—हुई है। प्रथम वण्ड में शिष्य द्वारा यह प्रश्न पूछा गया है कि इन्द्रियों का प्रेरक कौन है ? इसके उत्तर में गुरु ने इन्द्रियादि को प्रेरणा देने वाला परब्रह्म परमात्मा को मानते हुए उनको अनिर्वचनीयता का प्रतिपादन किया है। द्वितीय खण्ड में जीवात्मा को परमात्मा का अंश बताकर सम्पूर्ण इन्द्रियादि की शक्ति को ब्रह्म की ही शक्ति माना गया है तथा तृतीय एवं चतुर्थ खण्डों में अग्नि प्रभृति वैदिक देवताओं को ब्रह्ममूलक मानकर उनकी महत्ता स्थापित की गई है। इसमें ब्रह्मविद्या के रहस्य को जानने के साधन तपस्या, मन, इन्द्रियों के दमन तथा कर्त्वव्यपालन बतलाये गये हैं।

कर स्टामरणम्—इस चम्पू काव्य के प्रणेता रामचन्द्र दीक्षित है। ये सत्रहवीं शताब्दी के उत्तरभाग में हुए थे। इनके पिता का नाम केशव दीक्षित था जो रत्नखेट श्रीनिवास दीक्षित के परिवार से सम्बद्ध थे। इसमें इन्द्र की सभा में विशष्ठ एवं विश्वामित्र के इस विवाद का वर्णन है कि कीन-सा देश अधिक रमणीय है—

कतमो देशो रम्यः कस्याचारो मनोहरो महताम् । इति वादिनि देवपतौ संघषोऽभृद्वशिष्ठगाधिजयोः ॥ १८

इन्द्र के आदेशानुसार मिलिन्द एवं मकरन्द्र नामक दो गन्धवं देशों का भ्रमण करने निकलते हैं और केरल की रमणीय प्रकृति पर मुग्ध होकर उसे ही सर्वक्षेष्ठ देश घोषित करते हैं। इसकी नापा सरस, सरल, अनुप्रासमयी एवं प्रौढ़ है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है। इसका विवरण कजोर वेंटलाग संख्या ४०३१ में प्राप्त होता है। मंगलाचरण का वर्णन अत्यन्त मधुर एवं सरस है—

उल्लोलमदकल्लोलहुल्लोहालितगल्लया । लीलया मण्डितं चित्तं मम मोदकलोलया ॥ १ ॥

आधार ग्रन्थ— चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छिविनाथ त्रिपाठी।

केश्व — ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ये पश्चिमी समुद्र तटवर्ती निन्दग्राम के निवासी थे। इनका आविर्भावकाल सन् १४५६ ई० है। इनके पिता एवं गुरु का नाम कमशः कमलाकर एवं वैद्यनाथ था। इनके द्वारा रचित ग्रन्थों के नाम हैं — 'ग्रहकौतुक', 'वर्षग्रहसिद्धि', 'तिथिसिद्धि', 'जातकपद्धति', 'जातकपद्धिति', 'ताजिकपद्धित', 'तिथिसिद्धि', 'जातकपद्धित', 'कुण्डाष्ट्रकलक्षण' तथा 'गणित-दीपिका'। ये ग्रहगणित एवं फलित ज्योतिष दोनों के ही मर्मज्ञ थे।

सन्दर्भ-भारतीय ज्योतिष - डाॅ० नेमिचन्द्र शास्त्री ।

केराव मिश्र—काव्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'अलङ्कारशेखर' नामक ग्रन्थ की रचना की है। इनका समय १६वीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। 'अलंकारशेखर' की रचना काँगड़ा नरेश माणिक्यचन्द्र के आग्रह पर की गई थी। इस ग्रन्थ में आठ रत्न या

अध्याय हैं तथा कारिका, वृत्ति और उदाहरण इसके तीन विभाग है। अध्यायों का विभाजन २२ मरीतियों में हुआ है। स्वयं लेखक ने कारिका एवं वृत्ति की रचना की है और उदाहरण अन्य ग्रन्थों से लिए हैं। इसमें विणित विषयों की सूची इस प्रकार है:— १. काव्य-लक्षण, २. रीति, ३. शब्दशक्ति, ४. आठ प्रकार के पददोष, ४ अठारह प्रकार के वाक्य-दोष, ६. आठ प्रकार के अर्थदोष, ७. पाँच प्रकार के शब्दगुण, ८. अलंकार, ९. रूपक। लेखक के अनुसार इसकी कारिकाओं की रचना 'भगवान् शुद्धांदिन' के अलंकार ग्रन्थ के आधार पर हुई है।

आधार ग्रन्थ—भारतीय साहित्यशास्त्र—(भाग १)—आ० बलदेव उपाध्याय।
केराविम् श्र—त्यायदर्शन के लोकप्रिय लेखकों में केशविम्श्र का नाम अधिक
प्रसिद्ध है। इनकी प्रसिद्ध रचना 'तर्कभाषा' है। केशविम्श्र का समय सन् १२७५ ई०
है। संस्कृत में तर्कभाषा के तीन लेखक हैं और तीनों भिन्न-भिन्न दर्शन के अनुयायी
हैं। बौद्धतर्कभाषा के लेखक का नाम मोक्षाकर गुष्त है जो ११०० ई० में हुए
थे। इस ग्रन्थ में बौद्ध त्याय का निरूपण है। द्वितीय 'तर्कभाषा' का सम्बन्ध जैनन्याय
से हैं और इसके लेखक हैं श्री यशोविजय। इनका समय सन् १६८८ ई० है। केशविम्श्र
के शिष्य गोवर्धन मिश्र ने 'तर्कभाषा' के ऊपर 'तर्कभाषा-प्रकाश' नामक व्याख्या
लिखी है। गोवर्धन ने अपनी टीका में अपने गुरु का परिचय भी दिया है। केशव मिश्र
के पिता का नाम 'बलभद्र' था तथा उनके 'विश्वनाथ' एवं 'पद्मनाभ' नामक दो ज्येष्ठ
श्राता थे। अपने बड़े भाई से तर्कशास्त्र का अध्ययन करके ही केशव मिश्र ने 'तर्कभाषा'
की रचना की थी।

श्रीविश्वनाथानुजःपद्मनाभानुजो गरीयान् वलभद्रजन्मा । तनोति तर्कानिधगत्य सर्वान् श्रीपद्मनाभाद्विदुषो विनोदम् ॥ विजयश्रीतनूजन्मा गोवर्धन इति श्रुतः । तर्कानुभाषां तन्ते विविच्य गुरुनिर्मिताम् ॥

'तर्कभाषा' में न्याय के पदार्थों का अत्यन्त सरल ढंग में वर्णन किया गया है। यह ग्रन्थ विद्वानों एवं छात्रों में अत्यन्त लोकिप्रय है। इस पर १४ टीकाएँ लिखी गयी हैं जिनमें सबसे प्राचीन गोवर्धन मिश्र कृत टीका (सन् १३०० ई०) है। नागेशभट्ट ने भी इस पर 'युक्तिमुक्तावली' नामक टीका लिखी है। इसका हिन्दी भाष्य आ० विश्वेश्वर ने किया है।

आधारप्रस्थ — हिन्दी तर्क भाषा (भूमिका) — आ० विश्वेश्वर (चीलम्बा प्रकाशन)। केंग्रट — वैयाकरण एवं 'महाभाष्य' के प्रसिद्ध टीकाकार। मीमांसक जी के अनुसार इनका समय ११वीं शताब्दी का उत्तराई है। इनके पिता का नाम जैयट था। इन्होंने 'महाभाष्यप्रदीप' नामक 'महाभाष्य' की प्रसिद्ध टीका लिखी है। इस पर १५ टीकाएँ लिखी गयी हैं और सबों का विवरण प्राप्त होता है। टीकाकारों के नाम हैं — चिन्तामणि ('महाभाष्य कैयट प्रकाश' तथा 'प्रक्रिया कौमुदी टीका', समय १५ वीं शती का पूर्वं) नागनाथ (१६वीं शताब्दी का उत्तराई ग्रन्थ का नाम है 'महाभाष्य प्रदीपोद्योतन'), रामचन्द्र (१६वीं एवं १७वीं शती, ग्रन्थ का नाम 'विवरण'),

ईश्वरानन्द ( 'महाभाष्यप्रदीपविवरण', समय १६वीं एवं १७वीं शती ), अन्नंभट्ट ( 'महाभाष्यप्रदीपोद्योतन', १६वीं १७वीं शती ), नारायणशास्त्री ( 'महाभाष्यप्रदीप-व्याख्या' १६वीं शताब्दी ), नागेशभट्ट ( 'महाभाष्यप्रदीपोद्योतन' समय १७वीं शताब्दी का पूर्व ), वैद्यनाथ पायगुण्डे ( 'महाभाष्यप्रदीपोद्योतन' १६वीं शताब्दी ), मझयज्वा तथा रामसेवक ।

काकसन्देश—इस सन्देशकाव्य के रचियता विष्णुत्रात कवि है। इनका समय विक्रम का षोडश शतक है। कवि के सम्बन्ध म अन्य प्रकार की जानकारी प्राप्त नहीं होती। ग्रन्थ में कवि का परिचय इस प्रकार प्राप्त होता है—

> आसीद् विप्रो हरिनितरतः कोऽपि रम्माविहारे, विष्णुत्रातो द्विजपरिवृद्धब्रह्मदत्तैकमित्रः । तेनैतस्मिन् सर्पाद रिचते कोकसन्देशकाव्ये, पूर्णस्तावन् समजनि रसैश्चाप्यसी पूर्वभागः ॥ १।१२०

इस काव्य में एक राजकुमार श्री बिहारपुर में अपनी प्रिया के पास सन्देश भेजता है। इसमें नायक अपनी प्रिया में एक यन्त्र-शांक्त के द्वारा वियुक्त हो जाता है। ग्रन्थ की रचना मेघदूत के अनुकरण पर हुई है और पूर्वभाग में १०० एवं उत्तरभाग में १८६ इलोक रचे गए है। सम्पूर्ण ग्रन्थ मन्दाकान्तावृत्त में लिखा गया है। इसमें बस्तु वर्णन का आधिक्य है और प्रेयसी के गृहवर्णन में ५० इलोक लिखे गए है। सन्देश के अन्त में नायक अपने स्वस्थ होने के लिए कुछ अभिज्ञानों का भी वर्णन करता है—

बाले पूर्व खलु मिणमये नौ निज्ञान्ते निज्ञायाम् , प्राप्ता स्वीयां तनुमपि ममोपान्तशित्तौ स्फुरन्तीम् । दृष्टा रोषाद् वित्तवदनाऽभूस्तदाऽभ्येत्य तूर्णं , गाढादिलष्टा कथमपि मया बोधिताऽरं यथार्थम् ॥ २।१८० आधारग्रन्थ—संस्कृत के सन्देशकाव्य—डॉ० रामकुमार आचार्यं ।

को किल सन्देश—इस सन्देशकाव्य के रचियता उद्गुष्ड किव है। इनका समय १६वीं शताब्दी का प्रारम्भ है। ये कालीकट के राजा जमूरिन के सभा किव थे। इनके पिता का नाम रङ्गनाथ एवं माता का नाम रङ्गाम्बा था। किव वंधुलगोत्रीय ब्राह्मण वंश में उत्पन्न हुआ था। इसने 'कोकिल सन्देश' के अतिरिक्त 'मिल्लकामास्त' नामक दस अंकों के एक प्रकरण की भी रचना की है जो भवभूति के मालतीमाधव से प्रभावित है। 'कोकिल सन्देश' की रचना मेघदूत के अनुकरण पर हुई है। इसमें भी पूर्व एवं उत्तर दो भाग हैं और सर्वत्र मन्दाक्षान्तावृत्त का प्रयोग किया गया है। इस काव्य की कथा काल्पनिक है। कोई प्रेमी जो प्राप्ताद में प्रिया के साथ प्रेमालाप करते हुए सोया हुआ था, प्रातःकाल अप्सराओं के द्वारा कम्पा नदी के तट पर स्थित कांची नगरी के भवानी के मन्दिर में अपने को पाता है। उसी समय आकाशवाणी हुई कि यदि वह पाँच मास तक यहाँ रहे तो पुनः उसे प्रिया का वियोग नहीं होगा। वहाँ रहते हुए जब तीन माह ब्यतीत हो जाते है तो उसे प्रिया की याद आती है और वह कोकिल के द्वारा उसके पास सन्देश भेजता है। वसन्तऋतु में कोकिल का कलकूजन

सुनकर ही उसे अपनी प्रिया की स्मृति हो जाती है। यहाँ कांची नगरी से लेकर जयन्त-मंगल (चेन्नसंगल) तक के मार्ग का मनोरम चित्र अंकित किया गया है। इस काव्य की भाषा र्श्वगाररसोषयुक्त ललित एवं प्रसादगुणयुक्त है। प्रेमी का स्वयं कथन देखें

अन्तस्तोषं मम वितनुषे हन्त ! जाने भवन्तं , स्कन्धावारप्रथमसुभटं पंचवाणस्य राज्ञः । कूजाव्याजाद्धितमुपदिशन् कोकिलाव्याजवन्धो । कान्तैः सार्कं ननु घटयमे मानिनीर्मानभाजः ॥ १।७ आधारग्रन्थ— संस्कृत के सन्देशकाव्य—डॉ० रामकुमार आचार्य ।

कं िन्द्रीय अर्थद्वास्त्र— चाणक्य या कौटल्य 'अर्थशास्त्र' के प्रणेता हैं। वे मौर्यसमाट् चन्द्रगुप्त के मन्त्री एवं गुरु थे। उन्होंने अपने बुद्धिबल एवं अद्भुत प्रतिभा के द्वारा नन्दर्श्व का नाश कर मौर्य साम्राज्य की स्थापना की थी। 'अर्थशास्त्र' मे भी इस तथ्य के स्वेत है कि कीटिस्य ने सम्राट् चन्द्रगुप्त के लिए अनेक शास्त्रों का मनन एवं लोकप्रचलित शासनों के अनेकानेक प्रयोगों के आधार पर इस ग्रन्थ की रचना की थी।

> सर्वशास्त्राण्यनुकम्य प्रयोगमुपलभ्य च । कौटिल्येन नरेन्द्रार्थे शासनस्य विधिः कृतः ॥ अर्थशास्त्र १०।२।६५

कीटिल्य के नाम की रूयाति कई नामों से है। चणक के पुत्र होने के कारण इन्हें चाणक्य कहा जाता है तथा कुटिल राजनीतिज्ञ होने से ये कीटिल्य के नाम से विख्यात है। ये दोनों ही नाम वंशज नाम या उपाधि नाम है, पितृप्रदत्त नाम नहीं। कामन्दक के 'नीतिशास्त्र' से ज्ञात होता है कि इनका वास्तविक नाम विष्णुगुप्त था।

> नीतिशास्त्रामृतं धीमानर्थशास्त्रमहोदधेः । समुद्देशे नमस्तस्मै विष्णूगृप्ताय वेधसे ॥ ६

अर्थ द्वास्त्र की प्रामाणिकता—आधुनिक युग के कितपय पाश्चात्य विद्वान् तथा भारतीय पण्डित भी इस मत के पोषक है कि अर्थशास्त्र चाणक्य विरचित नहीं है। जॉली, कीथ एवं विन्टरिनत्स ने अर्थशास्त्र को मौयंमन्त्री की रचना नहीं माना है। उनका कहना है कि जो व्यक्ति मौयं ऐसे विस्तृत साम्राज्य की स्थापना में लगा रहा उसे इतना समय कहाँ था जो इस प्रकार के ग्रन्थ की रचना कर सके। किन्तु यह कथन अनुपयुक्त है। सायणाचार्य ऐसे व्यस्त जीवन व्यतीत करने वाले महामन्त्री ने वेद भाष्यों की रचना कर इस कथन को असिद्ध कर दिया है। स्टाइन एवं विन्टरिनत्स का कथन है कि मेगास्थनीज ने अपने भ्रमणवृत्तान्त में कौटिल्य की चर्चा नहीं की है। पर इस कथन का खण्डन डाँ० काणे ने कर दिया है। उनका कहना है कि ''मेगास्थनीज की इण्डिका' केवल उद्धरणों में प्राप्य है, मेगास्थनीज को भारतीय भाषा का क्या ज्ञान था कि वह महामन्त्री की बातों को समझ पाता? मेगास्थनीज की बहुत-सी बातें भ्रमक भी हैं। उसने तो लिखा है कि भारतीय लिखना नहीं जानते थे। क्या यह सत्य है?" धर्मशास्त्र का इतिहास (भाग १) पृ० ३० (हिन्दी अनुवाद)। जॉली, विन्टरिनरस तथा कीथ ने अर्थशास्त्र को तृतीय शताब्दी की रचना माना है, किन्तु

आर० जी० भण्डारकर के अनुसार इसका रचनाकाल ईसा की प्रथम शताब्दी है। परन्तु डॉ॰ स्थाम शास्त्री एवं डॉ॰ काशीप्रसाद जायसवाल ने अपनी स्थापनाओं के द्वारा यह सिद्ध किया है कि अर्थशास्त्र चन्द्रगुन्त के महामन्त्री की ही रचना है। अर्थशास्त्र एवं उसके प्रणेता के सम्बन्ध में पाश्चात्य तथा भारतीय विद्वानों ने जो तर्क दिये हैं उनका सार यहाँ उपस्थित किया जाता है। पं० शामशास्त्री ने अर्थशास्त्र की कीटिल्य की कृति माना तथा बत जया कि वह अपने मूलरूप में विद्यमान है। शास्त्री जी के इन दोनों कथना का समर्थन हिलेबान्ट, हर्टल, याकोबी एवं स्मिथ ने किया। स्मिथ ने अपने प्रसिद्ध इतिहास ग्रन्थ 'अर्ली हिस्ट्री' के तृतीय संस्करण (सन् १९१४ ई०) में शास्त्री जा के मत का समावेश कर उसकी प्रामाणिकता की पृष्टि की। इसके ठीक आठ वर्षा के पश्चात् पाश्चात्य विद्वानों के एक दल ने इसे तीसरी शताब्दी की एक जाली रचना सिद्ध करने का असफल प्रयास किया। ओटो स्टाइन ने 'मेगस्थनीज ऐण्ड कोटिल्य' तथा डां० जॉली ने 'अर्थशास्त्र एण्ड कोटिल्य' (सन् १८२३ ई०) नामक ग्रन्थों में कोटिल्य को कल्पित व्यक्ति एवं अर्थशास्त्र को जॉली ग्रन्थ मिद्ध किया था। इन सभा विद्वानों के तर्कों का खण्डन कर डाँ० जायसवाल ने (हिन्दूराजतन्त्र भाग १) कोटिल्य को सम्राट चन्द्रगुप्त का मन्त्री एवं अर्थशास्त्र को ई० पू० ४०० वर्ग को रचना माना । श्रो चन्द्रगृप्त विद्यालंकार ने भो पाइचात्य विद्वानों के मत का खण्डन कर अर्थशास्त्र को कॉटिल्य की रचना माना है। इस प्रकार भारतीय विद्वानों के मुचितित मत के द्वारा पाइचात्य विद्वानों का स्थापनाएँ खण्डित हो गयीं और अर्थशास्त्र तथा कौटिल्य दोनों का अस्तित्व स्वीकार किया गया।

अर्थशास्त्र का वर्ण्यविषय —अर्थशास्त्र की रचना सूत्र और इलोक दोनों में हुई है। इसके कुछ अंश गद्यबद्ध हैं तथा कुछ श्लोकबद्ध । इसमें १५ प्रकरण, १५० अध्याय तथा छः सहस्र उठोक हैं। अर्थशास्त्र में प्राचीन भारत के सामाजिक, आर्थिक, राजनीतिक तथा धार्मिक जीवन का चित्र खाचा गया है। इसके वर्ण्यविषयों की अधिकरणगत सची इस प्रकार है:-

प्रथम अधिकरण — प्रथम अधिकरण का नाम विनयाधिकारिक है । इसमें निम्नांकित ।वेषयों का विवेचन है -राजानुशासन, राजा द्वारा शास्त्राध्ययन, बृद्धजनों की सगति, काम-कोधादि छः शत्रुओं का परित्याग, राजा की जीवनचर्या, मन्त्रियों एवं पूरोहित। के गुण एवं कर्नव्य, गृष्त उपायों के द्वारा आमास्यों के आचरण की परीक्षा, गुप्तचरों की नियुक्ति, सभा-बैठक, राजदूत, राजकुमार-रक्षण, अन्तःपूर की व्यवस्था, राजा की सुरक्षा, नजरबन्द राजकुमार तथा राजा का पारस्परिक व्यवहार, राजदूतों की नियुक्ति, राजभवन का निर्माण तथा राजा के कर्त्तव्य।

द्वितीय अधिकरण-इसका नाम अध्यक्ष प्रचार है तथा वर्ण्यविषयों की सूची इस प्रकार है - जनवदों की स्थापना, ग्राम-निर्माण, दुर्गो का निर्माण, चारागाह, बन, सन्निधाता के कर्त्तच्य, काषगृह का निर्माण, चारागाह, वन, सन्निधाता के कर्त्तच्य, समाहर्त्ता का कर-सप्रह कार्य, भूमि, खानों, बनों, मार्गी के करों के अधिकारी, आय-व्यय निरीक्षक का कार्यालय, जनता के धन का गबन, राजकीय स्वर्णकारों के कत्तंव्य, पण्य

का अध्यक्ष, आयुधागार का अध्यक्ष, आवकारी विभाग, अद्य विभाग, गण्डाला के अध्यक्ष, रथ-सेना, पैदल सेना के अध्यक्षों तथा सेनापितयों के कार्यों का निरीक्षण, मुद्रा-विभाग, मद्यशाला के अध्यक्ष, बधस्थान, वेदयालय, परिवहन विभाग, पशु विभाग।

तृतीय अधिकरण—इसका नाम धर्मस्थानीय है। इसमें विणित विषय हैं—गर्तनामों का लेखन प्रकार एवं तत्सम्बन्धी विवाद, न्याय-विवाह-सम्बन्ध, धर्म-विवाह, स्त्री-धन, स्त्री का पुनिववाह, पित-पत्नी-सम्बन्ध, दाय-विभाग, उत्तराधिकार नियम, गृहिनिर्माण, ऋण, धरोहर सम्बन्धी नियम, दास एवं श्रीमक सम्बन्धी नियम, दान के नियम, साहस तथा दण्ड के नियम।

चतुर्थ अधिकरण—इसका नाम कंटकशोधन है। इसमें वर्णित विषयों की सूची इस प्रकार है—शिल्पकारों तथा व्यापारियों की रक्षा, देवी विपत्तियों से प्रजा की रक्षा, सिद्धवेपधारी गुष्तचरों द्वारा दुष्टों का दमन, शंकित पुरुषों की पहचान, सन्देह पर अपराधियों को बन्दी बनाना, सभी प्रकार के राजकीय विभागों की रक्षा, विविध प्रकार के दोषों के लिए आर्थिक दण्ड, बिना पीडा या पीड़ा के साथ मृत्यु-दण्ड, रमणियों के साथ समागम, कुमारी कन्या के साथ संभोग का दण्ड।

पञ्चम अधिकरण—इसका नाम योगवृत्त है। इसके अन्तर्गत वर्णित विषय इस प्रकार है—राजद्रोही उच्चाधिकारियों के सम्बन्ध में दण्ड-व्यवस्था, दरबारियों का आचरण, विशेष अवसर पर राज्यकोष को सम्पूरित करना, राज्यकर्मचारियों के वेतन, राज्यक्ति की संस्थापना, व्यवस्था का यथोचित पालन, विपत्तिकाल में राज-पुत्र का अभिषेक तथा एकछत्र राज्य की प्रतिष्ठा।

पष्ठ अधिकरण—इसका नाम मण्डलयोनि है। इसमें प्रकृतियों के गुण तथा शान्ति और उद्योग का वर्णन है।

सप्तम अधिकरण—इसका नाम पाड्गुण्य है। इसमें विणित विषय हैं —छः गुणों का उद्देश्य तथा क्षय, स्थान एवं बुद्धि का निश्चय, बलवान् का आश्रय, सम, होन तथा बलवान् राजाओं के चरित्र और हीन राजा के साथ सम्बन्ध, राज्यो का मिलान, मित्र, सोना यः भूमि की प्राप्ति के लिए सन्धि, मित्रसन्धि आर हिरण्यसन्धि आदि।

अष्टम अधिकरण — इस अधिकरण का नाम व्यसनाधिकारिक है। इसके विषय इस प्रकार हैं — सार्वभीम सत्ता के तत्त्वों के व्यसनो के विषय में राजा और राज्यों के कष्ट, सामान्य पुरुषों के व्यसन, पीड़न वर्ग, स्तम्भ वर्ग और कोषसङ्ग वर्ग, सेना-व्यसन तथा मित्र—व्यसन।

नवम अधिकरण—इसका नाम अभियास्यत्कर्म है । इसके अन्तर्गत वर्णित विषयों की सूची इस प्रकार है—शक्ति. देश, काल, बल-अबल का ज्ञान और आक्रमण का समय, सैन्य-संग्रह का समय, सैन्यसंगठन और शत्रुसेना का सामना, बाह्य तथा आभ्यन्तर आपत्ति, राजद्रोही तथा शत्रुजन्य आपत्तियाँ, अर्थ-अनर्थ तथा संशय सम्बन्धी आपत्तियाँ और उनके प्रतिकार के उपाय से प्राप्त होने वालो सिद्धियों का वर्णन ।

दशम अधिकरण—६स अधिकरण का नाम साग्रामिक अधिकरण है। इसमें इन विषयों का वर्णन है —युद्ध के बारे में सेना का पड़ाव डालना, सेना का अभियान, समराङ्गण, पदाति, अब्बसेना तथा हस्तिसेना के कार्य, पक्ष, कक्ष तथा उरस्य आदि विशेष ब्यूहों का मेना के परिमाण के अनुसार दो विभाग, सार तथा फल्गु वर्लों का विभाग और चतुरङ्ग सेना का युद्ध, प्रकृतिब्यूह, विकृतिब्यूह और प्रतिब्यूह की रचना।

एकादश अधिकरण—इसका नाम वृत्तसंघ है। इसमें भेदक प्रयोग और उपांशुदण्ड का वर्णन है।

हादश अधिकरण—इसका नाम आवलीयस है । इसमें वर्णित विषय हैं — दूतकर्म, मन्त्रयुद्ध, सेनापितयों का वध तथा राजमण्डल की सहायता, शस्त्र, अग्नि तथा रसों का गृढ़ प्रयोग और विशेषध आसार तथा प्रसार का नाश, दण्डप्रयोग के द्वारा तथा आत्रमण के द्वारा विजय की प्राप्ति ।

त्रयोदश अधिकरण --- इसका नाम दुर्गलम्योपाय है। इसमें दुर्ग का जीतना, फूट और कपट के द्वारा राजा को छुभाना, गुष्तचरों का शत्रुदेश में निवास, शत्रु के दुर्ग को घेर कर अपने अधिकार मे करना, विजित देश में शान्तिस्थापन।

चतुर्दश अधिकरण—इस अधिकरण का नाम ओपनियदिक है। इसके वर्णित विषय है— गुस्तसाधन, शहृवध के प्रयोग, प्रलम्भन योग में अद्भुत उत्पादन, प्रलम्भनयोग में ओषधि तथा मन्त्र का प्रयोग, शहृ द्वारा किये गए घातक प्रयोगों का प्रतीकार।

पञ्चदश अधिकरण— इसका नाम तन्त्रयुक्ति है । इसमें अर्थशास्त्र की युक्तियाँ तथा चाणक्य-सूत्र है ।

आधार ग्रन्थ --अर्थशास्त्र की दो प्राचीन टीकाएँ हैं भट्टस्वामीकृत 'प्रतिपदपंचिका' तथा माधव यज्वा कृत 'नयचिन्द्रका', पर दोनों ही अपूर्ण है।

१—स्टडीज इन एंश्येण्ट इण्डियन पालिटी—श्रीनरेन्द्र नाथ ला २ —हिस्ट्री ऑफ हिन्दू पोिटिकल ध्योरीज—डॉ० घोपाल ३ —हिन्दू पोिलटी—डॉ० काशीप्रसाद जायसवाल ४—पोलिटिकल इन्स्टीट्यूजंस एण्ड थ्योरीज ऑफ द हिन्दूज—श्री विनयकुमार सरकार ५ — हिन्दूराजशास्त्र (दो भागों में) (हिन्दी अनुवाद)—डॉ० काशीप्रसाद जायसवाल ६ — प्राचीन भारतीय राज्यशास्त्र और शासन — डॉ० सत्यकेतु विद्यालंकार ७ — भारतीय राजशास्त्र प्रणेता—डॉ श्यामलाल पाण्डेय द — प्राचीन भारत में राजनीतिक विचार एवं संस्थाएँ — डॉ० परमात्माशरण ९ — धर्मशास्त्र का इतिहास भाग—१ डॉ० पी० वी० काणे (हिन्दी अनुवाद) १० —हिन्दू पोलिटी एण्ड इट्स मेटाफिजिकल फाउन्डेसन्स—डॉ० विश्वनाथ प्रसाद वर्मा ११ — अर्थशास्त्र — (हिन्दी अनुवाद) श्री वाचस्पितशास्त्री गैरोला १२ — अर्थशास्त्र (अँगरेजी अनुवाद) — डॉ० श्याम शास्त्री १३ — अर्थशास्त्र [ संस्कृत टीका | श्रीमूल—म० ग० गणपति शास्त्री।

कीर्षातिक उपनिषद्—यह ऋग्वेदीय उपनिषद् है। इसमें चार अध्याय हैं। प्रथम अध्याय में तेवयान या पितृयान का वर्णन है जिसमें मृत्यु के पश्चात् जीवातमा का पुनर्जन्म प्रहण कर दो मार्गों मे प्रयाण करने का वर्णन है। द्वितीय अध्याय में आत्मा का पुनर्जन्म प्रहण कर दो मार्गों मे प्रयाण करने का वर्णन है। द्वितीय अध्याय में आतर्मन का प्रतांक प्राण का स्वरूप-विवेचन है। तृतीय अध्याय में प्रतर्दन का इन्द्र द्वारा ब्राधना संखने का उल्लेख है तथा प्राणतत्त्व का विस्ताप्पूर्वक वर्णन है। अन्तिम दो अध्यायों में ब्रह्मवाद का विवेचन करते हुए मुक्ति के साधन तथा ज्ञान की

प्राप्ति करनेवाले साधकों को कर्म एइंज्ञान के विषय का मनन करने की शिक्षा दी गयी है।

श्रेमी श्वर—ये संस्कृत के नाटककार है। इन्होंने 'नैषधानन्द' एवं 'चण्डकीशिक' नामक दो नाटकों की रचना की है। ये राजशेखर के समसामियक कांव ये। इन्होंने कन्नीज नरेश महीपाल के आश्रय में रहकर 'चण्डकीशिक' की रचना की थी। इनका समय ९०० के आसपास है। 'नैषधानन्द' में सात अंक है तथा 'महाभारत' की कथा के आधार पर नल-दमयन्ती की प्रणय-कथा को नाटकीय रूप प्रदान किया गया है।

'चण्डकीशिक' में राजा हरिश्चन्द्र की सत्य-परीक्षा का वर्णन है। उनके दोनों ही प्रन्थों की भाषा सरल है तथा साहित्यक दृष्टि से उनका विशेष महत्त्व नहीं है। राजा हरिश्चन्द्र किसी यज्ञ में विश्वामित्र को कुमारी वा बांल्दान करते हुए देखकर उनकी भत्सना करते हैं। ऋषि की साधना में इसमें बाधा हुई और राजा ने अपने अपराध को क्षमा करने के लिए ऋषि को सारा राज्य एवं एक सहस्र स्वर्ण मुद्राएं दी। मुद्राओं की प्राप्ति के लिए अपने को, अपनी पत्नी एवं पुत्र को चाण्डाल के हाथ बेंचा। एक दिन जब उनके मृत पुत्र को लेकर उनकी पत्नी श्मशान घाट पर आधी तो उस परीक्षा में राजा उत्तीर्ण हुए। 'चण्डकीशिक' नाटक में एक अभिनव प्रकार की कथावस्तु को अपनाया गया है।

्रिनेन्द्र--- इन्होने काव्य-शास्त्र एवं महाकाव्य दोनों पर समान अधिकार के साथ लेखनी चलाई है। ये काश्मीर देशीय कवि तथा 'दशावतार-चरित' नामक महाकाव्य के प्रणेता थे। इन्होने रामायण और महाभारत का संक्षिप्त वर्णन 'रामायण-मंजरी' एवं 'महाभारत मंजरी' में किया है। इनका रचनाकाल १०३७ ई० है। इन ग्रन्थों में मूल प्रन्थों की कथाओं को इस प्रकार रखा गया है जिससे कि उनके प्राचीन पाठ को निर्णीत करने में पूरी मुविधा प्राप्त हो सके। इन्होंने राजा शालिबाहन (हाल) के सभाषांण्डत गुणाह्य के पैशाची भाषा में लिखित अलीकिक ग्रन्थ का 'बृहत्कथा-मंजरी' के नाम से संस्कृत पद्य में अनुवाद किया है। यह ग्रन्थ १८ लम्बकों में समाप्त हुआ है जिसमें प्रधान कथा के अतिरिक्त अनेक अवान्तर कथाएँ भी कही गयी हैं। इसका नायक वत्सराज उदयन का पुत्र नरवाहनदत्त है जो अपने बल-पौरुष स अनेक गन्धर्वी को परास्त कर उनका चक्रवातत्व प्राप्त करता है। वह अनेक गन्धर्व सुन्दिरयों के साथ विवाह करता है। उसकी पटरानी का नाम है मदनमंचुका। इस कथा का प्रारम्भ उदयन एवं वासवदत्ता के रोमांचक आख्यान से होता है। इनकी दूसरी कथा-कृति 'बोधिसत्त्वावदान कल्पलता' है। इसमें भगवान् बुद्ध के प्राचीन जीवन से सम्बद्ध कथायें पद्य में वर्णित हैं। इसमें १०८ पह्मव या कथायें है जिनमें से अन्तिम पह्मव की रचना क्षेमेन्द्र की मृत्यु के पश्चात् उनके पुत्र सोमेन्द्र ने की थी। 'दशावतारचरित' में क्षेमेन्द्र ने अपने को 'व्यासदास' लिखा है ( १०।४१ )। प्रसिद्ध आचार्य अिनवगृष्त क्षेमेन्द्र के गुरु थे, जिसका उल्लेख 'बृहत्कथामंजरी' में है ( १९।३७ ।। ये काश्मीर के दो नृपों-अनन्त (१०१६-१०६३ ई०) एवं कलका (१०६३-१०६९) के शासनकाल में विद्यमान थे, अतः इनका समय ११ वीं शताब्दी है। इन्होंने 'अवित्यविचारचर्चा',

'कविकष्ठाभरण' एवं 'सुवृत्ततिलक' नामक तीन काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ लिखे हैं। ये औचित्य सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक माने जाते हैं। इनके कःव्यशास्त्रीय विचार के लिए दे० आ० क्षेमेन्द्र ] क्षेमेन्द्र के नाम पर ३३ ग्रन्थ प्रचलित हैं, जिनमे १८ प्रकाशित एवं १५ अप्रकाशित है। प्रकाशित ग्रन्थों का नाम इस प्रकार है—रामायणमंजरी, भारतमंजरी, बृहत्कथामंजरी, दशावतारचरित, बौद्धावदानकल्पलता, चार्र्चयाशतक. देशोपदेश, दर्पदलन, चतुर्वगंसंग्रह, कलाविलास, नर्ममाला, किवकण्ठाभरण, औचित्यविचारचर्चा, सुवृत्ततिलक, लोकप्रकाशकोष, नीतिकल्पतरु एवं व्यासाष्ट्रक। अप्रकाशित रचनाओं के नाम इस प्रकार है—नृपाली इसका निर्देश राजतरंगिणी तथा किवकण्ठाभरण में है), शशिवंश महाकाव्य, पद्यकादम्बरी, चित्रभारतनाटक, लावण्यमंजरी, कनकजानकी, मुक्तावली, अमृततरङ्गमहाकाव्य, पवनपंचाशिका, विनयवन्नी, मुनिमतमीमांसा, नीतिलता, अवसरसार, लिलतरत्नमाला, किवकणिका। इनकी तीन संदिग्ध रचनायें भी है—हिस्तप्रकाश, स्पन्दिनिणय तथा स्पन्दसन्दोह।

उपर्युक्त ग्रन्थों की संख्या से ज्ञात होता है कि क्षेमेन्द्र बहुवस्तुस्पर्शिनी प्रतिभा से सम्पन्न थे। इन कृतियों में इन्होंने अनेकानेक विषयों का विवेचन किया है। 'दशाव-तारचिरत' इनका प्रसिद्ध महाकाव्य है जिसमें विष्णु के दस प्रसिद्ध अवतारों का वर्णन किया गया है। आषा पर क्षेमेन्द्र का पूर्ण प्रभुत्व है। इन्होंने विषयानु रूप भाषा का प्रयोग कर उसे प्राणवन्त बनाया है। व्यंग्य एवं हास्योत्पादक रचना के तो ये संस्कृत के एकमात्र प्रयोक्ता है।

आधार ग्रन्थ—१ आचार्य क्षेमेन्द्र—डॉ० मनमोहन गीतम । २. क्षेमेन्द्र-ए स्टडी-डॉ० सूर्यकान्त शास्त्री ।

खण्डद्व । मश्र-ये भाट्टमत के ( मीमांसा-दर्शन का एक सिद्धान्त ) अनुयायी थे। इनका जन्म काशी मं हुआ था। इनका समय (निधन-काल १७२२) विक्रम संवत् है । पण्डितराज जगन्नाथ ( 'रसगंगाधर' नामक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ के प्रणेता ) के पिता पेरुभट्ट के ये गुरु थे। खण्डदेव मिश्र ने भाट्ट मत के इतिहास में 'नव्यमत' की स्थापना कर नवयुग का समारम्भ किया था । नव्यन्याय (न्याय दर्शन की एक शाखा) की भाँति इन्होंने मीमांसा दर्शन में 'नव्यमत' की उद्भावना की थी। जीवन के अन्तिम दिनों में इन्होंने संन्यास ग्रहण कर लिया था। इनके पिता का नाम रुद्रदेव था। संन्यासी हो जाने के पश्चान् खण्डदेव मिश्र का नाम 'श्रीधरेन्द्रयतीन्द्र' हो गया था। इन्होंने तीन उच्चस्तरीय ग्रन्थों की रचना की है, वे हैं--,मीमांसा-कौस्नुभ' (भाट्ट-कोस्तुभ , 'भाट्टदीपिका' एवं 'भाट्टरहस्य'। 'भाट्टकीस्तुभ' मीमांसासूत्रों पर रचित विशद टीका ग्रन्थ है। भाट्टदीपिका इनका सर्वोत्तम ग्रन्थ है। इसके ऊपर तीन टीकाएँ प्राप्त होती है-शम्भुभट्टरचित 'प्रभावली,' भास्तरराय कृत 'भाट्टचन्द्रिका' एवं वाब्छ-श्वरयज्वा प्रणीत 'भाट्टचिन्तामणि'। 'भाट्टरहस्य' का विषय शाब्दबोध है। नैयायिक प्रणाली पर रचित होन के कारण इसकी भाषा भी दुरूह हो गयी है। इस ग्रन्थ में प्रसंगानुसार लेखक ने भावार्थ एवं लकारार्थ प्रभृति विषयों का विवेचन मीमांसक की दृष्टि से किया है। खण्डदेव मीमांसा-दर्शन के प्रौढ़ लेखक हैं।

आधार ग्रन्थ—१. भारतीयदर्शन— গাও बलदेव उपाध्याय २. मीमांसा-दर्शन — पंত मण्डन मिश्र।

गणेदा—ज्यौतिषशास्त्र के आचार्य। इनका जन्म १५१७ ई० में हुआ था। इन्होंने तेरह वर्ष में ही 'ग्रहलाघव' नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की थी। इनके माता-िपता का नाम क्रमशः लक्ष्मी एवं केशव था। इनके अन्य ग्रन्थ है-—लचुितिथि चिन्तामिण, बृहित्तिथिचिन्तामिण, सिद्धान्तिशरोमिणिटीका, लीलावतीटीका, विवाह-वृन्दावन टीका, मुहुर्त्तत्त्वटीका, श्राद्धादिनिर्णय, छन्दार्णवटीका, सुधीररंजनीतर्जनीयन्त्र, कृष्णजन्माष्टमीनिर्णय, होलिकानिर्णय।

सहायक ग्रन्थ-भारतीय ज्योतिप-डाँ० नेमिचन्द्रशास्त्री ।

गद्रिनग्रह—आयुर्वेदशास्त्रका ग्रन्थ। इसके रचियता का नाम सोढल है। ये गुजरात के निवासी तथा जोशी थे। इनका समय १२ वीं शताब्दी का मध्य है। गदिनग्रह दस खण्डों में विभक्त है जिसके प्रथम खण्ड में चूर्ण, गुटिका, अवलेह, आसव, घृत, तैलविषयक छः अधिकार हैं। इसमे ५८५ के लगभग योगों का संग्रह भी है तथा अविष्ठ नी खण्डों में कायचिकित्सा, शालावय, शल्य, भूततन्त्र, बालतन्त्र, विषतन्त्र, वाजीकरण, रसायन एवं पञ्चकर्माधिकार नामक प्रकरण हैं। इसमें अनेक कल्पों का भी वर्णन है—मुवर्णकल्प, कुंकुमकल्प, अम्लवेतसकल्प। सोढल ने 'गुणसंग्रह' नामक चिकित्साग्रन्थ की भी रचना की हैं जिसमें अपने की वैद्यनन्दन का पुत्र एवं संघदयालु का शिष्य बतलाया है—

वत्सगोत्रान्वयस्तत्र वैद्यनन्दननन्दनः । शिष्यः संघदयालोश्च राययवालवंशजः ॥ सांढलाख्यो भिषग भानुषदपङ्काजषट्षदः । चकारेमं चिकित्सायां समग्रं गुणसंग्रहम् ॥

गदनिग्रह का हिन्दी अनुवाद सहित । दो भागो मे । प्रकाशन चौखम्बा विद्याभवन से हो चुका है ।

अधारग्रन्थ— आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

गद्धर भट्टाचार्थ— नवद्वीप ्बंगाल ) के प्रसिद्ध नव्यनैयायिकों में गदाधर भट्टाचार्य का नाम सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है ।

| नव्यन्याय न्याय दर्शन की एक शाला है जिसके प्रतिष्ठापक हैं मिथिला के प्रसिद्ध नैयायिक गंगेश उपाध्याय । देव न्यायदर्शन ] इनका समय १७ वीं शताब्दी है । इन्होंने रघुनाथ शिरोमणि के सुप्रसिद्ध ग्रन्थ [ देव रघुनाथ शिरोमणि नवद्वीप के प्रसिद्ध नव्यन्या-याचार्य ] 'दीधिति' के ऊपर विशद व्याख्या-ग्रन्थ की रचना की है जो इनके नाम पर 'गादाधरी' की अभिधा से विख्यात है । इनके द्वार रचित ग्रन्थों की संख्या ५२ बतलायी जाती है । इन्होंन उदयनाचार्य के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'आत्मतत्त्व-विवेक' एवं गंगेश उपाध्याय के 'तत्त्वचिन्तामणि' नामक ग्रन्थों की टीका लिखी है जो 'मूलगादाधरी' के नाम से प्रसिद्ध है । 'तत्त्वचिन्तामणि' के कुछ ही भागों पर टीका लिखी गयी है ।

'शक्तिवःद' तथा 'ब्युत्पत्तिवाद' इनके न्यायविषयक अत्यन्त महत्त्वपूर्णं मीलिक ग्रन्थ हैं। 'शक्तिवाद' में नैयायिकों के मतानुसार शक्तिग्रह कैसे होता है, इसका वर्णन है।

शरुड़ पुराल -पुराणों के कम मे १७ वाँ पुराण। यह वैष्णव पुराण है जिसका नामकरण, विष्णुक वाहन गरुड (एक पक्षी) के नाम पर किया गया है। इसमें विष्णू ने गरुड़ का विश्व की अृष्टि का उपदेश दिया है, अतः इसी आधार पर इसका नाम 'गरुड्पुराण' पडा । यह हिन्दुओं का अत्यन्त लोकप्रिय एवं पवित्र पुराण है क्योंकि किसी व्यक्ति की मृत्यु के पश्चात् श्राद्धकर्म के अवसर पर इसका श्रवण आवश्यक मानः जाता है। इसए सभी उपयोगी विषयों का समावेश है, अतः यह ती 'जिन्तपुराण' का ाँति 'पोराणिक महाकोश' माना जाता है । इसके दो विभाग हैं—पूर्वलण्ड एवं उत्तरखण्ड । पूर्वखण्ड में अध्यायों की संख्या २२९ एवं उत्तरखण्ड में ३५ है। इसकी क्लोकसंख्या १८ हजार है, पर 'श्रीणद्वागवत' एवं 'रेवामाहान्म्य' में यह संख्या १९ हजार मानी गयी है। 'मत्स्यपुराण' में भी इसकी रहोकसंख्या १९ हजार बतायी गयी है तथा उसपे यह विचार व्यक्त किया गया है कि गरुडकल्प के अवसर पर ब्रह्माण्ड से गरुड़ का जन्म हुआ था जिसे विष्णु ने १९ हजार क्लोकों मे कहा था। वैष्णव पुराण होन के कारण इसका मूख्य ध्यान विष्णु-पूजा, वैष्णवव्रत, प्रायद्वित तथा तीर्थों के माहात्म्य-वर्णन पर केन्द्रित रहा है। इसमें पुराण-विषयक सभी तथ्यों का समावेश है और शक्ति-पूजा के अतिरिक्त पंचदेवोपासना (विष्ण, शिव, दुर्गा, सूर्य तथा गणेश) की भी विधि का उल्लेख किया गया है। इसमें 'रामायण', 'महाभारत' एवं 'हरिवंश' 🎋 प्रतिपाद्य विषयों की सूची है । तथा मृष्टिकमं, ज्योतिष, शकुनविचार, सामुद्रिकशाम्त्र, आयुर्वेद, छन्द, व्याकरण, रत्नपरीक्षा एवं नीति के सम्बन्ध में भी विभिन्न अध्यायों में तथ्य प्रस्तृत किये गए हैं।

'गरुड़पुराण' में याज्ञवल्क्य धर्मशास्त्र के एक बड़े भाग का भी समावेश है तथा एक अध्याय में पशुचिकित्सा की विधि एवं नाना प्रकार के रोगों को हटाने के लिए विभिन्न प्रकार की अधिधियों का वर्णन किया गया है। इस पुराण में छन्दशास्त्र का छः अध्यायों में विवेचन है तथा एक अध्याय में 'गीता' का भी सारांश दिया गया है। अध्याय १०६ से १ ५ तक राजनीति का सिवस्तर विवेचन है तथा एक अध्याय में सांख्ययों का निक्षण किया गया है। इसके १०४ दे अध्याय में कृष्णशीला कहीं गई है तथा आचारकाण्ड में थीकृष्ण की हिमणी आदि आठ पितनयों का उल्लेख है, किन्तु उनमें राधा का नाम नहीं है। इसके उत्तरखण्ड में, निमे प्रेतकल्प कहा जाता है, मृत्यु के उपरान्त जीव की विविध गतियों का विस्तारपूर्वक उल्लेख है। प्रेतकल्प में गर्भावस्था, नरक, यम, यमनगर का मार्ग, प्रेतगणों का वासस्थान, प्रेतलक्षण, प्रेतयोनि म मुक्ति, प्रेतों का स्वरूप, मनुत्यों की आयु, यमलोक का विस्तार, सिप्डीकरण का विधान, वृषोत्सर्ग-विधान आदि विविध विपयों का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है। 'गरुड़-पुराण' में गया का माहात्स्य एवं इसके श्राद्ध का विशेष रूप से महत्त्व प्रदर्शित किया गया है। डॉ॰ हाजरा के

अनुसार इसका उद्भवस्थान मिथिला है। इसमं 'याज्ञवल्क्यस्मृति' के अनेक कयन कतिपय परिवर्त्तन एवं पाठान्तर के साथ संगृहीत हैं। इसके १०७ वें अध्याय में 'पराज्ञरस्मृति' का सार ३८१ क्लोकों में दिया गया है।

आधार ग्रंथ — १. भारतीय साहित्य भाग-१, खण्ड-२ — विन्टरनित्स, २. पुराण-तत्त्वमीमांसा — श्रांकृष्णमणि त्रिपाठी, ३ पुराण-विमर्श — आ० बलदेव उपाध्याय, ४. पुराणम् (खण्ड ६, संख्या १, जनवरी १९६४), १ पुराणम् (चनुर्थ खण्ड) पृ० ३१४-३११, ६ गरुडपुराण विषयानुक्रमणी — डॉ० रामशंकर भट्टाचार्य, ७. उण्डियन हिस्टारिकल कार्टरली । कलकत्ता , जिल्द ६, १९३०, पृ० ११३-६०, ६. गरुणुराण— बेंकेटेश्वर प्रेस, बम्बई, ९. गरुडपुराण — हिन्दी अनुवाद) श्री लूबचन्द्रशर्माकृत अनुवाद, नवलिक्शोर प्रेस, लखनऊ।

गो स्परिण प्रस्यम्यू—यह चम्पू काव्य श्रीवेदाधिनाथभट्टाचार्य केशवनाथ द्वारा रचित है। इसका निर्माणकाल सत्रहवी शताब्दी का अन्तिम चरण । इसमें पाँच स्तबक हैं और तिमल की प्रसिद्ध कविष्यी गोदा आण्डाल । का श्रीणङ्गास् के देवता रंगनाथ जी के साथ विवाह का वर्णन है। ग्रन्थ के आरम्भ मंगोदा की वन्दना की गयी है।

कत्याणं करुणासारशीतलापांगवीक्षणे । कुर्वती पातु मां नित्यं गोदावेदान्तदीपिका ॥ १।१ गोविन्दानन्दजननीं कोमलार्थपदावलिम् । गोदा ददातु में वाणीं मोदाय कविचेतसाम् ॥ १।२

यह रचना अभी तक अप्रकाशित है। इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२२३० में प्राप्त होता है।

आ आर ग्रन्थ — वम्पू काव्य का आ को बनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डाँ० छिवनाथ त्रिपाठी ।

गोपाल—राजधर्म के निबन्धकार । इन्होंने 'राजनीतिकामधेनु' नामक निबन्ध प्रन्थ का प्रणयन किया था जो सम्प्रति अनुपलब्ध है । इनका समय १००० ई० के आसपास है । राजनीति निबन्धकारों में गोपाल सर्वप्रथम निबन्धकार के रूप में आते हैं। चण्डेश्वरकृत 'राजनीतिरत्नाकर' एवं 'निबन्धरत्नाकर' में गोपाल की चर्चा की गई है — गोपालस्य च कामधेनुरपणं काम्यार्थदुग्धं स्वय, दुग्धे स्वयमेकस्य भवने सेव्यो न रत्नाकर:।

आधार ग्रन्थ-भारतीय राजशास्त्रप्रणेता-डॉ॰ श्यामलाल पाण्डेय ।

गोपः त्रचम्पू — इसके रचियता जीवराज नामक किव थे जो महाप्रभु चेतन्य के समकालीन तथा परम वैष्णव थे। ये महाराष्ट्र निवासी तथा भारद्वाज गोवोत्पन्न कामराज के पौत्र थे। इसमें किव ने 'श्रीमद्वागवत' के आधार पर गोपाठ के चिरत का वर्णन किया है। स्वयं कांव ने इस पर टीका भी लिखी है। इसका प्रकाशन वृंदावन से वंगाक्षरों में हुआ है तथा विवरण मित्रा कैटलॉग, वालू० १ नं० ७२ में है। किव के ही शब्दों में इसका परिचय इस प्रकार है।

इति श्रीविद्यत्कदम्बहेरम्बसकलिविपुलकिवकुलितलकमहाराष्ट्रदेशवारिधिसुधानिधि-भारद्वाजकुलकासारराजहंसकाशीस्थजगद्गुरुश्रीमद्दीक्षितकिवसीमराजसूरिवरसूनुश्रीकामरा-जसूरिवरतनयश्रीव्रजराजकिवराजात्मकबालकिविश्रीजीवराजिवरिचतायां चम्पूविहारसमा-ख्यायां स्वनिर्मितगोपालचम्पूव्याख्यायां पूर्वीर्धं समाप्तम् ।

आधार ग्रन्थ—चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

गानम—[समय विक्रम पूर्वचतुर्य शतक] न्यायसूत्र के रचियता महिंव गौतम हैं। विक न्यायदर्शन ] न्यायशास्त्र के निर्माण का श्रेय इन्हें ही दिया जाता है, यद्यपि इस सम्बन्ध में मत विभिन्नता भी कम नहीं है। 'पद्मपुराण' ( उत्तरखण्ड अध्याय २६३ ), 'स्कन्दपुराण' ( कालिकाखण्ड, अध्याय १७ ), 'नैषधचिरत' ( सर्ग १७ ) 'गान्धवंतन्त्र' तथा 'विश्वनाथवृत्ति' प्रभृति ग्रन्थों में गौतम को ही न्यायशास्त्र का प्रवर्त्तक कहा गया पर, ठीक इसके विपरीत कतिपय ग्रन्थों में अक्षपाद को न्यायशास्त्र का रचियता बतलाया गया है। ऐसे ग्रन्थों में 'न्यायभाष्य', 'न्यायवात्तिकतात्पर्यटीका' तथा 'न्यायमञ्जरी' के नाम हैं। एक तीसरा मत कविवर भास का है जिनके अनुसार न्यायशास्त्र के रचियता मेधातिथि है। प्राचीन विद्वानों ने गौतम को ही अक्षपाद कहा है और इस मम्बन्ध में एक कथा भी प्रसिद्ध है। वि० हिन्दी तर्क भाषा—भूमिका पृ० २०-२१ आ० विश्वेश्वर] पर, आधुनिक विद्वानों ने इस सम्बन्ध में अनेक विवादास्पद विचार व्यक्त किये हैं जिससे यह प्रश्न अधिक उलझ गया है। डॉ० मुरेन्द्रनाथदास गुप्त ने अपने प्रसिद्ध ग्रन्थ 'हिस्ट्री ऑफ इण्डियन फिलॉसफी' भाग २ पृ० ३९३-९४ में गौतम को काल्पनिक व्यक्ति मानकर न्यायसूत्र का प्रणेता अक्षपाद को स्वीकार किया है। पर, विद्वान् इनके मत से सहमत नहीं है। 'महाभारत' में गौतम और मेधातिथि को अभिन्न माना गया है।

मेधातिथिर्महाप्राज्ञो गौतमस्तपसि स्थितः । शान्तिपर्व, अध्याय २६४।४४

यहाँ एक नाम वंशबोधक तथा द्वितीय नामबोधक है। इस समस्या का समाधान न्यायशास्त्र के विकास की दो धाराओं के आधार पर किया गया है जिसके अनुसार प्राचीन न्याय की दो पद्धितयाँ थीं—अध्यात्मप्रधान एवं तक्ष्रधान। इनमं प्रथम धारा के प्रवर्त्तक गीतम एवं द्वितीय के प्रतिष्ठापक अक्षपाद माने गये हैं। 'इस प्रकार प्राचीन न्याय वा निर्माण महींय गौतम और अक्षपाद इन दोनों महापुरुषों के सम्मिलित प्रयत्न का फल है।' हिन्दी तर्क भाषा-भूमिका पृ० २४।

न्यायसूत्र में पौच अध्याय हैं और प्रत्येक अध्याय दो आह्निकों में विभक्त है । इसमें षोडश पदार्थों का विवेचन है—प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, हष्टान्त, सिद्धान्त, अवयव, तर्क, निर्णय, वाद, जल्प, वितण्डा, हेत्वाभास, छल, जाति एवं निग्रहस्थान । इनके विवरण के लिए दे० न्यायदर्शन । सन्दर्भ— १. भारतीय दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय, २ हिन्दी तर्कभाषा—आ० विश्वेडवर ।

गोरी मायूर माहातम्य चम्पू—इस चम्पू काव्य के रचियता अप्पा दीक्षित हैं। ये मयूरवरम् के निकट किञ्चपुर के रहने वाले थे। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम एवं अट्ठारहवीं शताब्दी का आदि चरण है। यह चम्पू पाँच तरङ्कों में विभक्त है और सूत तथा ऋषियों के <mark>वार्तालाप के रूप में रिचत है। यह रचना अभी तक</mark> अप्रकाशित है। इसका विवरण तंजोर कैंटलॉग ४०३४ में प्राप्त होता है। किव ने पुस्तक के सम्बन्ध में इस प्रकार कहा है:—

भोजादिभिः कृतपदं कविभिर्महिद्धिश्चम्पूक्तिसौधमिधरोढुमहं यतिष्ये । निःशङ्कमम्बरतलं पततः पतित्रराजस्य मार्गमनुमर्तृमिवाण्डजोन्यः ॥ १।५ आधार ग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

गङ्गादेवी—ये संस्कृत की कविषत्री हैं। इन्होंने 'मधुराविजय' या 'वीरकम्पराय-चिरत' नामक ऐतिहासिक काव्य की रचना की है। ये विजयनगर के राजा कम्पण की महिषी एवं महाराज बुक्क की पुत्रवधू थीं। इन्होंने वीर एवं पराक्रमी पित की विजययात्रा का इस महाकाव्य में वर्णन किया है। यह काव्य अधूरा है और आठ सर्गों तक ही प्राप्त होता है। इसकी शैळी अलंकृत एवं शब्द-चयन सुन्दर है। एक उदाहरण—

वनभुवः परितः पवनेरितैर्नवजपाकुसुमैः कुलदीपिकाः । प्रथममेव नृपस्य निदेशतो, बिजयिनस्तुरगानिनराजयन् ॥ गंगावनरण चम्पू अवन्ध --- इस चम्पू के प्रणेता शंकर दीक्षित हैं । इनके विवरण के लिए दे० शंकर चेतोविलास चम्पू ।

इस चम्पू में किव ने सात उच्छ्वासों में गंगावतरण की कथा का वर्णन किया है। इसकी शैली अनुप्रासमयी है। किव ने प्रारम्य में वाल्मीकि, कालिदास एवं अवभूति प्रभृति किवयों का भी उल्लेख किया है। इन्होने 'प्रद्युम्न विजय' नामक ग्रन्थ की भी रचना की थी। 'गंगावतरणचम्पू' के अन्त में सगर-पुत्रों की मुक्ति का वर्णन किया गया है—

कषिलमुनिमुकोपप्रौढदावानलोद्यल्-लिलततरशिखाभिः प्लुष्टसर्वागसाराः । भसिनलसितदेहाः सागरा वन्गुगंगा-चरणशरणचित्ता मृक्तिभावं गतास्ते ॥ ७।९५ ॥

यह रचना अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण इण्डिया ऑफिस वैटलॉग ७,४०४।११४ डी० में प्राप्त होता है।

आ<mark>धारग्रन्थ—चम्पूकाव्य</mark> का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

गंगेश उपाध्याय—न्यायदर्शन के अन्तर्गत नव्यन्याय नामक शाखा के प्रवर्त्तक प्रसिद्ध मैथिल नैयायिक आचार्य गंगेश उपाध्याय हैं। इन्होंने 'तत्त्वचिन्तामणि' नामक युगप्रवर्त्तक ग्रन्थ की रचना कर न्यायदर्शन में युगान्तर का आरम्भ किया था और उसकी धारा ही पलट दी थी। 'नव्यन्याय' [दे० न्यायदर्शन ] भारतीय दर्शन का अद्भुत सिद्धान्त है जिसमें भारतीय वैदुष्य एवं तर्कपद्धति का चरमविकास दिखाई पड़ता है। नव्यन्याय में प्राचीन नैयायिकों की सूत्रशैली का परित्याग कर स्वतन्त्र रूप से ग्रन्थ-निर्माण किया गया है। इसमें पदार्थों (न्याय के थोडश पदार्थों, दे० न्यायदर्शन) में से कुछ को अधिक महत्त्व दिया गया और कुछ की महत्ता कम कर दी गयी। इस शाखा में प्रकरण ग्रन्थों की अधिक रचना हुई है। शास्त्र के एक अंश के प्रतिपादक तथा अन्य

शास्त्रों के आवश्यक एवं उपयोगी अंशों का प्रतिपादन करनेवाले ग्रन्थ प्रकरण-ग्रन्थ के नाम से अभिहित किये जाते हैं। गंगेश उपाध्याय ने १२०० ई० के आस-पास 'तत्त्व-चिन्तामिण' का प्रणयन किया था। इस ग्रन्थ में चार खण्ड हैं जिनमें प्रत्यक्षादि चार प्रमाणों का पृथक्-पृथक् खण्डों में विवेचन है। मूल ग्रन्थ की पृष्ठ संख्या ६०० पृष्ठ है पर इसके ऊपर रची गयी टीकाओं की पृष्ठ-संख्या दश लाख से भी अधिक है। इस पर पक्षधरिमिश्र (१३ शतक का अन्तिम चरण) ने 'आलोक' नाम्नी टीका की रचना की है। गंगेश के पुत्र वर्धमान उपाध्याय ने भी अपने पिता की कृति पर टीका लिखी है जिसका नाम 'प्रकाश' है। ये अपने पिता के ही समान बहत बड़े नैयायिक थे।

आधारप्रन्थ — १. इण्डियन फिलॉसफी-भाग २—-डॉ॰ राधाकृष्णन् पृ० ३९-४१ २. भारतीयदर्शन—आ॰ बलदेव उपाध्याय ३. हिन्दी तर्क भाषा —आ॰ विश्वेश्वर ।

गार्क्य-पाणिनि के पूर्ववर्ती संस्कृतवैयाकरण। पं० युधिष्टिर मीमांसक के अनुसार इनका समय ३१०० वि० पू० है। पाणिनिकृत अष्टाध्यायी में इनका उल्लेख तीन स्थानों पर है-

अड्गार्ग्यगालवयोः ।७।३।९९ ओतो गार्ग्यस्य । ८।३।२० नोदात्तस्वरिनोदयमगार्ग्यकाश्यवगालवानाम् । ८।४।६७

इनके मतों के उद्धरण 'ऋक् प्राःतिशास्य' तथा 'वाजसनेय प्रातिशास्य' में प्राप्त होते हैं जिनसे इनके व्याकरणविषयक ग्रन्थ की पौढ़ता का परिचय मिलता है। इनका नाम गर्ग था और ये प्रसिद्ध वैयाकरण भारद्वाज के पुत्र थे। यास्ककृत 'निरुक्त' में भी एक गाम्यं नामधारी व्यक्ति का उल्लेख है तथा 'सामवेद' के पदपाठ को भी गाम्यं रचित कहा गया हैं। मीमांसक जी के अनुसार निरुक्त में उद्धृत मतवाले गाम्यं एवं वैयाकरण गाम्यं अभिन्न है।

तत्र नामानि सर्वाण्याख्यातजानीति शाकटायनो नेरुक र सर्वाणीति गार्ग्यो वैयाकरणानां चैके ॥ निरुक्त १।१२ ॥

प्राचीन वाङ्मय में गार्ग्य रचित कई ग्रन्थों का उल्लेख प्राप्त होता है, वे हैं— 'निरुक्त', 'सामवेद' का पदपाठ, 'शालाक्यतन्त्र' 'भूवर्णन' 'तक्षशास्त्र,' 'लोकायतशास्त्र,' 'देविषचिरत', एवं 'सामतन्त्र'। इनमें सभी ग्रन्थ वैयाकरण गार्ग्य के ही हैं या नहीं यह विचारणीय विषय है।

आधारग्रन्थ — संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास — पं० युधिष्ठिर मीमांसक ।

गालच — संस्कृत के प्राक्षाणिनि वैयाकरण । पं० युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार इनका समय ३१०० वि० पू० है । आचार्य गालव का पाणिनि ने चार स्थानों पर उल्लेख किया है—

अष्टाध्यायी ६।३।६१, ८।४।६७, ७।१।७४ तथा अड् गार्ग्यगालवयो: ७।३।९९ । अन्यत्र भी इनकी चर्चा की गयी है, जैसे 'महाभारत' के शान्तिपर्वं (३४२।१०३, १०४) में गालव 'ऋमपाठ' तथा 'शिक्षापाठ' के प्रवक्ता के रूप में वर्णित हैं । इन्होंने व्याकरण के अतिरिक्त अन्यान्य ग्रन्थों की भी रचना की थी जिनके नाम हैं—संहिता', 'ब्राह्मण', 'ऋमपाठ', 'शिक्षा', 'निरुक्त', 'दैवतग्रन्थ', 'शालाक्यतन्त्र', 'कामसूत्र' तथा 'भूवर्णन' । सुश्रुत के टीकाकार डल्हण के अनुसार गालव धन्वन्तरि के शिष्य थे । इनके पिता का नाम गल्ल या गलव माना जाता है । भगवद्क्त जी के अनुसार ये शाकल्य के शिष्य थे ।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १—पं० युधिष्ठिर मीमांसक २. वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग २—पं० भगवद्त्त ।

गीता-यह स्वतन्त्र ग्रन्थ न होकर 'महाभारत' के भीष्मपर्व का अंश है। इसका प्रणयन महर्षि वेदव्यास ने किया है। दि॰ व्यास ] इसमें ७०० इलोक एवं १८ अध्याय हैं तथा नैतिक, व्यावहारिक एवं आध्यात्मिक तीनों प्रकार की समस्याओं का समाधान प्रस्तृत किया गया है। 'गीता' में मुख्यतः उपनिषद, सांख्य, कर्ममीमांसा, योग, पाञ्चरात्र आदि के दार्शनिक तत्त्वों का अत्यन्त प्राञ्जल एवं सुबोध भाषा में आध्या-त्मिक समन्वय उपस्थित किया गया है। इसकी महत्ता इसी से प्रमाणित होती है कि भारतीय दार्शनिकों ने प्रस्थानत्रयी के अन्तर्गत इसे स्थान दिया और इसे वहीं गौरव प्राप्त हुआ जो 'ब्रह्मसूत्र' और उपनिषदों को मिला था। इस पर प्राचीन समय से ही अनेकानेक भाष्य लिखे गए और आधुनिक युग तक विद्वानों ने इस पर टीकाओं एवं भाष्यों की रचना की है। विभिन्न मतावलम्बी आचार्यों ने अपने मत की पृष्टि के लिए गीता पर भाष्य लिखकर अपने सिद्धान्त की श्रेष्ठता प्रमाणित की है जिनमें शंकर, रामानुज, तिलक,गांधी,अरविन्द, राधाकृष्णन् एवं विनोबाभावे के नाम उन्नेखनीय हैं। न केवल भारत में अपितृ विश्व के अनेक उन्नत देशों में भी गीता की लोकप्रियता बनी हुई है और संसार की ऐसी कोई भी भाषा नहीं है जिसमें इसका अनुवाद न हुआ हो। विश्व के अनेक विद्वानों ने मुक्तकण्ठ से इसकी प्रशंसा की है। विलियम बॉन हम्बोल्ट के अनुसार यह ''सबसे सुन्दर और यथार्थ अर्थों में संभवतः एकमात्र दार्शनिक गीत है जो किसी ज्ञात भाषा में लिखा गया हो।" गीता में कर्त्तव्यनिष्ठा का जो संदेश दिया गया है उसका क्षेत्र सार्वभीम है तथा उसका आधार हिन्दू धर्म का दार्शनिक विचार है। इसमें न केवल दार्शनिक विचारधारा का आख्यान किया गया है अपितू भक्ति के प्रति उत्साह तथा धार्मिक भावना की मधुरता का भी सम्यक् निरूपण है।

गीता का स्वरूप-विधान दार्शनिक पद्धित एवं उच्च काव्यात्मक प्रेरणा का मध्यवर्ती है। इसमें दार्शनिक विचार को काव्य का रूप प्रदान किया गया है जिसके कारण इसका प्रभाव अखण्ड है तथा इसकी लोकप्रियता भी बनी हुई है। इसमें जीवन की समस्या का प्रयत्नसाध्य बौद्धिक समाधान प्रस्तुत किया गया है, अतः इसमें दार्शनिक सुझावों का रूप प्राप्त नहीं होता। इसकी योजना के पीछे मानसिक अव्यवस्था तथा आन्तरिक क्लेशों के निवारण की भावना क्रियाशील है तथा जीवन की जिटल परिस्थितियों का सामना करने के लिए सुदृढ़ आधार तैयार किया गया है।

गीता की रचना ऐसे समय में हुई थी जब महाभारत का प्रलयंकरी संग्राम प्रारम्भ होने वाला था। पाण्डवों और कीरवों की सेनाएँ कुरुक्षेत्र के मैदान में आ डटी थीं। जब श्रीकृष्ण ने अर्जुन के रथ को रणक्षेत्र के मध्य लाकर खड़ा किया और दोनों ओर से भेरी, मृदंग आदि की तुमुल ध्वित होने लगी तो अर्जुन दोनों दल के व्यक्तियों को देखकर, जिसमें अपने ही बंश के लोग लड़ने के लिए प्रस्तुत थे, सोचने लगे कि यह युद्ध अनुचित तथा अपने वंश का संहार करने वाला है। उनके सामने यही समस्या उत्पन्न हुई कि मैं युद्ध कर्ष यान कर्ष । इसी विषम समस्या के समाधान के रूप में गीता का उदय हुआ है। इसकी रचना श्रीकृष्ण और अर्जुन के संवाद के रूप में हुई है। कृष्ण ने अर्जुन के मन में उत्पन्न भ्रम का आध्यात्मिक समाधान प्रस्तुत कर उन्हें युद्ध में प्रवृत्त किया तथा इस कार्य के लिए ऐसी उत्तियों प्रस्तुत की जिनका प्रभाव उनके मन पर स्थायी रहा। श्रीकृष्ण ने गीता के माध्यम से जीवन का मनोहर तत्त्वज्ञान प्रस्तुत किया तथा नैतिक दृष्टि से युद्ध की अनिवार्यता सिद्ध की। आत्मा का अमरत्व प्रतिपादित करते हुए श्रीकृष्ण ने कहा कि ''जो पुरुप आत्मा को मरनेवाला समझता है, और जो इमे मरा मानता है, वे दोनों ही जानते नहीं; आत्मा मरना है, न मारा जाता है। २११९।। यदि आत्म। सदा जन्म-मरण के बन्धन में फँसा है, तो भी मृत्यु शोक का कारण नहीं, मरना तो इन सबको है ही, थोड़े समय का आगे पीछे का भेद ही है।'' २।२६।

गीता का अध्यात्मपक्ष—गीता में ब्रह्म के सगुण एवं निर्गुण उभय रूपों का वर्णन है तथा दोनों को अिन्न माना गया है—

सर्वेन्द्रियगुणा पसं सर्वेन्द्रियविवर्जितम् । असक्तं सर्वभृष्टंचेव निर्गुणं गुणभोक्तृ च ॥ १३।१४ ॥

इसमें ब्रह्मतत्त्व का विवचन उपनियशे के ही समान है तथा एक मात्र ब्रह्म की ही मूलसत्ता स्वीकार की गयी है। ब्रह्माण्ड में जो कुछ भी हो रहा है वह सब ब्रह्म की ही मूलसत्ता स्वीकार की गयी है। ब्रह्माण्ड में जो कुछ भी हो रहा है वह सब ब्रह्म की ही शक्ति से हो रहा है। श्रीकृष्ण ने अपने का ब्रह्म में अनिन्न वतलाया है। ब्रह्म सत् है, असत् हें और सत् तथा असत् में परे भी है—सदसत् तत्परं यत् १११३७। वह भूतों के बाहर एवं भीतर दोनों स्थानों पर है तथा चर, अचर, दूरस्थ एवं अन्तिकस्थ है—१३११ । भगवान् जगत् की उत्पत्ति तथा लयस्थान है वह समस्त प्राणियों में निवास करता है। भगवान् में ही सारा जगत् अनुस्यूत हैं। इसमें भगवान् के दो भाव कहे गए हैं—अपर तथा पर। जब ईश्वर एक ही भाव से, एक ही अंश से योगमाया से युक्त रहकर जगत् में अभिन्यक्त होता है या एक अंश से ही जगत् में ज्याप्त रहता है तो उसे अपर भाव या विश्वानुग रूप कहा जाता है। 'परन्तु भगवान् केवल जगनमात्र नहीं है, प्रत्युत् वह इसे अतिकमण करने वाले भी हैं। यह उनका वास्तव रूप है। इस अनुत्तम, अन्यक्तरूप का नाम है—परभाव, विश्वातिग रूप।" भारतीय दर्शन पु० ९६। गीता के अनुसार ब्रह्म ऐसी अनन्त सत्ता है जो सभी सीमित पदार्थों में आधार रूप से विद्यमान है और उनमें जीवन का संचार करती है।

जीवतत्त्व — जीव चैतन्य है और वह परमात्मा की पराप्रकृति या उत्कृष्ट विभूति है। कृत कर्मों का फल धारण करने के कारण इसे 'क्षेत्र' कहते हैं तथा क्षेत्र का ज्ञाता 'क्षेत्रज्ञ' कहा जाता है। ''यह आत्मा किसी काल में भी न जन्मता है और न मरता है। अथवा यह होकर फिर न होगा, ऐसा भी नहीं है। शरीर का नाश होने पर इसका नाश नहीं होता।'' २।२०

गीता आत्मा को अमर और सनातन मानती है। यह अनादि, अखण्ड, काला-वाधित और स्वयम्भू है। शरीर अस्थायी एवं क्षणिक है पर आत्मा अगर और अमर। जीव नाना होकर भी एक है। जिस प्रकार मनुष्य जीर्ण वस्त्र को उतार कर नवीन वस्त्र धारण करता है उसी प्रकार जीव प्रारब्ध भोग के द्वारा जीर्ण शरीर का त्याग कर नवीन शरीर प्राप्त करता है। स्वयं अविकार, अच्छेद्य, अदाह्य, अक्लेद्य, अशोष्य तथा नित्य, सर्वव्यापी अचल एवं सनातन है। जीव परमेश्वर का ही सनातन अंश है—

ममैवांशो जीवलोकं जीवभूतः सनातनः ॥ १५।७

जगत् तत्त्व - जगत् की उत्पन्ति, स्थिति एवं लय के कारण भगवान् हैं। भगवान् ही सब भूनों के सनातन बीज हैं। जिस प्रकार वीज बृक्ष में उत्पन्न होकर पुनः बीज में ही बिलीन हो जाता है, उसी प्रकार यह जगन् भी भगवान् से उत्पन्न होकर उसमें ही लीन हो जाता है। गीता सांख्य के प्रतिकूठ भगवान् को ही प्रकृति का अध्यक्ष स्वीकार करती है। इसके अनुसार जगत्न तो काल्पनिक है और न मायिक ही अपितु यह सत्य और यथार्थ है।

गीता और सांख्ययोग — गीता निन्न-तिन्न भारतीय मार्गों का समन्वय उगस्थत करती है। इसके अनुसार सांख्य और योग में भेद नहीं है, दोनों एक हैं। कृष्ण ने अपने को व्यास और किपल दोनों कहा है। १३ वें अध्याय में प्रकृति और पुरुष को 'क्षेत्र' तथा 'क्षेत्रज्ञ' कहा गया है एवं दोनों के ज्ञान को ही दास्तिवक ज्ञान मन्ना गया है। सांख्य में पुरुष और प्रकृति में भेद माना गया है तथा मूल प्रकृति को एक मान कर पुरुष बहुत्व की कल्पना की गयी है। गीता में भी सर्वत्र पुरुष बहुत्व मान्य है तथा कहा गया है कि प्रकृति का विकास गुणों का सामंजस्य टूटने से होता है। पुरुष और प्रकृति के भेद को स्वीकार कर बताया गया है कि प्रकृति के संयोग से पुरुष स्वयं बन्धन में पड़ जाता है। गीता पुरुष और प्रकृति में भेद करने को ही बन्धन से छूटना मानती है।

गीता और योग—अर्जुन कृष्ण को योगी कह कर सम्बोन्धित करते हैं तथा उन्हें योगेश्वर भी कहा गया है। कृष्ण ने अपनी विभूतियों का वर्णन करते हुए कहा है कि "अर्जुन! मैं सब भूतों के हृदय में स्थित आत्मा हूँ, सब भूतों का आदि, मध्य और अन्त मैं ही हूँ।" योग-दर्शन में यम और नियम को योग का प्राथमिक तत्त्व माना गया है। गीता भी देवी सम्पत्ति वालों के गुणों का वर्णन करते समय यम और नियम को सम्मिलत करती है तथा मन को काबू में लाने के लिए अभ्यास और वैराग्य का सहारा लेती है। योग-दर्शन और गीता में अन्तर यह है कि पतंजिल ने ने ध्यान को कर्म में ऊँचा स्थान दिया है जबिक गीता में निष्काम कर्म को ज्ञान तथा ध्यान से बढ़कर माना गया है। गीता कर्म-फल-त्याग पर बल देती है।

गीता और मीमांसा---पूर्वमीमांसा की भाँति गीता में भी धर्मतत्त्व पर विचार किया

गया है। कृष्ण अर्जुन को सभी धर्मों का त्याग कर अपनी शरण में आने का संदेश देते हैं। गीता यज्ञ के महत्त्व को भी स्वीकार करती है। 'ब्रह्मसदा यज्ञ में प्रतिष्ठित है'। 'यज्ञ से बचे हुए को खानेवाले सन्त सब पापों से छूट जाते हैं; जो पापी अपने लिए पकाते हैं, वे तो पाप ही खाते हैं।"

गीता का व्यवहार पक्ष—अध्यात्मपक्ष की भाँति गीता का व्यवहारपक्ष भी अत्यन्त रमणीय है। इसमें कर्म, ज्ञान एवं भक्ति तीनों को महत्त्व प्रदान कर इनका समन्वय किया है तथा काम, कोध तथा लाभ को पतन का मार्ग बताया गया है। गीता कर्म-योग का प्रतिपादन करती हुई निष्काम कर्म पर बल देती है। इसके कर्म योग के तीन सोपान है—फलाकांक्षा का वर्जन कर्तृत्व के अभिमान का त्याग तथा ईश्वराप्ण।

कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुर्भूमा ते सङ्गोऽस्त्वकर्मणि ॥ २।४७

यह कर्मयोग का महामन्त्र है जिसमें कर्म का त्याग न कर कर्मफल का त्याग विणित है। पक्षे कर्मयोगी के लिए गीता ज्ञान एवं भिक्त के अवलम्बन का भी सन्देश देती है। ज्ञानी पुष्प ही निष्काम कर्म की साधना कर सकता है और भिक्तभाव के प्राधान्य से ही ईश्वर में कमीं का समर्पण संभव ह। गीता के ज्ञानयोग में सर्वभूतों में एक आत्मतत्त्व का दर्शन विणित है। सर्वभूतों में आत्मा का दर्शन करने वाला पुष्प 'समदर्शन' कहा जाता है। ऐसे व्यक्ति की दृष्टि में विद्याविनय सम्पन्न ब्राह्मण, बैल, चाण्डाल, हाथी तथा कुत्ता समान होते है।

गीता के छठें अध्याय में ध्यान योग का वर्णन है। चंचल मन को एकाग्र करने के लिए इसमें आसन, प्राणायाम आदि यौगिक साधनों के प्रयोग का उपदेश दिया गया है, इसमें योगो का महत्त्व तपस्वी, ज्ञानी और कर्मी से भी अधिक है। इसलिए भगवान् अर्जुन को बनने की मन्त्रणा देते हैं। भक्तियोग इसका सर्वोत्तम तत्त्व है। यह राजगुद्ध या समस्त विद्याओं का रहस्य है। भिक्त ही गीता का हृदय है तथा बिना भिक्त के मनुष्य का जीवन अपूर्ण है। अनन्या भिक्त के द्वारा ही जीव भगवान् को प्रत्यक्ष देख सकता है। ज्ञानी भक्त को भगवान् ने आत्मा कहा है। गीता कर्म, योग, ज्ञान एवं भिक्त को स्वतन्त्र साधन-सरणि न मानकर सबका समन्वय करती है तथा आध्यात्मिक पथ के लिए सबको उपयुक्त समझती है।

आधार ग्रन्थ—१. गीता—तिलककृत भाष्य (हिन्दी अनुवाद) २. गीता—डॉ॰ राधाकृष्णन् कृतभाष्य (हिन्दी अनुवाद) ३. गीता पर निबन्ध—अरिवन्द (हिन्दी अनुवाद) ४ गीता—गीता प्रेस गोरखपुर ५. भारतीय दर्शन—आ॰ बलदेव उपाध्याय ६. दर्शन संग्रह—डॉ॰ दीवान चन्द ७. भारतीय दर्शन—डॉ॰ राधाकृष्णन् भाग १. (हिन्दी अनुवाद) ६. गीता—(हिन्दी भाष्य ३ खण्डों में) म॰ म॰ पं॰ गिरिधर शर्मा चतुर्वेदी।

गोपथज्ञाह्मण—यह 'अथर्ववेद' का एक मात्र ब्राह्मण है। इसके दो भाग हैं— पूर्व गोपथ एवं उत्तरगोपथ। प्रथम भाग में पाँच अध्याय या प्रपाठक हैं एवं द्वितीय में ६ अध्याय । प्रपाठक कण्डिकाओं में विभक्त हैं जिनकी संख्या २५ है । यह ब्राह्मणों में सबसे परवर्ती माना जाता है । इसके रचियता गोपथ ऋषि हैं । यास्क ने इसके मन्त्रों को 'निरुक्त' में उद्धृत किया है, इससे इसकी 'निरुक्त' से पूर्वभाविता सिद्ध होती है । ब्रुक्मफील्ड ने इसे 'वैतानसूत्र' से अर्वाचीन माना है, किन्तु डॉ० कैलेण्ड एवं कीथ के मत से यह प्राचीन है । इसका अनुमानित समय वि० पू० चार हजार वर्ष है । इसमें 'अथवंवेद' की महिमा का बखान करते हुए उसे सभी वदों में श्रेष्ठ बताया गया है । इसके प्रथम प्रपाठक में ओंकार एवं गायत्री की महिमा प्रदिशत की गयी है । द्वितीय प्रपाठक में ब्रह्मचारी के नियमों का वर्णन तथा तृतीय और चतुर्थ में ऋत्विजों के कार्यकलाप एवं दीक्षा का कथन है । पञ्चम प्रपाठक में सम्वत्सर का वर्णन है तथा अन्त में अश्वमेध, पुरुष्मेध, अग्निष्टोम आदि अन्य यज्ञ वर्णित हैं । उत्तर भाग का विषय उतना सुव्यवस्थित नहीं है । इसमें विविध प्रकार के यज्ञों एवं उनसे सम्बद्ध कथाओं का उल्लेख किया गया है । भाषाशास्त्र की दृष्टि से भी इसमें अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्य भरे हुए हैं ।

आधार ग्रन्थ—१. अथर्ववेद एण्ड गोपथ ब्राह्मण—ब्लूमफील्ड २. अथर्ववेद और गोपथ ब्राह्मण—( उपर्युक्त ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद ) अनु० डॉ० सूर्यंकान्त १९६४, चौखम्बा प्रकाशन ३. वैदिक साहित्य और संस्कृति आ० बलदेव उपाध्याय ।

गोविन्द चरितामृत—इस महाकाव्य की रचना श्री कृष्णदास कविराज ने की है। इसमें २३ सर्ग एवं २४११ श्लोक हैं। किव ने राधाकृष्ण की अपृकालिक लीलाओं का इसमें वर्णन किया है। इन्होंने बंगला में चैतन्य महाप्रभु की जीवनी 'चैतन्य चरि-तामृत' के नाम में लिखी है।

गैं।तम धर्मसूत्र-यह धर्मसूत्रों में प्राचीनतम ग्रन्थ है। इसके अध्येता, विशेषतः 'सामवंद' के अनुयायी होते थे। कुमारिल के अनुसार इसका सम्बन्ध सामवेद से है। चरणव्यूह की टीका से ज्ञात होता है कि गीतम सामवेद की राणायनीय शाखा की नी अवान्तर शाखाओं में से एक उपविभाग के आचार्य थे। सामवेद के लाटयायन श्रीतसूत्र ( १।३।२, १।४।१७ ) एवं द्राह्यायण श्रीतसूत्र ( १,४,१७। ९,३, १४ ) में गीतम नामक आचार्य का कई बार उल्लेख है तथा सामवेदीय 'गोभिल गृह्यसूत्र' में (३।१०।६) उनके उद्धरण विद्यमान हैं। इससे ज्ञात होता है कि श्रीत, गृह्य तथा धर्म के सिद्धान्तों का समन्वित रूप 'गौतमसूत्र' था। इस पर हरदत्त ने टीका लिखी थी। इसका निर्देश याज्ञवल्क्य, कुमारिल, शङ्कराचार्य एवं मेधातिथि द्वारा किया गया है। गौतम यास्क के परवर्ती हैं। उनके समय में पाणिनि-व्याकरण या तो था ही नहीं और यदि था भी तो उसकी महत्ता स्थापित न हो सकी थी। इस ग्रन्थ का पता बीधायन एवं विसिष्ठ को था। इससे इसका रचनाकाल ईसा पूर्व ४००-६०० वर्ष है। टीकाकार हरदत्त के 'अनुसार इसमें २८ अध्याय हैं और सम्पूर्ण ग्रन्थ गद्य में रचित है। इसकी विषय-सूची इस प्रकार है— धर्म के उपादान, मूल वस्तुओं की व्याख्या के नियम, चारो वर्णों के उपनयन का काल, यज्ञोपवितविहीन व्यक्तियों के नियम, ब्रह्मचारी के नियम, गृहस्थ के नियम, विवाह का समय, अवस्था तथा विवाह के आठो प्रकार, विवाहोपरान्त संभोग के नियम, ब्राह्मण की वृत्तियाँ, ४० संस्कार, अपमान लेख, गाली, आक्रमण, चोर, बलात्कार तथा कई जातियों के व्यक्ति के लिए चोरी के नियम, ऋण देने, सूदखोरी, विपरीत सम्प्राप्ति, दण्ड देने के विषय में ब्राह्मणों का विशेषाधिकार, जन्म-मरण के समय अपवित्रता के नियम, नारियों के कर्त्तव्य, नियोग तथा उनकी दशाएँ पाँच प्रकार के श्राद्ध तथा श्राद्ध के समय न बुलाये जाने वाले व्यक्तियों के नियम, प्रायश्चित्त के अवसर एवं कारण, ब्रह्महत्या बलात्कार, क्षत्रिय, वैश्य, ग्रूद्ध, गाय या किसी अन्य पशु की हत्या से उत्पन्न पापों के प्रायश्चित्त, पापियों की श्रेणियाँ, महापातक, उपपातक तथा दोनों के लिए गुप्त प्रायश्चित्त, चान्द्रायणव्रत, सम्पत्ति-विभाजन, स्त्रीधन, द्वादश प्रकार के पुत्र तथा वसीयत आदि।

सर्व प्रथम डॉ॰ स्टेंज्लर द्वारा १८७६ ई॰ में कलकता से प्रकाशित, हरदत्त की टीका के साथ भास्करी भाष्य मैसूर से प्रकाशित, अँगरेजी अनुवाद सेकेंड बुक्स ऑफ ईस्ट भाग २ में डॉ॰ बुहलर द्वारा प्रकाशित ]

गीतमधर्ममूत्र ( मूल एवं हिन्दी अनुवाद )—अनुवादक डॉ० उमेशचन्द्र; चीखम्बा प्रकाशन ।

चतुर्भाणी— यह गुष्तयुग में रचित चार भाणों में ( रूपक के प्रकार ) संग्रह है। वे हैं—'उभयाभिसारिका', 'पद्मप्राभृतक', 'पादता दितक' एवं 'धूर्त विट-संवाद'। इनके रचिता कमशः वररुचि, शूद्रक, इयामिलक एवं ईश्वरदत्त हैं। 'पद्मप्राभृतक' एवं 'पादता दितक' का कार्यक्षेत्र उज्जयिनी तथा 'धूर्त विट-संवाद' और 'उभया िसारिका' का कार्यक्ष्यल पाटलिपुत्र है। सभी भाणों का विषय समान है और इनमें शृङ्कार रस की प्रधानता है। इनमें वेश्याओं तथा उनके फेरे में पड़ने वाले व्यक्तियों की अच्छी-बुरी वातें भरी हुई है। डॉ० वासुदेव शरण अग्रवाल ने बताया है कि इनमें तत्काजीन भारत की सांस्कृतिकिनिधि पड़ी हुई है तथा इनके वर्णनों में स्थापत्य, चित्र, वस्न, वेष-भूषा, खानपान, नृत्य, संगीत. कला, शिष्ठाचार आदि से सम्बद्ध अत्यन्त रोचक एवं उपादेय सामग्री है। गुष्त-युग की सांस्कृतिक पृष्ठभूमि को समझने के लिए इन ग्रणों की उपयोगिता असंदिग्ध है।

चतुर्भाणी के सम्पादक डॉ॰ मोती। वन्द्र के अनुसार इनका समय चतुर्थ शताब्दी का अन्त एवं पाँचवीं शताब्दी का प्रारम्भ है। इसके लेखकों ने तत्कालीन समाज के अभिजातवर्ग की कामुकता एवं विलासिता के ऊपर फबतियाँ कसते हुए उनका मजाक उड़ाया है। यत्र-तत्र इंमें अश्लीलता भी दिखाई फडती है किन्तु विटों तथा आकाशभाषित पात्रों की संवाद-शैली की मनोहरता, हास्य एवं व्यंग्य के समक्ष यह दोष दब जाता है। डॉ॰ मोतीचन्द्र ने बताया है कि इनमें आधुनिक बनारसी दलाला, गण्डों एवं मनचलों की भाषा का आनास होता है। संस्कृत-साहित्य के इतिहास में चतुर्भाणी का महत्त्व असंदिग्ध है। लेखकों ने तत्कालीन समाज के दुर्बल पक्ष पर व्यंग करते हुए अत्यन्त जीवन्त साहित्य की रचना की है।

चतुर्भाणी का हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर बम्बई से

हुआ है। अनुवादक एवं सम्पादक हैं—डॉ॰ स्व॰ वासुदेव शरण अग्रवाल एवं डॉ॰ मोतीचन्द्र |

च इ.द्त्त — आयुर्वेदशास्त्र का प्रसिद्ध ग्रन्थ। इस ग्रन्थ के रचियता का नाम चक्रपाणि दत्त है। इनका समय ग्यारहवीं शताब्दी है। लेखक के पिता का नाम नारायण था जो गीड़ाधिपति नयपाल की पाकशाला के अधिकारी थे। चक्रपाणि सर्वतोमुखी प्रतिभा के व्यक्ति थे। इन्होंने वैद्यक ग्रन्थों के अतिरक्त शिशुपालवध, कादम्बरी, दशकुमारचरित एवं न्यायसूत्र की भी टीका लिखी थी। चिकित्साशास्त्रा-विषयक इनके ग्रन्थों के नाम हैं — वैद्यकोष, आयुर्वेददीपिका (चरक की टीका), भानुमति (मुश्रुत की टीका) द्रव्यगुणसंग्रह, सारसंग्रह, व्यंग्यदरिद्रशुभंकरणम् तथा चक्रदत्त (चिकित्सासंग्रह)। चक्रदत्त को लेखक ने 'चिकित्सासंग्रह' कहा है पर वह चक्रदत्त के ही नाम से विख्यात है। इस ग्रन्थ की रचना वृन्द कृत 'सिद्धयोग' के आधार पर हुई है। इसमें वृन्द की अपेक्षा योगों की संख्या अधिक प्राप्त होती है तथा भस्मों और धानुओं का प्रयोग भी अधिक है। इस पर श्री निश्चल ने रत्नप्रभा तथा शिवदास सेन ने तत्त्वचन्द्रिका नामक टीकायें लिखी हैं। इसकी हिन्दी टीका श्रीअगदीश्वर प्रसाद त्रिपाठी ने की है।

आधार ग्रन्थ-आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

चण्डेश्वर—संस्कृत के राज्धर्मनिवन्धकार । ये मिथिला नरेश हरिसिहदेव के मन्त्री थे। इनके पिताका नाम वीरेज्वर एवं जितामहका नाम देवादित्य या। चण्डेब्वर का समय चोदहवीं शताब्दी का प्रथम चरण है। इन्होने 'निबन्धरत्नाकर' नामक विशाल ग्रन्थ की रचना की है। यह ग्रन्थ सात भागों में विभक्त है जिसके (भागों के) नाम हैं--कृत्यरत्नाकर, दानरत्नाकर, व्यवहाररत्नाकर, शुद्धिरत्नाकर, पूजारत्नाकर, विवादरत्नाकर एवं गृहस्थरत्नाकर । इनकी अन्य कृतियाँ हैं-राजनीति-रत्नाकर, शिववाक्यावली एवं देववाक्यावली। राजनीतिरत्नाकर सोलह तरंगों में विभक्त है जिसके प्रतिपाद्य राजनीति-विषयक विविध विषय है। इसके सोलह तरंगों के विपयों की सूची इस प्रकार है-राज्ञोनिरूपण, अमात्यनिरूपण, पुरोहितनिरूपण, प्राड्विवाक निरूपण, सभ्यनिरूपण, दुर्गनिरूपण, मन्त्रिनिरूपण, कोशनिरूपण, बलनिरू-पण, सेनानीनिरूपण, इतादिनिरूपण, राजकृत्यनिरूपण, दण्डनिरूपण, राजकृत्यराज्यदानम्, पुरोहितादिकृत राज्य दानम् तथा अभिषेकनिरूपण । चण्डेश्वर ने राजनीतिरत्नाकर के विषय का चयन करते समय धर्मशास्त्रों, रामायण, महाभारत तथानीतिग्रन्थों के वचनों को भी उद्देशत किया है। राज्य का स्वरूप, राज्य की उत्पत्ति, राजा की आवश्यकता तथा उसकी योग्यता, राजा के भेद, उत्तराधिकार विधि, अमात्य की आवश्यकता, मन्त्रणा, पूरोहित, सभा, दुर्ग, कोश, शक्ति, बल, बल-भेद सेना के पदाधिकारी, मित्र, अनुजीवी, इत, चर, प्रतिहार, षाड्गुण्य मन्त्र आदि विषयों पर चण्डेश्वर ने विद्वतापूर्ण विचार व्यक्त किया है। इनके कुछ वचन देखें-

प्रजारक्षको राजेत्यर्थः । राजशब्दोऽपि नात्र क्षत्रियजातिपरः । अमात्यं विना राज्य-कार्यं न निर्वेहति बहुभिः सह न मंत्रयेत् । आधारग्रन्थ — भारतीय राजशास्त्र प्रणेता — डॉ॰ श्यामलाल पाण्डेय ।

चन्द्रकीर्त्ति—माध्यमिक सम्प्रदाय (बौद्ध दर्शन) के प्रतिनिधि आचार्यों में चन्द्रकीर्त्ति का नाम आता है। इनका समय ६०० से ६५० ई० के मध्य है। ये दक्षिण भारतीय बुद्धिपालित नामक विद्वान् के शिष्य कमलबुद्धि के शिष्य थे जिनसे इन्होंने शून्यवाद का अध्ययन किया था। महायान दर्शन के ये प्रकाण्ड पण्डित माने जाते थे। इन्हें नालन्दा महाविहार में अध्यापक का पद प्राप्त हुआ था। इनके द्वारा रचित तीन ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। माध्यमिक सम्प्रदाय के लिए दे० बौद्धदर्शन।

- १. माध्यमिकावतार—इसका मूल रूप प्राप्त नहीं होता, किन्तु तिब्बती भाषा में इसका अनुवाद उपलब्ध है। इसमें लेखक ने शून्यबाद का विशद विवेचन प्रस्तुत किया है।
- २. प्रसन्नपदा यह मौलिक ग्रन्थ न होकर नागार्जुन रचित 'माध्यमिककारिका' की टीका है। इसकी शैर्ला प्रसादपूर्ण एवं सरल है।
  - ३. चतुःशतक टीका—यद आर्यदेव रचित 'शतुःशतक' नामक ग्रन्थ की टीका है । आधार ग्रन्थ —बीद्ध-दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय ।

चन्द्रसेन—ये ज्योतिपशास्त्र के आचार्य है। इन्होंने 'केवलज्ञानहोरा' नामक ग्रन्थ की रचना की है। इनका समय सप्तम शताब्दी है। ये कर्णाटक प्रान्त के निवासी थे। इन्होंने अपने ग्रन्थ में वीच-बीच में कन्नड़भाषा का भी प्रयोग किया है। यह अपने विषय का विशालकाय ग्रन्थ है जिसमें चार हजार के लगभग क्लोक हैं। इसके विवेच्य विषयों की मूर्चा इस प्रकार है—हेमप्रकरण, दाम्य, शिला, मृत्तिका, वृक्ष, कार्मासगुल्म-वित्कालगृण-रोम-चम्पट-प्रकरण, संख्याप्रकरण, नष्टद्रब्य-प्रकरण, निर्वाह-प्रकरण, अपत्य-प्रकरण, लाभालाभप्रकरण, स्वप्रकरण, सवप्तकरण, वास्तुविद्य-प्रकरण, भोजनप्रकरण, देहलीहदो-क्षाप्रकरण, अंजनविद्याप्रकरण तथा विषविद्याप्रकरण। विषय-सूची के अनुसार यह होरा-विषयक ग्रन्थ न होकर संहिता-विषयक रचना सिद्ध होता है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में लेखक ने अपनी प्रशंसा स्वयं की है—

होरा नाम मह।विद्या वक्तव्यव्च भवद्धितम् । ज्योतिर्ज्ञानैकसारं च भूषणं बुधपोषणम् ॥ आगमैः सहशो जैनः चन्द्रसेनसमो मुनिः । केवलीसहशी विद्या दुर्लभा सचराचरे ॥

केवलज्ञानहोरा—जैनसिद्धान्त भवन, आरा । आधारग्रन्थ—भारतीय ज्योति प—कॉ० नेमिचन्द्रशास्त्री ।

चम्पूरामायण युद्धकाण्ड — इस चम्पू-काव्य के रचियता लक्ष्मण कि हैं। इस पर भोज कृत 'चम्पूरामायण' का अत्यधिक प्रभाव है और यह 'चमूरामायण' के ही साथ प्रकाशित है। प्रारम्भ में किव ने भोज की वन्दना की है। इस पर महाकिव-कालिदास के 'रघुवंश' के रामप्रत्यागमन की छाया दिखाई पड़ती है। बन्दरों के विचरण का वर्णन देखिए—

सरसपटीरकुञ्जवनसञ्जवनाभिपतन्
मृगमदगन्धगन्धवहमेदुरितेम्बुनिधिः ।
तटनिकटे छुठत्पनसतालरसालफलैहित्तमदा विचेहहदरंभरयो हरयः ॥ ११ ॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ पाण्डेय ।

चरकसंहिता-आयुर्वेदशास्त्र का सर्वोत्तम ग्रन्थ। इस ग्रन्थ के प्रतिसंस्कर्ता चरक है । इनका समय ईसा की प्रथम शताब्दी के आसपास है । विद्वानों का कहना है कि चरक एक शाखा है जिसका सम्बन्ध वैशम्पायन मे है। 'कृष्ण यज्**वें**द' में सम्बद्ध व्यक्ति, चरक कहे जाते थे उन्हीं में से किसी एक ने इस संहिता का प्रतिसस्कार किया था। कहा जाता है कि चरक कनिष्क का राजवैद्य था, पर इस सम्बन्ध में विद्वानों में मनैक्य नहीं है । उपनिषदों में चरक शब्द का प्रयोग बहुवचन के रूप में मिलता है-- मद्रेपु चरकाः पर्यंत्रजाम ( बृहदारण्यक ३।३।१ )। 'चरक संहिता' में मुख्य रूप से कायचिकित्सा का वर्णन है। इसमें विणत विषयों की सूची इस प्रकार है— रसायन, वाजीकरण, ज्वर, रक्तिपत्त, गुल्म, प्रमह, कुष्ट, राजयक्ष्मा उन्माद, अपस्मार, क्षत, बोथ, उदर, अर्श, ग्रहणी, पाण्ड्र, ब्वास, कास, अतिसार, छदि, विसर्य, तृष्णा, विप, मदात्यय, द्वित्रणीय, त्रिमर्मीय, ऊरुस्तम्भ, वातव्याधि, वातशोणित एवं योनिव्यापद । 'चरकसंहिता' में दर्शन एवं अर्थशास्त्र के भी विषय वर्णित है तथा अनेक स्थानों एवं व्यक्तियों के संकेत के कारण इसका सांस्कृतिक महत्त्व अत्यधिक बढ़ा हुआ है। यह ग्रन्थ भारतीय चिकित्साशास्त्र की अप्रतिम रचना के रूप में प्रतिष्ठित है जिसका अनुवाद संसार की प्रसिद्ध भाषाओं में हो चूका है। इसकी हिन्दी व्याख्या (विद्योतिनी) पं० काशीनाथ शास्त्री एवं डाँ शोरखनाथ चतुर्वेदी ने की है।

आधारग्रन्थ—१. आयुर्वेद का बृहत् इतिह।स—श्री अत्रिदेव विद्यालंकार २. चरक का सांस्कृतिक अध्ययन —श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ३. चरक सांहिता का निर्माणकाल—वैद्य रघुवीर शरण शर्मा ४. वैज्ञानिक विकास की भारतीय परम्परा— डॉ॰ सत्य प्रकाश ६. प्राचीन भारत में रसायनशास्त्र—डॉ सत्य प्रकाश ६. प्राचीन भारत में विज्ञान—डॉ सत्य प्रकाश ।

चिरंजीवभट्टाचार्य—इनके दारा रिचत दो चम्पू काव्यों का प्रकाशन हो चुका है। वे हैं— 'विद्वन्मोदतरंगिणी' (श्री वेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई से १९२८ ई० से प्रकाशित) तथा 'माधवचम्पू' (कलकत्ता से प्रकाशित)। इनका जन्म गौड़देशीय राढापुर के निवासी काशीनाथ के घर हुआ जो इनके पिता थे। ये काश्यपगोत्रीय ब्राह्मण थे। इनका वास्तविक नाम वामदेव था पर पिता ने इन्हें स्नेह वश चिरंजीव नाम दे दिया था। इनका समय १५१२ ई० है। 'विद्वन्मोदतरंगिणी' आठ तरंगों में विभक्त है। प्रथम तरंग में कवि ने अपने वंश का वर्णन किया है। द्वितीय में वैष्णव, शाक्त, शैव, अद्धैतवादी, वैशेषिक, न्याय, मीमांसा-वेदान्त, सांख्य तथा पातंजल योग के जाता, पौराणिक, ज्योतिषी, आयुर्वेदज्ञ, वैयाकरण, आलंकारिक तथा नास्तिकों का समागम

विणित है। तृतीय से अष्टम तरंग तक प्रत्येक मत का अनुयायी अपने मत का प्रतिपादन कर पर पक्ष का खण्डन करता है। अन्तिक तरंग में समन्वयवादी दृष्टिकोण का परिचय दिया गया है। इसमें पद्य का बाहुन्य एवं गद्य की अन्पता है, पर गद्य अत्यन्त चूभने वाले एवं छोटे-छोटे वाक्यों वाले हैं। उपसंहार में समन्वयवादी विचार है—

शिवे तु भक्तिः प्रचुरा यदि स्याद् भजेच्छिवत्वेन हरि तथापि । हरी तु भक्तिः प्रचुरा यदि स्याद् भजेद्धरित्वेन शिवं तथाऽपि ॥ ६।१३३

चिन्द्रशेखर चम्पू

इस चम्पू में कवि का पाण्डित्य एवं दार्शनिक पक्ष प्रस्तुत किया गया है। 'माधव चम्पू' में पाँच उच्छ्वास है जिसमें किव ने माधव एवं कळावती की प्रणय-गाथा का वर्णन किया है। यह काव्य शृङ्कार प्रधान है जिसमें प्रणय की समग्र दशायें तथा शृङ्कार के सम्पूर्ण साधन विणित हैं। यहाँ माधव काल्पनिक व्यक्ति न होकर श्रीकृष्ण ही हैं।

> श्रीमाधवाख्यो वसुदेवसूनुर्वृन्दावने किंच कृताधिवासः। समागतोऽयं मृगया विधानश्रान्तोऽत्र विश्रान्तिकृते चिराय॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ घिपाठी ।

चन्द्रमहीपिति—-यह बीसवीं शताब्दी का मुत्रसिद्ध संस्कृत उपन्यास है जिसकी रचना 'कादम्बरी' की शैंकी में हुई है। इसके रचिंयता राजस्थान निवासी कितराज श्री निवास शास्त्री हैं। ग्रन्थ का निर्माणकाल १९९१ विक्रम संवत् एवं प्रकाशन काल सं० ००१६ है। लेखक ने स्वयं इसकी 'पार्वती विद्वृति' लिखी है। इस कथा हान में राज। चन्द्रमहीपित के चरित्र का वर्णन है जो प्रजा के कल्याण के लिए अपनी नमस्त सम्पत्ति का त्याग कर देता है। लेखक ने सर्वाभ्युद्य की स्थापना को ध्यान में रख कर ही नायक के चरित्र का निर्माण किया है। पुस्तक में नी अध्याय (निश्वास) एवं २९६ पृष्ठ हैं। गद्य के बीच-बीच में इलोक भी पिरोये गए है। इसकी भाषा सरस, सरल एवं साहित्यक गरिमा से पूर्ण है।

चन्द्रशेखर चम्पू—इस चम्पू-काव्य के रचियता रामनाथ कि हैं। इनके पिता का नाम रघुनाथ देव था। किव की मृन्यु-तिथि १९१५ ई० है। यह काव्य पूर्वार्ड एवं उत्तरार्ड दो भागों में विभक्त है। पूर्वार्ड में पाँच उल्लास हैं। इसमें ब्रह्मावर्त्तनरेश पोष्य के जीवन वृत्त विशेषतः—पुत्रोत्सव, मृगया, आदि का वर्णन है। उत्तरार्ड अपूर्ण रूप में प्राप्त होता है। पूर्वार्ड का प्रकाशन कलकत्ता और वाराणसी से हो चुका है। इस काव्य के प्रारम्भ में शिव-पार्वती की स्तृति की गयी है।

मांि वीक्ष्य पुरद्विपः स्रधुनी कृच्छाद् गतां कृष्णतां क्वापि प्रेयसि रागतः कमल्याकारं वहन्त्यः क्वचित् । प्राप्ताः क्वापि न तत्प्रसादविष्यदीगावाच्छिवाकारतां पार्वत्यास्त्रिगुणोद्भवा इव ह्यां भासो अवन्तु श्रिये ॥ १।२

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्यों का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी । चम्पूकाव्य का चिकास—यह काव्य का वह स्वरूप है जिसमें वर्ण्य विषय का निरूपण गद्य एवं पद्य की मिश्रित शैं की में किया जाता है। सर्वे ध्यम दण्डी ने इसकी परिभाषा दी है—

मिश्राणि नाटकादीनि तेषामन्यत्र विस्तरः । गद्यपद्ममयी काचिच्चम्पूरित्यभिधीयते ॥ काव्यादर्श १।३१ आगे चलकर हेमचन्द्र ने मिश्रशैली के अतिरिक्त चम्पू का सांग एवं सोच्छ्वास होना भी आवश्यक माना है

गद्यपद्यमयी मांका सोच्छ्वामचम्पूः । काव्यानुशासन ६।९ विश्वनाथ ने भी गद्यपद्यमयी रचना को चम्पू कहा —

गद्यपद्यमयं काव्यं चम्पूरित्यभिधीयते । माहित्यदर्पण ६।३३६

किसी अज्ञात व्यक्ति की परिभाषा में चम्पू काव्य में उक्ति, प्रत्युक्ति एवं विष्कम्भ की यून्यता को सम्मिलित किया गया है—

गद्यपद्यमयं साका सोच्छ्वासा कविगुम्फिता । उक्तिप्रत्युक्तिविष्कम्भशून्या चम्पूरुदाहृता ॥

इन सारे लक्षणों के आधार पर चम्पू की निम्नांकित विशेषनाएँ सूचित की जा सकर्ता हे - चम्पू का गद्यपद्यमय होना, इसका सांक होना, चम्पू का उच्छ्वासों में विष्पिजत होना, उक्ति-प्रत्युक्ति का न होना तथा निष्कम्भ शून्यता का होना । चम्पुकाब्य महाकाव्य की भाँति आठ से अधिक परिच्छेदों में भी रचा जा सकता है तथा खण्ड काव्य र्का तरह इसमें आठ सं कम सर्ग भी होते है। यह स्तवक, उल्लास या उच्छुवास में विभक्त होता है। इसके मूळ स्रोत पुराण होते हैं, पर सामान्य विषयों का भी वर्णन किया जा सकता है। संस्कृत के चम्पूकारों ने वर्णन विस्तार की ओर अधिक ध्यान दिया है, बस्तुविवेचन पर कम र इसका नायक देवता, गन्धर्व, मानव, पक्षी पश् कोई भी हो सकता है। इसके एक से अधिक नायक भी हो सकते है तथा नायकों के गुण लक्षण प्रन्थों में विणित गुणों के ही समान है। चप्पू काव्य के लिए नायिका का होना आवश्यक नहीं है। इसमें पात्रों की संख्या का कोई नियम नहीं है। तथा कवि का ध्यान मुख्य पात्र के चरित्र-निरूपण की ही ओर अधिक होता है। इसका अंगीरस शृङ्कार, वीर एवं शान्त में से कोई भी हो सकता है तथा अन्य रसों का प्रयोग गौण रूप मे होता है। चम्पू में गद्य-पद्य दोनों में ही अलंकरण की प्रवृति होती है तथा गद्य वाला अंश समासबहुल होता है। इसमे वर्णिक एवं मात्रिक दोनों ही प्रकार के छन्द प्रयुक्त होते हैं तथा कहीं-कहीं गीतों का भी प्रयोग हो सकता है। महाकाव्य की तरह चम्पूकाव्य में भी मंगलाचरण, खलनिन्दा एवं सज्जनों की स्तृति होती है। इसमें फलश्रति एवं भरतवाक्य या मंगलवाक्य का भी विधान किया जाता है।

चम्पू काव्य का विकास—संस्कृत में गद्यपद्य मिश्रितशैली का प्रारम्भ वैदिक साहित्य से ही होता है। 'कृष्णयजुर्वेद' की तीनों ही शाखाओं में गद्यपद्य का निर्माण है। 'अथर्ववेद' का छठां अंश गद्यमय है। ब्राह्मणों में प्रचुर मात्रा में गद्य का प्रयोग मिलता है तथा उपनिषदों में भी गद्य-पद्य का मिश्रण है। प्रारम्भ में (संस्कृत में) मिश्रशैली के तीन रूप दिखाई पड़ते हैं—नीति और उपदेश प्रदक्थात्मकरूप, पौराणिकरूप तथा हस्यकाव्यात्मक रूप।

संस्कृत में चम्पू काव्यों का निर्माण प्रथम शताब्दी के पूर्व से ही प्रारम्भ हो गया है। संस्कृत का सर्वाधिक प्राचीन चम्पू त्रिविक्रमभट्ट रचित 'नलचम्पू' है जिसे 'नलदम-यन्ती' कथा भी कहते हैं। इसका रचनाकाल ९१५ ई० है। तब से चम्पूकाव्य का विश्वाल साहित्य प्रस्तुत हुआ है और लगभग २४५ ग्रन्थों का विवरण प्राप्त होता है जिनमें से ७४ ग्रन्थ प्रकाशित भी हो चुके हैं। चम्पूकाव्य के ग्यारह वर्ग निर्धारित किये गए है।

१—रामायण की कथा के आधार पर रचित चम्पू—इस वर्ग में ३६ ग्रन्थ आते हैं—रावणचम्पू, अमोघराघव, काकुत्सविजय, रामचन्द्रचम्पू, रामायणचम्पू, रामकथा सुधोदय, रामचरितामृत, रामाभ्युदय, रामचम्पू, अभिनवरामायणचम्पू आदि।

२— महाभारत के आधार पर बने चम्पू—'महाभारत' की कथा पर आश्चित चम्पू काव्यों की संख्या २७ है। भारतचम्पू, भारत चम्पूतिलक, भारतचरितचम्पू, अभिनव-महाभारतचम्पू, राजसूयप्रबन्ध,पांचाली स्वयम्बर,सुभद्राहरण,द्रोपदीपरिणय, शंकरानन्द-चम्पू, कर्णचम्पू, नलचम्पू आदि।

३—भागवत के आधार पर निर्मित चम्पूकाव्य —इस वर्ग के अन्तर्गत ४४ चम्पू काव्य है । भागवतचम्पू, रुविमणी, परिणयचम्पू, आनन्द वृन्दावन, गोपालचम्पू, माधव-चम्पू, आनन्दकन्दचम्पू, नृगमोक्षचम्पू, बालकृष्णचम्पू, उपापरिणय आदि ।

४— 'शिवपुराण' की मद्रसंहिता एवं 'लिगपुराण' पर आश्रित चम्पूकाव्यों की संख्या ६ है। इनके अतिरिक्त अन्य वर्ग हैं —पुराणों पर आश्रित चम्पू, जैनपुराण पर आश्रित चम्पू, चित्तचम्पू काव्य, यात्राप्रबन्धात्मक चम्पू, स्थानीय देवताओं एवं महोत्सवों का वर्णन करने करने वाले चम्पू, काल्पनिक कथा पर आश्रित तथा दार्शनिक चम्पूकाव्य।

दसवीं शताब्दी में हरिश्चन्द्र तथा सोमदेव ने 'जीवन्धरचम्पू' एवं 'यशस्तिलकच्पूपू, की रचना की है। दोनों हीं जैन मुनि थे। हरिश्चन्द्र का ग्रन्थ 'उत्तरपुराण' की कथा पर आश्रित है। 'भोजराज ने रामायणचम्पू', अभिनव कालिदास ने । ११ वीं शती ) ने 'उदय सुन्दरी कथा' तथा सोमेश्वर ने 'कीर्ति कीमुदी' नामक ग्रन्थ लिले हैं। १५ वीं शताब्दी में वासुदेवरथ ने 'गंगावंशानुचरित', अनन्तभट्ट ने 'भारतचम्पू', तिरुत्तम्वाने 'वरदराजाम्बिका परिणयचम्पू' नामक ग्रन्थों का निर्माण किया है। १६ वीं शताब्दी के चम्पूकारों में राजचूड़ामणिदीक्षित (भारतचम्पू), जीवगोस्वामी (गोपालचम्पू) विदम्बर (भागवतचम्पू), शेषकृष्ण (भागवतचम्पू) प्रसिद्ध हैं। १७ वीं शताब्दी के लेखकों में चक्किव (द्रीपदीपरिणयचम्पू), वेंकटाध्वरी (चार चम्पू के प्रणेता) तथा १८ वीं शताब्दी के चम्पूकारों में वाणेश्वर (चित्रचम्पू) कृष्णकिव (मन्दारमीरन्द-चम्पू) एवं अनन्त (चम्पूभारत) के नाम उल्लेख हैं।

संस्कृत में चम्पूकाव्यों की समस्त प्रवृत्तियों का विकास १० वीं शताब्दी से १६ वीं शताब्दी तक होता रहा। सोलहवीं शताब्दी चम्पूकाव्यों के निर्माण का स्वर्णयुग है क्योंकि इसी युग में अधिकांश ग्रन्थों की रचना हुई है। दो सो से अधिक चम्पूकाव्य तो इसी युग में रचे गए हैं। इस शताब्दी तक आकर चम्पूकाव्यों ने नवीन विषयों एवं नवीन दृष्टिकोण का समावेश हुआ और यात्राप्रबन्धों तथा स्थानीय देवताओं का वर्णन कर इसके वर्ण्यविषय में नवीनता आयी और यह काव्य नवजीवन के समीप आ गया।

आधारगन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

चारायण—संस्कृत के प्राक्षाणिन वैयाकरण। पं० युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार इनका समय ३१०० वि० पू० है। ये वेद-व्याख्याता, वैयाकरण एवं साहित्य-शास्त्री थे। 'लौगाक्षिगृह्यसूत्र' के व्याख्याता देवपाल (५।१) की टीका में चारायण अपर नाम चौरायणि का एक सूत्र व्याख्या सहित उद्धृत है। इनका उल्लेख 'महाभाष्य (१।१।७३) में पाणिनि तथा रौढि के साथ किया गया है। वात्स्यायन 'कामसूत्र' तथा कौटिल्यकृत 'अर्थशास्त्र' (५।५) में भी किसी चारायण आचार्य के मत का उल्लेख है। चारायण को 'कृष्ण यजुर्वेद' की 'चारायणीयशाखा' का रचियता भी माना जाता है जिसका 'चारायणीयमन्त्रार्थाध्याय' नामक अंश उपलब्ध है। इनके अन्य ग्रन्थ हैं 'चारायणीयशिक्षा' तथा 'चारायणीय संहिता'। इन्होंने साहित्यशास्त्र सम्बन्धी किसी ग्रन्थ की भी रचना की थी जिसका उल्लेख सागरनन्दी कृत 'नाटकलक्षणरत्नकोश' (पृ० १६) में है।

आधारग्रन्थ— १. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १ पं० युधिष्ठिर मीमांसक २. इण्डियन ऐण्टीकेरी (जुलाई १८७६ ई०)—डॉ० कीलहार्ने ।

चारुद्त्त — यह महाकवि भास रिचत उनका अन्तिम नाटक है। इसकी सहसा समाप्ति लेखक के असामियक निधन का परिचायक है। इसके आरम्भ और अन्त के इलोक नहीं मिलते। यह नाटक चार अंकों में विभक्त है। ग्रुद्रक रिचक 'मृच्छकटिक' नामक प्रकरण का आधार यही नाटक है। इसकी कथा बही है जो 'मृच्छकटिक' की है। दे मृच्छकटिक ] किव ने दरिद्र चारुदत्त एवं वेश्या वसन्तसेना की प्रणय-कथा का इसमें वर्णन किया है। वे ही दोनों इसके नायक-नायिका हैं। शकार प्रतिनायक के रूप में चित्रित है। घनघोर वर्षा में वसन्तसेना का चारुदत्त के घर जाने के वर्णन में ही अचानक नाटक समाप्त हो जाता है।

चार्याक दर्शन — प्राचीन भारतीय जड़वादीया सीतिकवादीदर्शन जिसके अनुसार भूत ही एक मात्र तस्व है तथा मन-या चैतन्य की उत्पत्ति जड़ या भूत से ही होती है। इसका दूसरा नाम 'लोकायत' दर्शन भी है। अवैदिक या नास्तिक दर्शनों में चार्वाक दर्शन सर्वाधिक प्राचीन तत्त्वज्ञान है। इसका प्रचलन किसी-न-किसी रूप में प्राचीन काल से ही है और वेदों, उपनिषदों, पुराणों, रामायण, महाभारत तथा दार्शनिक ग्रन्थों में भी इसका उल्लेख किया गया है। इस पर कोई स्वतन्त्र ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता और न इसके समर्थकों का कोई सुसंगठित सम्प्रदाय ही दिखाई पड़ता है। भारतीय दर्शनों में इसके मत का खण्डन करते हुए जो विचार व्यक्त किये गए हैं उसी से ही इसका परिचय प्राप्त होता है।

चार्वाक का मूल अर्थ क्या था, इसका पता नहीं है। पर कुछ विद्वानों के अनुसार चार्वाक नामक ऋषि ही इसके प्रवर्त्तक थे। चार्यी नामक एक ऋषि का उल्लेख 'काशिकावृत्त' में है—नपते चार्वी कोकायते जिसके अनुसार लोकायतशास्त्र में चार्वी नामक आचार्य के द्वारा जडवाद की व्याख्या का करने का निर्देश है। इस दर्शन के सिद्धान्तों का प्रतिपादन बृहस्पति के शिष्य किपी चार्वाक नामक ऋषि ने ही किया था। उनके ही अनुयायी चार्वाक नाम से प्रसिद्ध हुए। कुछ विद्वानों के अनुसार 'चारवाक' या मीठे वचन के कारण इन्हें चार्वाक कहा जाता है, क्योंकि इनके वचन बड़े मीठे होते थे। ये 'खाओ, पीओ मीज उडाओ, का उपदेश देते हुए चारु या सुन्दर वचन कहते थे । वाल्मीकीय रामायण में इस दर्शन को 'लोकायत' कहा गया है तथा इसके जाता या अनुयायी लोकायित के नाम से अभिहित है। इनकी विशेषता थी धर्मशास्त्र का निरादर कर तर्क युक्त वृद्धि के द्वारा निरर्थक बातें करना-

> कच्चिन्न लीकायतिकान् बाह्मणांस्तात सेवसे। अनर्थकृशला ह्येते बालाः पण्डितमानिनः॥ धर्मशास्त्रेषु मुख्येषु विद्यमानेषु बुद्धिमान्वीक्षिकीं प्राप्य निरर्थ प्रवदन्ति ते ॥

> > अयोध्याकाण्ड १०२।३८,३९॥

लोकायत का अर्थ हैं लोक में आयत या विस्तृत या व्याप्त । जो सिद्धान्त लोक-प्रसिद्ध या लोक में विस्तृत हो उसे लोकायत कहा जाता है। इसके दोनों ही नाम प्रचारत हे-लोकायत एवं चार्वाक ।

वार्वाक के सिद्धान्त ब्रह्मसूत्र ( शाङ्कर भाष्य ) ( ३।३।४३-४४ ) कमलशील रचित 'तत्त्वसग्रहपंजिका' 'विवरणप्रमेवसंग्रह', 'स्यायमंजरी', 'सर्वसिद्धान्तसंग्रह', 'सर्वदर्शन-संग्रह' 'नेपधीयचरित' ( १७ वां भर्ग । तथा 'प्रबोधचन्द्रोदय' ( साटक ) आदि ग्रन्थों में बिखर हुए है । इस मत का सैद्धान्तिक विवेचन भट्टजयराशि कृत 'तत्त्वोपप्लवसिंह' में उत्तर पक्ष के रूप में प्रस्तृत किया गया है तथा इसके प्रवर्त्तक बृहस्पति के कतिपय सुत्र भी कई ग्रन्थों में उद्धत हैं जिन्हें 'बार्हस्पत्यसूत्र' कहा जाता है।

पृथिव्यप्-तेजोवायुरिति । तत्त्वानि । तत्समृदाये शरीरेन्द्रियविषय संज्ञा । तेभ्य-इचैतन्यम् । किण्वादिभ्यो मदशक्तिवद विज्ञानम् । भूतान्येव चेतयन्ते ।

चेंतन्यविशिष्टः कायः पुरुषः । काम एवैकः पुरुषार्थः । मरणमेव अपवर्गः । परलो-किनोऽभावात् परलोकाभावः । प्रत्यक्षमेव प्रमाणम् ।

चार्वाक की ज्ञानमीमांसा-इस दर्शन में एक मात्र प्रत्यक्ष प्रमाण की प्रधानता उद्घोषित की गयी है और अनुमान, उपमानादि को अमान्य ठहरा दिया गया है। ये इन्द्रिय द्वारा प्राप्त ज्ञान को ही विश्वसनीय मानते हैं और इन्द्रिय से प्राप्त ज्ञान ही प्रत्यक्ष होता है। अर्थात् इन्द्रियज्ञान ही एक मात्र यथार्थ ज्ञान है, इसलिए अनुमान एवं शब्दादि इसी आधार पर खण्डित हो जाते हैं। इनके अनुसार इन्द्रियों के द्वारा प्रत्यक्षीकृत जगत् हीं सत्य है और उससे परे सभी पदार्थ नितान्त मिथ्या या असत् हैं। जब तक अनुमान द्वारा प्राप्त संशय-रहित और वास्तविक नहीं होता तब तक उसे प्रमाण स्वीकार नहीं किया जा सकता। इनके अनुसार शब्द भी प्रमाण नहीं है। चार्वाक शब्द को वहाँ तक प्रमाण मानने के लिए तैयार हैं जहाँ तक इसका ज्ञान प्रत्यक्ष के द्वारा हो सके, किन्तु जब शब्द से प्रत्यक्ष के बाहर पदार्थों का ज्ञान होने लगे तो ऐसी स्थिति में इसे निर्दोप नहीं कहा जा सकता। ये वेद में भी विश्वास नहीं करते। इनके अनुसार वेद के कर्ता भण्ड, निशाचर एवं धूर्त थे।

त्रयो वेदस्य कत्तारो भण्डधूर्तनिशाचराः । जर्भरीतुर्फरीत्यादि पण्डितानां वचः स्मृतम् ॥ स० द० सं० पृ० ४

तत्त्वमीमांसा- चार्वाक आकाश, वाय, अन्नि, जल और पृथ्वी इन पंचभूतों में से आक श के अस्तित्व को स्वीकार नहीं करते । चूँकि आकाश का ज्ञान अनुमान के द्वारा होता है, इनके लिए उसकी स्वीकृति अरांभव है। चार्वाक के मत से संसार चार प्रकार के भूतों से ही बना हुआ है। तत्त्वों के संयोग से ही प्राणियों का जन्म होता है और मृत्यु के पश्चात् वे पूनः भूतों में ही समा जाते है। चार्वाक आत्मा की सत्ता को स्वीकार नहीं करता। उसके अनुसार प्रत्यक्ष के द्वारा ही चैतन्य का बोध होता है और आत्मा कभी भी प्रत्यक्ष नहीं होती, अतः उसकी सत्ता असिद्ध है। जड़ या भूतों से निर्मित शरीर ही प्रत्यक्ष होता है और चैतन्य शरीर का ही गुण है, आत्मा का नहीं। इसलिए चेतन शरीर ही आत्मा है। जब शरीर से भिन्न आत्मा का अस्तित्व नहीं है तब उसका अमर या नित्य होना बकवास मात्र है। मृत्यु के साथ शरीर के नष्ट हो जाने पर जीवन भी नष्ट हो जाता है, अतः पुनर्जन्म, स्वर्ग, नरक, कर्मभोग आदि निराधार एवं अविश्वसनीय हैं। ईश्वर की सत्ता अनुमान एवं शब्द प्रमाण से सिद्ध होती है. पर प्रत्यक्ष को प्रमाण मानने के कारण चार्वाक उसे स्वीकार नहीं करता। ईश्वर का प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं होता, अतः चार्वाकदर्शन में ईश्वर की सत्ता असिद्ध है। इनके अनुसार स्वभावतः जगत् की मृष्टि एवं लय की प्रक्रिया होती है तथा उसकी सुष्टि का कोई प्रयोजन नहीं होता।

आचार मीमांसा—चार्वाक के अनुसार काम ही प्रधान पुरुषार्थ है और उसका सहायक ह अर्थ। अतः ऐहिक सुख की प्राप्ति को ही ये जीवन का प्रधान सुख मानते हैं। इनका प्रसिद्ध वाक्य है कि जब तक जीये सुख से जीये और ऋण करके भी खृत पीये क्योंकि भस्म हुआ शरीर फिर आ नहीं सकता—

यावज्जीवेत् सुखं जीवेत् ऋणं कृत्वा **ए**तं पिवेत् । भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः॥

भोगिवलासपूर्ण जीवन व्यतीत करने के कारण चार्वाक की आचारमीमांसा आधिदेविक सुखवाद पर आश्रित है। चार्वाक ऐहिक सुख-भोग को जीवन का चरमलक्ष्य मानते हुए भी सामाजिक नियमों की अवहेलना नहीं करता। वह सामाजिक जीवन को आदर्श जीवन मानते हुए उच्छूङ्खलता का विरोधी है। अतः आधिभौतिक सोख्यवाद का समर्थक होते हुए भी इसने ईहलोकिक जीवन की सुख-समृद्धि का आकर्षण उत्पन्न कर जीवन के प्रति अनुराग का संदेश दिया।

आधारग्रन्थ—१. भारतीयदर्शन—डॉ० राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद) २. भारतीय-दर्शन—डॉ० डी० एम० दत्त (हिन्दी अनुवाद) ३. भारतीयदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय ४. चार्वाक दर्शन की शास्त्रीय समीक्षा—डॉ० सर्वदानन्द पाठक ४. सर्वदर्शन संग्रह (हिन्दी अनुवाद)—चोखम्बा प्रकाशन ।

चित्रचम्पू—इस चम्पूकाव्य के प्रणेता का नाम श्री वाणेश्वर विद्यालंकार है। इनके पिता का नाम रामदेव तर्कवागीश्वर एवं पितामह का नाम विष्णु सिद्धान्त-वागीश्वर था। इस चम्पू का निर्माणकाल १७४४ ई० है। यह काव्य महाराज चित्रसेन (वर्दमान नरेश) के आदेश से लिखा गया था। इसमें यात्राप्रबन्ध एवं भक्तिभावना का मिला हुआ रूप है। इसमें २९४ पद्य तथा १३१ गद्य चूर्णक हैं। इसमें किव ने राजा के आदेश से मनोरम वन का वर्णन किया है। प्रारम्भ में गणेश, शिव, शक्ति, राधा तथा माधव की वन्दना की गयी है। राधा-माघव की वन्दना इस प्रकार है—

यद्गोलोकविलासकेलिरसिकं भ्रुभंगभंगीनव-

क्रीडाविष्कृतसर्गेसंस्थितिलयं सारं श्रुतीनामपि । वृन्दावल्यलिकुंज9ृंजभवनं तन्मेमनः पंजरे

राधामाधवसंज्ञितं विजयामद्वन्द्वमाद्यं महः ॥ ५ ॥

इस सम्पूकाव्य का प्रकाशन कलकत्ता से हो चुका है।

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छिबिनाथ त्रिपाठी ।

चेतोदृत—यह संस्कृत का ऐसा सन्देशकान्य है जिसका लेखक अज्ञात है और रचनाकाल का भी पता नहीं है। इसमें किसी शिष्य द्वारा अपने गुरु के चरणों में उनकी कृपादृष्टि को प्रेयसी मानकर अपने चित्त को दूत बनाकर भेजने का वर्णन है। गुरु की बन्दना, उनके यश का वर्णन तथा उनकी नगरी का वर्णन किया गया है। अन्त में गुरु की प्रसन्नता एवं शिष्य के अन्तः तोष का वर्णन है। इसमें कुल १२९ श्लोक है और मन्दाकान्ता वृत्त का प्रयोग किया गया है। चित्त को दूत बनाने के कारण इसका नाम चेतोदूत रखा गया है। इसकी रचना मेघदूत के श्लोकों की समस्यापूर्ति के रूप में की गयी है। ग्रन्थ का प्रकाशन विल संल १९७० में जैन आत्मानन्द सभा, भावनगर से हो चुका है। इसकी भाषा प्रवाहपूर्ण एवं प्रसादमयी है तथा शृंगार के स्थान पर शान्तरस एवं धार्मिकता का वातावरण उपस्थित किया गया है। किव अपने काव्य में गुरु की कृपादृष्टि को ही संस्व मानता है—

सन्ति श्रीमत्परमगुरवः सर्वदाऽपि प्रसन्ना-

स्तेषां शिष्यः पुनरनुपमात्यन्तभक्तिप्रणुन्नः । तन्माहात्म्यादपि जडमितमेषदूतान्त्यपादैः

चेतोदूताभिधमभिनवं काव्यमेतद् व्यधत्त ॥ १२९ ॥ आधारग्रन्थ—संस्कृत के सन्देशकाव्य—डॉ॰ रामकुमार आचार्यं।

चेतन्यमत — (अचिन्त्यभेदाभेदवाद ) — यह वैष्णवदर्शन का एक महत्त्वपूर्ण सम्प्रदाय है जिसके प्रवर्त्तक (वंगदेशनिवासी) महाप्रभु चैतन्य थे। इनका जन्म नवद्वीप

में हुआ था (१४८५-१५३३ ई०)। चैतन्य महाप्रमु पर जयदेव एवं विद्यापित के गीतों का बहुत बड़ा प्रभाव था। इनका नाम विश्वम्भर मिश्र था। इन्होंने निदया (पूर्व बंगाल) के प्रसिद्ध विद्वान् गंगादास से विद्याध्ययन किया था। इनकी कोई रचना नहीं मिलती पर 'दशमूलक्लोक' को इनके शिष्यों ने इनकी रचना माना है। चैतन्य महाप्रमु के दो प्रसिद्ध शिष्यों—रूपगोस्वामी एवं जीवगोस्वामी—ने प्रामाणिक शास्त्रीय ग्रन्थों की रचना कर इस सम्प्रदाय के विचारों की प्रतिष्ठा की। रूपगोस्वामी ने 'उज्ज्वलनीलमणि' एवं 'भक्तिरसामृतसिन्धु' नामक भक्तिरसविषयक प्रौढ़ ग्रन्थों की रचना की है। [दे० रूपगोस्वामी] रूपगोस्वामी के ज्येष्ठ श्राता श्री सनातन ने 'बृहद्भागवतामृत' श्रीमद्भागवत के दशम स्कन्ध की 'वैष्णवतोषिणी' नामक टीका लिखी तथा 'हरिभक्तिवलास' गौडीयवैष्णवमत के सिद्धान्त एवं आचार दर्शन का प्रतिपादन किया। जीवगोस्वामी द्वारा रचित 'भागवतसन्दर्भ' अचिन्त्यभेदाभेद का सर्वोत्कृष्ठ ग्रन्थ माना जाता है। इस सम्प्रदाय के अन्य आचार्यों में विश्वनाथ चक्रवर्त्ती (१७वीं शताब्दी) का नाम विशेषरूप से उल्लेख्य है। उन्होंने श्रीमद्भागवत की 'सारार्थ- दिश्वीं टीका लिखी है।

चैतन्यमत 'गौडीयवैष्णव' मत के भी नाम से प्रसिद्ध है। इसमें राधाकृष्ण की उपासना की प्रधानता है और राधा कृष्ण की प्रेमिका के रूप में चित्रित हैं। इस मत में परकीयाभाव की भिक्त पर अधिक बल दिया गया है। माध्वमत से प्रभावित होते हुए भी चैतन्यमत की दार्शनिक हिष्ट भिन्न है। इसके सिद्धान्त को अचिन्त्यभेदाभेद कहते हैं। इसके अनुसार भगवान् श्रीकृष्ण परमतत्त्व हैं एवं उनकी शक्तियाँ अनन्त हैं। शक्ति और शक्तिमान् में न तो परस्पर भेद है और न अभेद। इनका सम्बन्ध तर्क से सिद्ध नहीं किया जा सकता। वह अचिन्त्य है।

एकत्वं च पृथक्त्वं च तथांत्रत्वमुतांशिता । तस्मिन्नेकत्र नायुक्तम् अचिन्त्यानन्तशक्तितः ॥

लघुभागवतामृत १।५०

इस मत में ब्रजाधिपति के तनय (नन्दसुत) भगवान श्रीकृष्ण को आराध्य माना जाता है जिनका धाम बुन्दाबन है। इनकी तीन लीलाएँ हैं—बुन्दाबनलीला, मथुरालीला तथा द्वारिकालीला। इनमें प्रथम की मान्यता अधिक है, क्योंकि यहाँ की लीला गोपिकाओं के साथ सम्पन्न होने के कारण माधुर्यपूर्ण है। इस लीला को छोड़कर भक्त नीरस लीला की ओर प्रवृत्त नहीं होता। बुन्दाबनधाम माधुर्य की खान तथा आनन्द का निकेतन है। चैतन्यमत में ब्रजगोपिकाओं के द्वारा की गयी उपासना ही मुख्य आधार है जिसका बीज रागात्मिका या अनुरागमूलक भक्ति है। यह उपासना अहैतुकी एवं स्वार्थरहित है। छिनणी आदि पटरानियों की उपासना वैधी भिक्त की उपासना है जिसमें हृदय का अनुराग कम एवं विधिविधान का प्राधान्य है। इस मत में 'श्रीमद्भागवत' को ही उत्तम शास्त्र माना गया है चार पुरुषार्थों की मान्यता है— धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष,—पर चैतन्य ने पंचम पुरुषार्थ प्रेमा को अधिक महत्त्व प्रदान किया है। इसकी प्राप्त मानव जीवन की चरम उपलब्ध है। चैतन्यमत

में भगवान् को अनन्त गुणों का निवास तथा विज्ञानानन्दविग्रह कहा गया है। भगवान् में सत्यकामत्व, सत्यसंकल्पत्व, सर्वविद्यत्व, सर्वज्ञत्व आदि गुण उनसे पृथक् नहीं हैं तथा उनका स्वरूप गुणों से भिन्न नहीं हैं। शंकराचार्य की भौति चैतन्यमत में भी ब्रह्म सजातीय, विजातीय एवं स्वगत भेद मे शून्य है तथा उसे अखण्ड और सिच्चतान्द पदार्थ माना जाता है। भगवान् की अचिन्त्य एवं अनन्त शक्तियाँ हैं जिनमें तीन प्रमुख हैं—स्वरूपशक्ति, तटस्थशक्ति तथा मायाशक्ति। स्वरूपशक्ति चित्शक्ति या अन्तरंगाशक्ति भी कही जाती है। यह भगवद्रक्षिणी होती है तथा सत्, चित् और आनन्द के कारण एक होने पर भी तीन रूपों में प्रकट होती है—सिच्ची, संवित् एवं ह्लादिनी। सिच्चिनी शक्ति के द्वारा भगवान् स्वयं सत्ता धारण कर दूसरों को भी सत्ता प्रदान करते हुए स्वतन्त्र, देश, काल एवं द्वव्यों मे परिच्याप्त रहते हैं। संवित् शक्ति से भगवान् स्वयं जानते हुए दूसरों को भी ज्ञान देते है तथा ह्लादिनी शक्ति से स्वयं आनन्दित होकर दूसरों को भी आनन्दित करते हैं।

तटस्थशक्ति—परिछिन्न स्वभाव तथा अणुत्व विशिष्ट जीवों के आविर्भाव का जो कारण बनती है उसे तटस्था कहते हैं। यह जीव शक्ति भी कही जाती है। मायाशक्ति प्रकृति एवं जगन् के आविर्भाव का साधन है। जब इन तीनों शक्तियों का समुच्चय होता है तो इनकी संज्ञा 'पराशक्ति' हो जाती है। भगवान् स्वरूपशक्ति से जगन् के उपादान एवं निमित्त दोनों ही कारण होते हैं। चैतन्य मत में जगन् सत्य है क्योंकि वह भगवान् की मायाशक्ति के द्वारा आविर्भृत होता है। भगवान् भक्ति के द्वारा ही भक्त के वश में होते हैं। इस मत में भगवान के दो हप मान्य हैं—ऐश्वर्य एवं माधुर्य। ऐश्वर्य में भगवान् के परमैश्वर्य का विकास होता है तथा माधुर्य में वे नरतनधारी होकर मनुष्य की तरह चेष्टाएँ किया करते है। माधुर्य रूप की भिक्त, सख्य, वात्सल्य, दास्य एवं दाम्पत्य भाव के रूप में होती है। चैतन्यमत में माधुर्य रूप से ही भगवद्याप्ति पर बल दिया गया है। भगवान् श्रीकृष्ण के चरणारविन्द की सेवा करते हुए आनन्द प्राप्त करना मोक्ष से भी वढकर माना गया है।

आधारग्रन्ध--भागवत सम्प्रदाय--आ० बलदेव उपाध्याय ।

चं निरुच प्रपू — इस चम्पू-काव्य के प्रणेता विरूपाक्ष किव हैं। इनकी एक अन्य रचना 'शिवविलासचम्पू' भी है (अप्रकाशित विवरण तंजोर कैंटलाग. ४१६० में प्राप्त )। 'चालचम्पू' के संपादक डॉ० बी० राघवन के अनुसार किव का अनुमानित समय सबहवीं शताब्दी है। ये कौशिक गोबीय बाह्मण थे और इनकी माता का नाम गोमती एवं पिता का नाम शिवगुरु था। इस चम्पू के वर्ण्य विषयों की सूची इस प्रकार है— खवंटणामवर्णन, कुलोनुङ्गवर्णन, कुलोनुङ्ग की शिव-भक्ति, वर्षामम, शिव-दर्शन, शिव द्वारा कुलोनुङ्ग को राज्यदान, कुवेरागमन, तंजामुर की कथा, कुबेर की प्रेरणा से कुलोनुङ्ग का राज्य प्रहण, राज्य का वर्णन, चन्द्रोदयवर्णन, पत्नी कोमलांगी के साथ संभोग, प्रगात-वर्णन, पुत्रजन्म, महोत्सव, राजकुमार को अनुशासन, कुमार चोलदेव का विवाह तथा पट्टाभिषेक, अनेक वर्षों तक कुलोनुङ्ग का राज्य करने के पश्चात् सायुज्य-प्राप्ति और देवचोल के शासन करने की सूचना। इसमें मुख्यतः शिव-

भक्ति का वर्णन है। यह रचना मद्रास गोवर्नमेण्ट ओरियण्टल सीरीज एल० १२, तंजोर सरस्वती महल सीरीज नं० ५५ मद्रास से प्रकाशित हो चुकी है। 'शिवविलासचम्पू' में किव ने अपना परिचय इस प्रकार दिया है—

तातो यस्य शिवोगुरुश्च नितरां दासः शिवस्यैव यो माता यस्य तु गोमती स हि विरूपाक्षाभिधेयं कविः । श्रीमत्कीशिकगोत्रजः शिवविलासास्यं शिव-प्रीतये चम्पूकाव्यमिदं करोति दिशतात्स्पूर्ति परां शारदा ॥ १।१

'विरूपाक्षचम्पू' में चार उल्लास हैं और शिव-भक्ति की महिमा प्रदर्शित की गयी है।

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

छन्द—यह वेदांगों में पाँचवाँ अंग है। दि० वेदांग वेद-मन्त्रों के उच्चारण के लिए छन्द-ज्ञान की आवश्यकता होती है। इसके अभाव में न तो मन्त्रों का सम्यक् उच्चारण संभव है और न पाठ ही। प्रत्येक सूक्त के लिए देवता, ऋषि एवं छन्द का ज्ञान आवश्यक है। कात्यायन का कहना है कि बिना छन्द, ऋषि एवं देवता के ज्ञान के मन्त्रों का अध्ययन, अध्यापन, यजन और याजन करना निष्कल है। इससे किसी कार्य में सफलता नहीं मिल सकती—

यो ह वा अविदितार्षेयच्छन्दो-दैवत-ब्राह्मणेन मन्त्रेण याजयित वा अध्यापयित वा स्थाणुं वच्छेति गर्ते वा पात्यते प्रमीयते वा पायीयान् भवति । सर्वानुक्रमणी १।१

इस विषय पर पिंगलावार्य का 'छन्दः मूत्र' अत्यन्त प्रामाणिक ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ आठ अध्यायों में है जिसके चौथे अध्याय के सातवें सूत्र तक वैदिक छन्दों के लक्षण हैं। इस पर हलायुधगट्ट ने 'मृतसंजीवनी' नामक टीका लिखी है।

'पाणिनीयशिक्षा' में छन्द को वेदों का पाद कहा गया है—छन्द:पादी नु वेदस्य । यास्क ने इसकी व्युत्पत्ति देते हुए बताया है कि ये 'ढकने वाले साधन हैं'—छन्दांसि छादनान् (निकक्त ७१९) वैदिक छन्दों में अक्षर-गणना नियत होती है अर्थान् उसमें लघु-गुरु का कोई कम नहीं होता । वैदिक छन्द एक, दो या तीन पाद वाले होते हैं । प्रधान वैदिक छन्द हैं—गायत्री ( द अक्षर ), उिष्णक ( द अक्षर ) पुरउष्णिक् ( १२ अक्षर ), ककुप् ( द अक्षर ), अनुष्टुप् ( द अक्षर ), बृहती ( द अक्षर ), सतोबृहती ( १२ अक्षर ), पङ्क्ति ( द अक्षर ), प्रस्तार पंक्ति ( १२ अक्षर ), त्रिष्टुभ् ( ११ अक्षर ) और जगती ( १२ अक्षर ) कात्यायन की 'सर्वानुक्रमणी' मे 'ऋग्वेद' के मन्त्र निर्दृष्ट हैं—गायत्री—२४६७, उष्णिक् ३४१, अनुष्टुप् द ५४, बृहती १८१, पंक्ति ३१२, त्रिष्टुभ् ४२४३, जगती १३४६ ॥

आधारग्रन्थ—(क) वैदिक छन्दोमीमांसा-पं॰ युधिष्ठिर मीमांसक (ख) वैदिक साहित्य और संस्कृति-आ० बलदेव उपाध्याय (ग) दि वैदिक मीटर-आरनाल्ड, आक्सफोर्ड।

छागलेयोपनिषद्—इसकी एकमात्र पाण्डुलिपि आड्यार लाइब्रेरी में मिलती है। इसका प्रकाशन तीन स्थानों से हो चुका है। यह अल्पाकार उपनिषद् है। इसमें कुक्क्षेत्र के अन्तर्गत निवास करने वाले वालिश नामक ऋषियों द्वारा कवषऐलूष को उपदेश देने का वर्णन है। इसके अन्त में 'छागलेय' शब्द का एक बार उल्लेख हुआ है। इसमें रथ का दृष्टान्त देकर उपदेश दिया गया है। सरस्वती-तीरवासी ऋषियों ने 'कवषऐलूष' को 'दास्या:पुत्र' कह कर उसकी निन्दा की तथा 'कवष' ने उनसे ज्ञान प्राप्त करने की प्रार्थना की। इस पर ऋषियों ने उसे कुक्क्षेत्र में बालिशों के पास जाकर उपदेश-ग्रहण करने का आदेश दिया। वहाँ 'कवषऐलूष' ने एक वर्ष तक रहकर ज्ञान प्राप्त किया।

छान्दोग्य उपनिषद्—यह 'छान्दोग्य ब्राह्मण' का अन्तिम आठ प्रपाठक है। इसकी रचना गद्यबद्ध है तथा निगृद दार्शनिक तत्त्वों का प्रतिपादन आख्यायिकाओं के द्वारा किया गया है। प्रथम पाँच प्रपाठकों में परमात्मा की अनेक प्रकार की प्रतीको-पासनाएँ वर्णित हैं तथा अन्तिम तीन में तत्त्वज्ञान का निरूपण है। इसके प्रथम एवं हितीय अध्यायों में अनेक विद्याओं का वर्णन है तथा ऊँकार एवं साम के गूढ़रहस्य का विवेचन किया गया है। द्वितीय अध्याय के अन्त में 'शैव-उद्गीथ' के अन्तर्गत भौतिक आवश्यकता की पूर्ति के लिए यज्ञ का विधान तथा सामगान करने वाले व्यक्तियों पर व्यंग्य किया गया है। तृतीय अध्याय में देवमध् के रूप में सूर्य की उपासना, गायत्री का वर्णन, घोरआंगिरस द्वारा देवकी पुत्र कृष्ण को अध्यात्म-शिक्षा एवं अण्ड से सूर्य की उत्पत्ति का वर्णन है। चतुर्थ अध्याय में सत्यकाम जाबाल की कथा, रैक्य का दार्शनिक तथ्य एवं सत्यकाम जाबाल द्वारा उपकोशल को ब्रह्मज्ञान देने का वर्णन है। पंचम अध्याय में प्राण, वाक्, चक्षु, श्रोत्र एवं मन की उपयोगिता पर विचार किया गया है तथा मृष्टि सम्बन्धी तथ्य वर्णित हैं। छठें अध्याय में श्वेतकेत की कथा दी गयी है और बटवृक्ष के रूपक द्वारा ब्रह्मतत्त्व का विवेचन है। इसमें आरुणि ने अपने पृत्र श्वेतकेत् को ब्रह्मतत्त्व का ज्ञान दिया है। सातवें अध्याय से 'भूमादर्शन' का स्वरूप विवेचित है तथा आठवें अध्याय में इन्द्र और विरोचन की कथा के माध्यम से 'आत्म-प्राप्ति के व्यावहारिक उपायों का' संकेत है। इसमें ज्ञानपूर्वक कर्म की प्रशंसा की गयी है।

जगदीश भट्टाचार्य — नवहीप (बंगाल) के सर्वाधिक प्रसिद्ध नैयायिकों में जगदीश भट्टाचार्य या तर्कालंकार का स्थान अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इनका समय १७वीं शताब्दी है। इन्होंने नव्यन्याय सम्बन्धी दो महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों की रचना की है। नव्यन्याय न्यायदर्शन की एक महत्त्वपूर्ण शाखा है जिसके प्रवत्तंक हैं मैथिल नैयायिक गंगेश उपाध्याय। दे० न्यायदर्शन जिगदीश ने रचुनाथ शिरोमणि के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'दीधित' [दे० रचुनाथ शिरोमणि] की विशद एवं प्रामाणिक टीका लिखी है। यह टीका 'जगदीश' के नाम से दार्शनक जगत् में विख्यात है। इनका द्वितीय ग्रन्थ 'शब्दशक्ति प्रकाशिका' है जिसमें साहित्यिकों की व्यंजना नामक शब्दशक्ति का खण्डन किया गया है। यह शब्दशक्तिविषयक अत्यन्त प्रामाणिक ग्रन्थ है।

आधारग्रन्थ—१. भारतीयदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय २. ध्विन सम्प्रदाय और उसके सिद्धान्त—डॉ० भोलाशंकर व्यास ।

जयन्तभट्ट—'न्यायमञ्जरी' नामक प्रसिद्ध न्यायशास्त्रीय ग्रन्थ के प्रणेता आ॰ जयन्तभट्ट हैं। इनका समय नवम शतक का उत्तरार्ध है। इस ग्रन्थ में 'गौतमसूत्र' के कितपय प्रसिद्ध सूत्रों पर (दे॰ न्यायदर्शन) 'प्रमेयबहुला' वृत्ति प्रस्तुत की गयी है। जयन्तभट्ट ने अपने ग्रन्थ में चार्वाक, बौद्ध, मीमांसा तथा वेदान्तमतावलिष्वयों के मत का खण्डन भी किया है। इनके ग्रन्थ की भाषा अत्यन्त रमणीय एवं रोचक है। 'न्यायमञ्जरी' में वाचस्पित मिश्र एवं ध्वन्यालोककार आनन्दवर्धन का उल्लेख है, अतः इनका समय नवम शतक का उत्तरार्द्ध सिद्ध होता है। जयन्तभट्ट की रचना न्यायशास्त्र के ऊपर स्वतन्त्र ग्रन्थ के रूप में प्रतिष्ठित है।

आधारग्रन्थ—१. इण्डियन फिलाँसफी भाग २—डाँ० राधाकुष्णन् २. भारतीय-दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय ३. हिन्दी तर्कभाषा ( भूमिका ) आ० विश्वेश्वर ।

जयतीर्थ — माध्वदर्शन के प्रसिद्ध आचार्य वनमाली मिश्र हैं। दि० माध्वदर्शन वे इस दर्शन के सर्वाधिक बिद्धान् आचार्यों में से थे। इनका समय १४वीं शताब्दी है। इन्होंने टीकाओं के अतिरिक्त स्वतन्त्र रूप से मौलिक प्रन्थों की रचना कर माध्वदर्शन को परिपुष्ट किया था। इन्होंने मध्वरचित 'सूत्रभाष्य' पर 'तत्त्वप्रकाशिका', 'तत्त्वोद्योत', 'तत्त्वविवेक', 'तत्त्वसंख्यान', 'प्रमाणलक्षण' टीकाएँ लिखी हैं तथा 'गीताभाष्य' (मध्वरचित) के ऊपर 'न्यायदीपिका' नामक टीका की रचना की है। इनके मौलिक प्रन्थों में 'प्रमाणपद्धति' एवं 'वादावली' अत्यधिक प्रसिद्ध हैं जिनमें अद्वैतवाद का खण्डन कर द्वैतमत का स्थापन किया गया है। 'प्रमाणपद्धति' के ऊपर आठ टीकाएँ प्राप्त होती हैं।

आधारग्रन्थ --दे० भारतीयदर्शन--आ० बलदेव उपाध्याय ।

जयदेव — ये संस्कृत के युगप्रवर्त्तक गीतिकार हैं। इन्होंने 'गीतगीविन्द' नामक महान् गीतिकाव्य की रचना की है। ये बंगाल के राजा लक्ष्मणसेन के सभा किव थे। इनका समय १२वीं शती का उत्तरार्ध है। 'गीतगोविन्द' में राधाकृष्ण की लिलत लीला का मनोरम एवं रसिस्नग्ध वर्णन है। इस पर राजा कुम्भकर्ण एवं एक अज्ञातनामा लेखक की टीकाएँ प्राप्त होती हैं जो निर्णयसागर प्रेस से प्रकाशित हैं। जयदेव का निवासस्थान 'केन्दुबिल्ब' या 'केन्दुली' (बंगाल) था पर कितपय विद्वान् इन्हें बंगाली न मानकर उत्कल निवासी कहते हैं। जयदेव के सम्बन्ध में कितपय प्रशस्तियाँ प्राप्त होती हैं तथा किव ने स्वयं भी अपनी किवता के सम्बन्ध में प्रशंसा के वाक्य कहे हैं।

आकर्ण्यं जयदेवस्य गोविन्दानन्दिनीगिरः।

बालिशाः कालिदासाय स्पृह्यन्तु वयं तु न ॥ हरिहर—सुभाषितावली १७ गोवर्धनश्च शरणो जयदेव उमापितः ।

कविराजश्च रत्नानि समितौ लक्ष्मणस्य तु ।। प्राचीनपद्य

स्ववचन—यदि हरिस्मरणे सरसंमनो यदि विलासकलासु कुतूहलम्।

कलितकोमलकान्तपदावलीं शृणु तदा जयदेव सरस्वतीम् ।।गीतगोविन्द १-३

साध्वी माध्वीकचिन्ता न भवित भवतः शर्करे कर्कशासि, द्राक्षे द्रक्ष्यन्ति केत्वाममृतमृतमसिक्षीरनीरं रसस्ते । माकन्द क्रन्द कान्ताधर धरणितलं गच्छ यच्छन्तिभावं यावच्छुङ्गारसारस्वतमिह जयदेवस्य विष्वग्वचांसि ॥ गीतगोविन्द

यद्यपि 'गीतगोविन्द' की रचना गेय पदशैली में हुई ह तथापि इसमें १२ सर्ग है। प्रत्येक सर्ग गीतों के युक्त है तथा सर्ग की कथा के सूत्र को निर्देश करने वाले वर्णनात्मक पद्य भी दिये गए है । सर्वेप्रथम कवि ने चार क्लोकों में मंगलाचरण, प्रस्तावना, रचनो-द्देश्य एवं कवि परिचय दिया है । तत्पश्चात् एक श्लोक मे दशावतारों का वर्णन किया है । इसके बाद मूलग्रन्थ प्रारम्भ होता है । एक सखी द्वारा राधिका के समक्ष वसन्त वर्णन कराया गया है। वह बिरहोत्किण्डिता राधिका को दूर से ही गोपांगनाओं के साथ रासासक्त कृष्ण को दिखाती है। इस पर ईर्ष्या की भावना से भरकर राधिका मान करती है। जब कृष्ण को इसका पता चलता है तब वे अन्य गोपांगनाओं को छोड़कर, राधा की विरह-दशा का अनुभव कर, यमुना-तट के एक कुंज में उसका स्मरण करते है तथा उसके पास एक दूती भेजते हैं, जो राधा के निकट जाकर कृष्ण की विरह-वेदना का वर्णन करती है। राधा की सखी भी कृष्ण के पास जाकर उसकी विरहावस्था का वर्णन कर कृष्ण को मिलन के लिए प्रेन्ति करती है। तत्क्षण चन्द्रमा का उदय होता है और राधिका कृष्ण की प्रतीक्षा करती है, पर उनके न आने पर पूनः मानिनी बन जाती है। कृष्ण आकर राधा के मान-भंग का प्रयास करते हैं पर वे असफल हो जाते हैं। कृष्ण चले जाते हैं और संखी राधिका को समझाती है तथा उसे अभिसरण करने की राय देती है। तत्वश्चात् राधा का प्रसाधन होता है तथा कवि उसकी अभिलापा का वर्णन करता है। सखी कृष्ण की उत्कण्ठा का वर्णन कर शीघ्र ही राधा को अभिसार करने के लिए कहती है। अभिसार के सम्पन्न होने पर कृष्ण की रितिथान्ति तथा राधा का पूनः कृष्ण से प्रसाधन के लिए निवेदन करने का वर्णन है। अन्त में 'गीतगोविन्द' की प्रशंसा कर कवि काव्य की समाष्टि करता है।

'गीतगोबिन्द' के इस कथानक से ज्ञात होता है कि कवि ने मुख्यतः इसमें रासलीला का ही वर्णन किया है। इसमें 'श्रीमद्भागवत' के रास वर्णन से एक विशेषता अवस्य दिखाई पड़ती है और वह है—बसन्त ऋतु में राम्न का वर्णन करना। 'श्रीमद्भागवत' की रासलीला शरद् ऋु में हुई है। कवि ने वहीं-कहीं 'श्रीमद्भागवत' से भी सह।यता ली है फलतः इसमें कई स्थलों पर 'श्रीमद्भागवत' की छाया दिखाई पड़ती है—

यह शृङ्गारपरक काव्य है। इसमे शृङ्गाररस के उभय पक्षीं—संयोग एवं वियोग का सुन्दर एवं हृदयग्राही वर्णन किया गया। जयदेव को अपने समय की प्रचित्रत साहित्यक परम्पराओं एवं शृंगार स के विविध पक्षो का पूर्ण ज्ञान था। अतः इनकी किवता में न केवल शृगार अपितृ काव्यशास्त्र के विधिन्न अंगों का पूर्ण प्रसाव परिरक्षित होता है। जयदेव ने पुस्तक के प्रारम्य में ही कह दिया है कि इसमें अनि, कलाविलास तथा किलत-कोमलकान्त पदावली का मंजुल सीमश्रण है। इनके समय से पूर्व की गीतिकाव्य की दो प्रमुख धाराएँ शृंगारिक तथा धार्मिकता —'गीतगीवन्द' में

आकर पूर्णतः मिल गयी हैं। इन्होंने विभिन्न श्रृंगारिक परिस्थितियों की कल्पना कर राधा को विभिन्न प्रकार की नायिकाओं के रूप में चित्रित किया है—

उत्कण्ठिता--सिख हे केशीमथनमुदारम् ।

रमय मया सह मदनमनोरथ भावितया सविकारम् ॥ ५ ॥ प्रोपितपतिका-—निन्दितिचन्दनिमन्दुिकरणमनुविन्दिति खेदमधीरम् ।

व्यालनिलयमिलनेन गरलमिव कलयिति मलयासमीरम् ।

माधव मनसिजविशिखभयादिव भावनयात्वियिलीना ।

सा विरहे तव दीना ॥ गीतगोविन्द ६ ॥

''हे सिख । केशी के संहारक उदार कृष्ण मे मेरा मिलन करा दो । मैं काम-पीडित हैं''।

''हे माधव ! वह तुम्हारे विरह में अत्यन्त दीन हो गयी है, चन्दन और चन्द-किरणों की निन्दा करती है । मलयानिल को सर्प-निलय के संपर्क के कारण गरल तुल्य समझती है और काम के बाणों से भयभीत सी भावना से तुम में लीन है।''

'गीतगोविन्द' में गीडी एवं वैदर्भी रीति का अपूर्व समस्वय दिखाई पड़ता है तथा समास बहुल पदों का खुल कर प्रयोग किया गया है। कहीं-कहीं तो गीत की एक पंक्ति में एक ही समस्त पद मिलता है—

> लिलत-लवंगलता-परिशीलन-कोमल-मलय-समीरे । मधुकर-निकर-करम्बित-कोकिल-कुजित-कुञ्जक्टीरे ।।

सम्पूर्ण रचना में एक भी ऐसा पद नहीं मिलता जो भावनानु रूप कामल न हो। इसमें किव ने संस्कृत के विणक्वृत्त तथा संगीत के मात्रिक पदों का विचित्र समन्वय किया है। प्रत्येक सर्ग के प्रारम्भ में एक या अधिक पदों में राधा और कृष्ण की चेष्टादि का वर्णन किया गया है, तत्परचान् किसी राग में आबद्ध गेय पद का प्रयोग है। प्रत्येक सर्ग में पदों की संख्या में भिन्नता दिखाई पड़ती है। कहीं तो एक-एक या दो-दो पद हैं तो कहीं चार-चार पदों का भी समावेश किया गया है। पदों के बीच तथा सर्ग के अन्त में भी विषक बृत्तों का नियोजन किया गया है। विषय की दृष्टि से पदों में अन्तर पड़ता है। कुछ तो किव नी स्वयं की उक्तियाँ हैं और कितपद पद कृष्ण, राधा या दूती की उक्तियों के रूप में कियत हैं।

'गीतगोविन्द' के स्वरूप-विधान को लेकर विद्वानों में पर्याप्त मत-भेद पाया जाता है। विलियम जोन्स ने इसे पशुचारण नाटक (पैस्टोरल ड्रामा) कहा है तो लासन संगीतकाव्यात्मक रूपक कहते हैं (लिरिक ड्रामा)। पिशेल के मतानुसार 'गीतगोविन्द' मधुरक्पक (मेलोड्रामा) हे तो बानश्रोटर इसे परिष्कृत यात्रा की श्रेणी में रखते हैं। सिलवाँ लेवी ने इसे गीत और रूपक का मध्यवर्ती काव्य माना है। जयदेव ने प्रवन्धकाव्य लिखने के उद्देश्य ने इसे सर्गों में विभक्त किया था उनका विचार इसे नाटकीय रूप देने का नहीं था। वस्तुतः यह प्रवन्धात्मक गीतिकाव्य है जिसमें प्रवन्ध एवं गीति दोनों के ही तत्व अनुस्यूत हो गए हैं। डांश् कीथ का कहना है कि "इस प्रकार

गीतगोविन्द का कोई बँधा हुआ एक ही रूप नहीं है, पाट्य और गीत, कथा, वर्णन और भाषण, इन सबको उसमें एक निश्चित उद्देश्य के साथ कुशलतापूर्वक कर दिया गया है। प्रस्तुत काव्य का विभाग सर्गों के साथ ही प्रबन्धों में भी किया गया है। प्रत्येक गीत एक प्रबन्ध माना गया है और सम्पूर्ण काव्य में ऐसे चौबीस प्रबन्ध हैं। संस्कृत साहित्य का इतिहास (हिन्दी अनुवाद) पृ० २३२।

'गीतगोविन्द' के अनेक गद्यानुवाद एवं पद्यानुवाद हिन्दी में उपलब्ध होते हैं। आधुनिक युग के अनुवादों में डॉ० विनयमोहन शर्माकृत पद्यानुवाद अधिक सुन्दर है। आधारग्रन्थ—संस्कृत कविदर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास।

ज्ञयदेव—(नाटककार) इन्होंने 'प्रसन्नराघव' नामक नाटक की रचना की है। ये गीतगोविन्दकार जयदेव से सर्वथा भिन्न हैं। आचार्य विश्वनाथ ने अपने 'साहित्य-दर्पण' में इनका एक श्लोक 'कदली कदली' ध्विन के प्रकरण में उद्भृत किया है, अतः ये त्रयोदश शतक के पूर्ववर्त्ती सिद्ध होते हैं। नाटक की प्रस्तावना से ज्ञात होता है कि इनके पिता का नाम महादेव एवं माता का नाम सुमित्रा था। ये कौडिन्य गोत्रीय ब्राह्मण तथा मिथिलानिवासी थे। ये न्यायशास्त्र के आलोक नामक टीका लिखने वाले जयदेव से अभिन्न थे।

'प्रसन्नराघव' नामक नाटक के अतिरिक्त इन्होंने 'चन्द्रालोक' नामक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ की भी रचना की है जो अपनी लोकप्रियता के कारण प्रसिद्ध है। 'प्रसन्नराघव' की रचना सात अंकों में हुई है तथा इसका कथानक रामायण पर आधृत है। कवि ने मूलकथा में, नाट्यकौशल के प्रदर्शनार्थ, अनेक परिवर्त्तन किये हैं तथा प्रथम चार अंकों में बालकाण्ड की ही कथा का वर्णन किया है। प्रथम अंक में मंजीरक एवं नुपूरक नामक बन्दीजनों के द्वारा सीता-स्वयंवर का वर्णन किया गया है। इस अंक में रावण तथा बाणासुर अपने-अपने बल की प्रशंसा करते हुए एवं परस्पर संघर्ष करते हुए प्रदर्शित किये गए हैं। द्वितीय अंक में जनक की बाटिका में पूष्पावचय करते हुए राम एवं सीता के प्रथम दश्नेंन का वर्णन किया गया है। तृतीय अंक में विश्वामित्र के साथ राम और लक्ष्मण का स्वयंवर-मण्डप में पधारने का वर्णन है। विश्वामित्र राजा जनक को राम-लक्ष्मण का परिचय देते हैं और राजा जनक उनकी सुन्दरता पर मुग्ध होकर अपनी प्रतिज्ञा के लिए मन-ही-मन दुःखित होते हैं। विश्वामित्र का आदेश प्राप्त कर रामचन्द्र शिव-धनुष को तोड़ डालते हैं। चतुर्थ अंक में परशुराम का आगमन एवं राम के साथ उनके वाग्युद्ध का वर्णन है। पंचम अंक में गंगा, यमुना एवं सरयू के संवाद के रूप राम-वनगमन एवं दशरथ की मृत्यु की घटनाओं की सूचना प्राप्त होती है। हंस नामक पात्र ने सीताहरण तक की घटनाओं को सुनाया है। षष्ठ अंक में विरही राम का अत्यन्त मार्मिक चित्र ्उपस्थित किया गया है। हन्मान का लंका जाना एवं लंका-दहन की घटना का वर्णन इसी अंक में है। शोकाकूल सीता दिखाई पड़ती हैं और उनके मन में इस प्रकार का भाव है कि राम को उनके चरित्र के सम्बन्ध में शांकातो नहीं है या राम का उनके प्रति अनुरागतो नहीं नष्ट हो गया है ? उसी समय रावण आता है और उनके प्रति अपना प्रेम प्रकट करता है। सीता

उससे घृणा करती हैं। रावण उन्हें कृपाण से मारने के लिए दोड़ता है, किन्तु उसी समय उसे हनुमान द्वारा मारे गये अपने पुत्र अक्षय का सिर दिखाई पड़ता है। सीता हताश होकर, चिता से, अपने को जला देना चाहती हैं, पर अंगार मोती के रूप में परिणत हो जाता है। हनुमान द्वारा अंगूठी गिराने की भी घटना का वर्णन किया गया है। हनुमान प्रकट होकर उनसे राम के एक पत्नीव्रत का समाचार सुनाते हैं जिससे सीता को संतोष होता है।

सप्तम अध्याय में प्रहस्त द्वारा रावण को एक चित्र दिखाया जाता है जिसे माल्यवान् ने भेजा है। इस चित्र में शत्रु के आक्रमण एवं सेतु-बन्धन का दृश्य चित्रित है, पर रावण इसे कोरी कल्पना मान कर इस पर ध्यान नहीं देता। किव ने विद्याधर एवं विद्याधरी के संवाद के रूप में युद्ध का वर्णन किया है। अन्ततः सपिरवार रावण मारा जाता है। अन्त में राम, सीता, लक्ष्मण, विभीषण एवं सुग्रीव के द्वारा बारी-वारी सूर्यास्त तथा चन्द्रोदय का वर्णन कराया गया है।

आधारग्रन्थ-प्रसन्नराघव-हिन्दी अनुवाद सहित चौखम्बा से प्रकाशित ।

ज्योतिषशास्त्र—ज्योतिषशास्त्र में सूर्यादि ग्रहों एवं काल का बोध होता है— ज्योतिषां सूर्यादिग्रहाणां बोधकं शास्त्रम् । 'इसमें प्रधानतः ग्रह, नक्षत्र. धूमकेतु, आदि ज्योतिः पदार्थों का स्वरूप, संचार, परिभ्रमणकाल, ग्रहण और स्थिति प्रभृति समस्त घटनाओं का निरूपण एवं ग्रह, नक्षत्रों की गति, स्थिति और संचारानुसार शुभाशुभ फलों का कथन किया जाता है।' भारतीय ज्योतिष पृ०४ (चतुर्थं संस्करण)।

भारत में ज्योतिषशास्त्र की परम्परा अत्यन्त प्राचीन है और वैदिक वाङ्मय में भी इसका अस्तित्व सर्वत्र प्राप्त होता है। वैदिक साहित्य के अन्तर्गत 'वेदांग' में ज्योतिष को अत्यन्त महत्त्व प्राप्त हुआ है। वेदों में सूर्य, चन्द्रमा एवं नक्षत्रों के सम्बन्ध में कतिपय स्तृतिपरक मनत्र प्राप्त होते हैं और उनमें ग्रह-नक्षत्रों के रूप-रंग तथा रहस्यमयता के अतिरिक्त उनके प्रभाव पर भी प्रकाश डाला गया है। आगे चल कर यज्ञों के विधि-विधान में ऋतू, अयन, दिनमान एवं लग्न के शुभाशुभ पर विचार करने के लिए ज्योतिषशास्त्र का विकास हुआ और वेदांगों में इसे महनीय स्थान की प्राप्ति हुई। प्रारम्भ में ज्योतिषशास्त्र के दो भेद किये गए थे—गणित एवं फलित. किन्तु कालान्तर में इसके पाँच अंगों का विकास हुआ जिन्हें-होरा, गणित, संहिता, प्रश्न और निमित्त कहा गया । होरा ज्योतिषशास्त्र का वह अंग है जिसमें जन्मकालीन ग्रहों की स्थिति के अनुसार व्यक्ति के फलाफल का विचार किया जाता है। इसे जातकशास्त्र भी कहते हैं। इसमें मुख्यतः जन्मकृण्डली के द्वादश भावों के फलाफल का विचार किया जाता है और मनुष्य के सुख-दु:ख, इष्ट, अनिष्ट, उन्नति, अवनित एवं भाग्योदय का वर्णन होता है। भारतीय ज्योतिविदों में इस शास्त्र (होरा) के प्रतिनिधि आचार्यं हैं-वाराहमिहिर, नारचन्द्र, सिद्धसेन, दुन्ढिराज, केशव, श्रीपति एवं श्रीधर । गणित ज्योतिष में कालगणना, सौर-चान्द्रमानों का प्रतिपादन, ग्रह गतियों का निरूपण, व्यक्त-अव्यक्त गणित का प्रयोजन, प्रश्नोत्तर-विधि, ग्रह, नक्षत्र की स्थिति.

नाना प्रकार के यन्त्र-निर्माण की विधि (तुरीय निलंका आदि ) तथा अक्षक्षेत्रविषयक अक्षज्या, लम्बज्या, सुज्या, समशंकु इत्यादि के आनयन का विवेचन होता है। कमशः इसके सिद्धान्तों का विकास होता गया और सिद्धान्त, तन्त्र तथा करण के रूप में इसके तीन भेद किये गए। संहिता के विवेच्य विषय होते हैं—भूशोघन, दिक्शोधन, शल्योद्धार, मेलापक, आयाद्यानयन, गृहोपकरण, इष्टिकाद्वार, गेहारम्भ, गृहप्रवेश, जलाशयनिर्माण, मांगलिक कार्यों के मुहुन्तं, उल्कापात, वृष्टि, ग्रहों के उदयास्त का फल, ग्रहाचार का फल तथा ग्रहण-फल। प्रश्नज्योतिष में प्रश्नाक्षर, प्रश्नलग्न एवं स्वरिवज्ञान की विधि का वर्णन होता है तथा प्रश्नकर्ता को तत्काल फल बतलाया जाता है। इसमें प्रश्नक्ती के हाव-भाव, चेष्टा आदि के द्वारा उसकी मनःस्थिति का भी विश्लेषण होता है। अतः ज्योतिपशास्त्र के इस अंग का सम्बन्ध मनोविज्ञान के साथ स्थापित हो जाता है। शकुन-ज्योतिष में प्रत्येक कार्य के शुभाशुभ फलों का पूर्व ज्ञान प्राप्त किया जाता है। इसका दूसरा नाम निमित्तशास्त्र भी है।

ज्यंतिपशास्त्र का इतिहास—अन्य शास्त्रों के समान भारतीय ही ज्योतिपशास्त्र के जन्मदाता माने गए हैं। इस शास्त्र की प्राचीनता के सम्बन्ध में देशी एवं विदेशी विद्वानों ने एक स्वर में समान विचार व्यक्त किये हैं। (१) डॉ॰ गीरीशंकर ओंझा ने लिखा है—"शारत ने अन्य देशवासियों को जो अनेक बातें सिखायीं, उनमें सबसे अधिक महत्त्व अंकविद्या का है। संसार-भर में गणित, ज्योतिष, विज्ञान आदि की आज जो उन्नित पायी जाती है, उसका मूल कारण वर्त्तमान अंक-क्रम है, जिसमें १ से ९ तक के अंक और शून्य इन १० चिह्नों से अंक विद्या का सारा काम चल रहा है। यह कम भारतवासियों ने ही निकाला और उसे सारे संसार ने अपनाया।" मध्यकालीन भारतीय संस्कृति पृ० १ ६।

(२) डब्ल्यू० डब्ल्यू० हण्टर का कहना है कि "द वीं शती में अरबी विद्वानों ने भारत से ज्योतिपविद्या सीखी और भारतीय ज्योतिष सिद्धान्तों का 'सिन्दहिन्द' नाम से अरबी में अनुवाद िया।" हण्टर इण्डियन-गजेटियर-इण्डिया पू० २१८।

अलबहनी के अनुसार ''ज्योतियसास्त्र में हिन्दू लोग संसार की सभी जातियों से बढ़कर है। मैंने अनेक आयाओं के अंकों के नाम सीखे हैं, पर किसी जाति में भी हजार से आगे की लंख्या के लिए मुझे कोई नाम नहीं मिला। हिन्दुओं में अठारह अंकों तक की संख्या के लिए नाम हैं, जिनमें अन्तिम संख्या का नाम परार्ड बताया गया है।'' अलबेडनीदालीन सारत भाग १, पृ० १७४–१७७ (अंगरेजी)।

(३) मैक्समूलर का कथन है कि "भारतवासी आकाश-मण्डल और नक्षत्र-मण्डल आदि के बारे में अन्य देशों के ऋणी नहीं हैं। मूठ आविष्कर्ता वे ही इन वस्तुओं के हैं।" इण्डिया ह्वाट कैन इट टीच अस पृ० ३६०-६३ [ उपर्युक्त सभी उद्धरण 'भारतीय ज्योतिष' नामक ग्रन्थ से िये गए हैं—ले० डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री]।

भारतीय ज्योतिप के विद्वानों ने ज्योतिपशास्त्र के ऐतिहासिक विकास (कालवर्गी-करण की दृष्टि से ) निम्नांकित युगों में विभाजित किया है— अन्धकारकाल—ई० पू० १०००० वर्षं के पहले का समय । उदयकाल—ई० पू० १०००० ई० पू० ५०० तक । आदिकाल—ई० पू० ४९९—ई० ५०० तक । पूर्वं मध्यकाल—ई० ५०१—ई० १००० तक । उत्तरमध्यकाल—ई० १००१—ई० १६०० तक । आधृनिककाल—ई० १६०१—ई० १९४६ तक ।

वेदमन्त्रों में ज्योतिषशास्त्र के अनेक सूत्र बिखरे हुए हैं और इन सूत्रों की व्याख्या के आधार पर कालान्तर में बृह**द्**शास्त्र का निर्माण हुआ। 'ऋग्वेद<sup>'</sup> के एक मन्त्र में (१, १६४, ११) बारह राशियों की गणना के द्वारा ३६० दिन के वर्ष का वर्णन है जो ज्योतिष की राशि-चक्र-गणना की प्राचीन स्थित का द्योतक है। डॉ॰ शामशास्त्री ने 'वेदांगज्योतिष' नामक ग्रन्थ की भूमिका में सिद्ध किया है कि अयन, मलमास, क्षयमास, नक्षत्रभेद, सौरमास, चान्द्रमास प्रभृति ज्योतिष संबंधी विषय वेदों के ही समान प्राचीन हैं। 'ऋग्वेद' में समय-ज्ञान की सीमा के लिए 'युग' का प्रयोग किया गया है और 'तैत्तिरीयसंहिता' में पृथ्वी, अन्तरिक्ष, द्यो, सूर्य तथा चन्द्रादि ग्रहों पर विचार करते हुए सूर्यं का आकाशमण्डल की परिक्रमा करने का वर्णन है। उसी प्रकरण में बतुलाया गया है कि चन्द्रमा नक्षत्रमण्डल की परिक्रमा करता है और वायु अन्त-रिक्षलोक की । वहाँ अग्नि पृथ्वी स्थानीय कहे गए है । [ तै तिरीयसंहिता ७।४।१३ | 'ऋग्वेद' में कृतिका नक्षत्र से काल-गणना का निर्देश एवं 'अथर्ववेद' में अट्राईस नक्षत्रों के नाम एवं उनके आधार पर काल गणना के संकेत है। 'ऋग्वेद' में बारह राशियाँ मानी गयी हैं। दि॰ अथर्ववेदसंहिता १९।२२ तथा ऋग्वेद संहिता १।१६४।११,४९] बाह्मण, उपनिषद् आदि में संहिताओं की अपेक्षा ज्योतिषशास्त्र के विभिन्न अंगों का विस्तारपूर्दक विवेचन प्राप्त होता है। ब्राह्मणों में नक्षत्र का सुन्दर वर्णन है। तैत्तिरीय ब्राह्मण (१।२।३) में प्रजापित नक्षत्र के प्रतीक माने गए हैं और चित्रा, हस्त, स्वाति आदि नक्षत्रों को उनका अंग कहा गया है। इसी प्रकार 'कल्पसूत्र', 'निरुक्त', 'अष्ट्राध्यायी' आदि ग्रन्थों में भी ज्योतिष के तत्त्व उपलब्ध होते हैं। वैदिक युग में मास, ऋतु, अयन, वर्ष, ग्रहकक्षा, नक्षत्र, राशि, ग्रहण, दिनवृद्धि आदि से सम्बद्ध बड़े ही प्रामाणिक तथ्य प्राप्त होते हैं। आदि युग में आकर इस विषय पर स्वतन्त्र रूप मे प्रन्थालेखन होने लगता है । इस युग तक आकर शिक्षा, कत्प, व्याकरण, निरुक्त, ज्योतिय एवं छन्द (वेदांग के छह अंग) प्रकट हो चुके थे। इस युग में 'वेदांग-ज्योतिष' नामक महरवपूर्ण ग्रन्थ की रचना हुई जिसके संग्रहकर्ता लगध नामक ऋषि हैं। इसका संकलन-काल ई० पू० ४८० के आस-पास है। यह ज्योतिषशास्त्र का प्रारम्भिक ग्रन्थ है । दि० वेदांगज्योतिष ] ई० १००-३०० तक ज्योतिषशास्त्र का विकास अधिक हो चुका था और इस समय तक इस शास्त्र के प्रवत्तंक १८ आचार्यों का प्रादुर्शाव हो चुका था। इन आचार्यों के नाम हैं — सूर्यं, पितामह, व्यास, विसष्ठ, अत्रि, पराशर, काश्यप, नारद, गर्ग, मरीचि, मनु, अंगिरा, लोमश, पुलिश, च्यवन, भृगू एवं शीनक। उपर्युक्त आचार्यों के अतिरिक्त अन्य ज्योतिषशास्त्रियों ने भी इस युग में अनेक ग्रन्थों का प्रणयन किया। इनके सिद्धान्त उन ग्रन्थों के प्रणेताओं के नाम से विख्यात हुए। इनका विवरण वराहिमिहिर रचित 'पंचिस्द्धान्तका' नामक ग्रन्थ में प्राप्त होता है। ये सिद्धान्त हैं—पितामहिसिद्धान्त, विसष्ठसिद्धान्त, रोमकिसिद्धान्त, पौलिशसिद्धान्त एवं सूर्यसिद्धान्त। 'पितामहिसिद्धान्त' में सूर्य एवं चन्द्रमा के गणित का वर्णन है। 'वसिष्ठसिद्धान्त' पितामहिसिद्धान्त की अपेक्षा अधिक परिष्कृत है। इसमें केवल १२ इलोक हैं। ब्रह्मगुप्त के अनुसार इसके कर्त्ता विष्णुचन्द्र नामक कोई व्यक्ति थे पर डाँ० थीबो ने इन्हें इसका कर्त्ता न मान कर संशोधक बतलाया है। दि० 'पंच-सिद्धान्तका' की अंगरेजी भूमिका—डाँ थीबो ]।

रोमकसिद्धान्त — इसके व्याख्याता का नाम लाटदेव है। इसकी रचना-शैली से ज्ञात होता है कि इसका निर्माण किसी ग्रीकसिद्धान्त के आधार पर हुआ है। कितपय विद्वानों का अनुमान है कि यह सिद्धान्त अलकजेण्ड्रिया के विख्यात ज्योतिषशास्त्री टालमी के सिद्धान्त के आधार पर निर्मित है। इसका रचना काल १००-२०० के बीच माना जाता है। इसका गणित अधिक स्थूल है।

पौलिशसिद्धान्त— इस मत की रचनाअलकजेण्ड्रियावासी पौलिश के यूनानी सिद्धान्त के आधार पर हुई थी। पर अनेक विद्धान् इससे असहमत हैं। इसका भी ग्रहगणित अतिस्थूल है।

सूर्यसिद्धान्त—इसके कर्त्ता सूर्य नामक ऋषि हैं। पाश्चात्य विद्वानों ने इसका रचनाकाल ई० पू० १८० या १०० ई० माना है। यह ज्योतिषशास्त्र का अत्यन्त महत्त्वपूर्णग्रन्य है। इसमें मध्यमाधिकार, स्पष्टाधिकार, त्रिप्रश्नाधिकार, सूर्यग्रहणाधिकार, परलेखाधिकार, ग्रहयुत्यधिकार, नक्षत्रग्रहयुत्यधिकार, उदयास्ताधिकार, श्रृंगोन्नत्यधिकार, पाताधिकार तथा भूगोलाध्ययाय।

इसी युग के अन्य प्रसिद्ध ग्रंथों में 'नारदसंहिता' एवं 'गर्गसंहिता' नामक ग्रंथ आते हैं, पर इनका रचनाकाल असंदिग्ध नहीं है। 'गर्गसंहिता' के कुछ ही अंश प्राप्त होते हैं जो न केवल ज्योतिषशास्त्र की दृष्टि से अपितु भारतीय संस्कृति के विचार से भी महत्त्वपूर्ण हैं।

ज्योतिष के प्राचीन आचार्यों में ऋषिपुत्र का नाम मिलता है जिनके सिद्धान्त का विवरण 'बृहत्संहिता' की टीका में भट्टोत्पल द्वारा किया गया है। ये गर्गमुनि के पुत्र बताये गए हैं। इस युग के अन्य महान् आचार्यों में आर्यभट्ट प्रथम (४७६ ई० जन्म) ने 'आर्यभट्टीय' तथा 'तन्त्रग्रन्थ' द्वितीय आर्यभट्ट ने 'महाआर्यभट्ट सिद्धान्त' लक्काचार्य ने 'धीवृद्धतन्त्र' तथा 'रत्नकोश' प्रभृति उत्कृष्ट ग्रन्थों का प्रणयन किया।

पूर्वमध्यकाल ज्योतिषशास्त्र के सम्बर्द्धन का युग है। इस युग में होरा, सिद्धान्त एवं संहिता प्रभृति ज्योतिष के विभिन्न अंगों तथा बीजगणित, अंकगणित, रेखागणित एवं फलित ज्योतिष का अद्भुत विकास हुआ। आचार्य वराहिमिहिर का आविर्भाव इसी युग में हुआ था जिन्होंने 'बृहज्जातक' नामक असाधारण एवं विलक्षण ग्रंथ की रचना की थी। ये सम्राट् विकमादित्य की सभा के नवरत्नों में से थे। 'सारावली' नामक यवन होराशास्त्र के रचयिता कल्याणवर्मा (५७७ ई० के आसपास) ने ढाई हुजार इलोकों

का जातक ग्रन्थ लिखा था और वाराहमिहिर के पुत्र पृथुयशाकृत फलित ज्योतिष का ग्रन्थ 'षट्परुचाशिका' छठीं शताब्दी में ही लिखा गया जिस पर भट्टोत्पल ने टीका लिखी। इस युग के अन्य प्रसिद्ध आचार्य ब्रह्मगुष्त जिन्होंने 'ब्रह्मस्फुटसिद्धान्त' तथा 'खण्डखाद्यक' नामक करण ग्रन्थ का प्रणयन किया। पूर्वमध्यकाल के अन्य ज्योतिष्का शिक्षयों का विवरण इस प्रकार है—

मुंजाल---लघुमानस,

महाबीर-ज्योतिषपटल, गणितसारसंग्रह।

श्रीपति —पाटीगणित, बीजगणित, सिद्धान्तशेखर, श्रीपतिपद्धति, रत्नावली, रत्नसार एवं रत्नमाला (दशम शताब्दी का उत्तराद्धं)।

श्रीधराचार्य—गणितसार, ज्योतिर्ज्ञान । पूर्वमध्यकाल में फलित ज्योतिष के संहिता एवं जातक अंगों का अधिक प्रणयन किया गया तथा ग्रहगणित चरमसीमा पर पहुँच गया । छठीं शताब्दी के आसपास भारतीय ज्योतिषशास्त्र का संपर्क ग्रीक, अरव एवं फारस देशों के भी साथ हो गया और 'ब्रह्मस्फुटसिद्धान्त' प्रभृति ग्रन्थों के अरबी भाषा में अनुवाद भी हुए ।

ज्योतिषशास्त्र का उत्तरमध्यकाल व्याख्या, आलोचना तथा मौलिक-ग्रन्थ-लेखन का युग था। इस युग में अनेक नवीन आविष्कार हुए जिनमें गोलगणित, केन्द्राभि-किंषणी तथा केन्द्राभिचारिणी आदि कियात्मक शक्तियाँ प्रसिद्ध हैं। इस युग के आचार्यों ने सूर्यं को गतिशील तथा पृथ्वी को स्थिर माना। आचार्यों ने अनेक यन्त्रों का निर्माण कर ग्रहवेध-निरीक्षण के तरीकों को निकाल कर आकाशमण्डलीय ग्रहों का अध्ययन किया। इस युग में फलितज्योतिष के भी विभिन्न अंगों का निर्माण हुआ और जातक, मृहत्तं, सामृद्रिक, ताजिक, रमल एवं प्रश्न प्रभृति इसके अंग प्रथम-प्रथम निर्मित हए। रमल एवं ताजिक इस युग के दो ऐसे अंग हैं जो भारतीय ज्योतिष में यवन-प्रभाव के कारण निर्मित हुए। इसी युग ने महान् ज्योतिषी भास्कराचार्य को जन्म दिया था जिन्होंने अपने सिद्धान्तों के द्वारा भारतीय ज्योतिष को विश्वव्यापी महत्त्व प्रदान किया । इनका समय १११४ ई० है । इन्होंने 'सिद्धान्तशिरोमणि' एवं 'मूहर्तचन्तामणि' नामक ग्रन्थों की रचना की है और फल्रित-विषयक ग्रन्थों का भी निर्माण किया जो सम्प्रति अनुपलब्ध हैं । [ दे० भास्कराचार्यं ] मिथिलानरेश लक्ष्मणसेन के पुत्र बल्लालसेन ने 'अद्भुतसागर' नामक ग्रन्थ लिखा जिसमें पूर्ववर्ती सभी आचार्यों के सिद्धान्तों का संग्रह है । यह ग्रन्थ बाठ हजार श्लोकों का है । नीलकण्ठ दैवज्ञ ने 'ताजिकनीलकण्ठी' नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ का प्रणयन किया जो अरबी-फारसी भाषा के ज्योतिषगन्थों के आधार पर निर्मित है। इनके अनुज राम दैवज (१५२२ ई०) ने 'मुहूर्तचिन्तामणि' नामक ग्रन्थ का निर्माण किया तथा अकबर के आदेश से 'रामविनोद' एवं टोडरमल की प्रसन्नता के लिए 'डोडरानन्द' की रचना की । इस युग में अनेक टीका ग्रन्थ भी लिखे गए जिनसे इस शास्त्र का अधिक विकास हुआ । उत्तरमध्यकाल के अन्य ग्रन्थकारों पें शतानन्द, केशवाकं, कालिदास, महादेव, गंगाधर, भक्तिलाभ, हेमतिलक, लक्ष्मीदास, ज्ञानराज, अनन्तदैवज्ञ, दुर्लभराज, हरिभद्रसूरी, विष्णुदैवज्ञ, सूर्यदैवज्ञ, जगदेव, कृष्ण- दैवज्ञ, रघुनाथशर्मा, गोविन्ददैवज्ञ, विश्वनाथ, विटुलदीक्षित आदि के नाम अधिक प्रसिद्ध हैं।

अधिनिक काल—यवन-साम्राज्य की स्थापना के कारण भारतीय ज्योतिष को प्रतिकूल परिस्थितियों का सामना करना पड़ा था और मध्ययुग में इसका विकास अवरुद्ध-सा हो गया था। आधिनिक युग में पाश्चात्य सभ्यता के सम्पर्क के कारण भारतीय ज्योतिषशास्त्र में विकास का नयीन चरण पारम्भ हुआ और अंगरेजी अनुवादों के द्वारा इसकी नवीन पद्धति विकसित हुई। अनेक पाश्चात्य विद्वानों ने भारतीय ज्योतिष का अध्ययन किया तथा पाश्चात्य विज्ञान एवं भारतीय ज्योतिष के तुलनात्मक अध्ययन के भी गम्भीर प्रयत्न किये गए। पाश्चात्य गणितशास्त्र के अनेक प्रन्थों के अनुवाद संस्कृत में किये गए और रेखागणित, बीजगणित, त्रिकोणिमित के ग्रन्थों का निर्माण किया गया। आधुनिक युग के ज्योतिषशास्त्रियों में बायूदेवशास्त्री तथा पं० सुधावर द्विवेदी ने मौलिक ग्रन्थों का प्रणयन कर गणित ज्योतिष को समृद्ध किया। इस युग के अन्य ज्योतिषयों में मुनीश्वर, दिवाकर, कमलाकरभट्ट, नित्यानन्द, महिमोदय, मेघगणिवजय, उभयकुशल, लिधचन्द्रगणि, बाघजी मुनि, यशस्वत-सागर, जगन्नाथ सम्राट्, नीलाम्बर झा, सामन्तचन्द्रशेखर, शिवलाल पाठक, परमानन्द पाठक, बालकुल्ण ज्योतिपी, बालगंगाधर तिलक, डॉ॰ सम्पूर्णानन्द, डॉ॰ गोरखप्रसाद के नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं।

भारतीय ज्यांतिष के वैज्ञानिक अध्ययन में महाराज सर्वार्ड जयसिंह का नाम विशेष आदर के साथ लिया जाता है। इन्होंने जयपुर, दिल्ली, उज्जैन, वाराणसी एवं मधुरा में वेधशालाओं का निर्माण करा कर ज्योतिषशास्त्र के वैज्ञानिक अध्ययन का समारम्भ किया था। इन्होंने कई विद्वानों से ज्योतिषविषयक ग्रन्थों का लेखन करवाया तथा स्वयं भी वेध पर छोटा-सा ग्रन्थ लिखा था। भारतीय ज्योतिष के संबंध में आधुनिक युग में अनेक प्रकार के अनुसन्धान सम्भव हैं। आशा है, विद्वानों का ध्यान इस शास्त्र के वैज्ञानिक अध्ययन की ओर जायगा। भारतीय ज्योतिष का गणित-पक्ष अभी तक उपेक्षित है। अतः विद्वानों का कत्तंत्र्य है कि शीद्यातिशीद्य उसका अनुशीलन कर इस भाग को पुष्ट करें। प्राचीन भारत में अनेकानेक वैज्ञानिक एवं यन्त्रशास्त्रीय ग्रन्थों का निर्माण हुआ था किन्तु काल की गति से ये ग्रन्थ छुप्त हो गये हैं। इस समय इन ग्रन्थों की खोज की जानी चाहिए और उनके वैज्ञानिक अध्ययन का प्रयास होना चाहिए। भारतीय ज्योतिष का साहत्य अत्यन्त प्रौढ़ एवं समृद्ध है। सम्प्रति विद्वानों का व्यान इसके वैज्ञानिक अध्ययन एवं अनुशीलन की और जाना चाहिए। भारतीय ज्योतिष के प्रमुख आचार्यों के परिचय इस कोश में प्रस्तुत किये गए है। उनका विवरण उनके नामों के सम्मुख देखना चाहिए।

आधारग्रन्थ—१. भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ गोरख प्रसाद २. भारतीय ज्योतिष — डॉ॰ नेमिचन्द्रशास्त्री ३ भारतीय ज्योतिष —पं॰ शंकर बालकृष्ण दीक्षित (हिन्दी अनुवाद) ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्रीवचस्पति शास्त्री गैरोला।

जानकी चिरितामृत (महाकाञ्य)—इस महाकाञ्य के रचियता श्रीराम-सनेहीदास वैष्णव किव हैं। इसका रचनाकाल १९४० ई० एवं प्रकाशनकाल १९४७ ई० है। यह महाकाञ्य १०८ अध्यायों में विभक्त है जिसमें सीना के जन्म से लेकर विवाह तक की कथा विणत है। सम्पूर्ण काञ्य संवादात्मक शैली में रचित है। इसमें प्रसादगुण की प्रधानता है—

> अहिंसायाः परो धर्मो नास्तिकोऽपि जगत्त्रये । नाधर्मोऽप्यस्ति हिंसाया अधिकप्रियबान्धवः ॥

जीसूतवाहन ये बंगाल के प्रसिद्ध धर्मशास्त्रकार हैं। इनके तीन ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं— 'कालविवेक', 'व्यवहारमातृका' तथा 'दायभाग'। इनका समय १०९० से १९३० ई० के मध्य माना जाता है। लेखक ने अपने सम्बन्ध में कुछ भी नहीं लिखा है। ये राढा नामक स्थान के निवासी तथा परिभद्र कुल में उत्पन्न हुए थे। 'कालविवेक' में विणित विषयों की सूची इस प्रकार है—ऋतु, मास, धार्मिक-क्रिया-संस्कार के काल, मलमास, सौर तथा चान्द्रमासमें होने वाले उत्सव, वेदाध्ययन के उत्सर्जन तथा उपाकर्म, अगस्त्योदय, चतुर्मास, कोजागर, दुर्गोत्सव, ग्रहण आदि का विवेचन।

'व्यवहारमातृका' का प्रतिपाद्य है व्यवहार विधियों का विवेचन । इनके तृतीय ग्रन्थ 'दायभाग' की श्रेष्ठता असंदिग्ध है । इसमें हिन्दू कातूनों का विस्तारपूर्वंक विवेचन है और विशेषतः रिक्थ, विभाजन, स्त्रीधन तथा पुर्नामलन का अधिक विस्तार के साथ वर्णन किया गया है । दायभाग में पुत्रों को पिता के धन पर जन्मसिद्ध अधिकार नहीं दिया गया है, अपिनु पिता के मरने या संन्यासी होने या पितत हो जाने पर ही सम्पत्ति पर पुत्र का अधिकार होने का वर्णन है । पिता की इच्छा होन पर ही उसके एवं उसके पुत्रों में धन का विभाजन संभव है । इसमें यह भी बताया गया है कि पित की मृत्यु के पश्चात् विधवा का अधिकार न केवल पित के धन पर अपिनु उसके भाई के संयुक्त धन पर भी हो जाता है । इसमें अनेक विचार 'मिताक्षरा' के विपरीत व्यक्त किये गए है । [ 'मिताक्षरा' के लिए दे० विज्ञानेश्वर ]

आधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास, भाग—१ (हिन्दी अनुवाद) डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे।

जैन दर्शन—भारतीय दर्शन के अन्तर्गत एक तत्त्वज्ञान जिसका सम्बन्ध जैनियों या जैनधर्मानुयायियों से है। 'जिन' के अनुयायी को जैन कहा जाता है। 'जिन' का अर्थ है विजेता, जो निम्नकोटि के स्वभाव या राग-द्वेष को जीत कर निर्वाण प्राप्त कर छे या सर्वोच्च सत्ता की उपलब्धि कर छे उसे 'जिन' कहते हैं। महावीर जिन या वर्धमान जैनियों के अन्तिम या चौबीसवें तीर्थंकर थे और यह उपाधि उनको उनके अनुयायियों के द्वारा प्राप्त हुई थी। जैनमत शब्द इस धर्म के नैतिक आधार का द्योतक है। अर्थात् इससे विदित होता है कि जैनधर्म का मुख्याधार आचारनिष्ठा है। जैनधर्म के प्रचारक सिद्धों को तीर्थंकर कहा जाता है जिनकी संख्या २४ है। इसके प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव थे जिनका समय प्रागैतिहासिक काल है। इस मत के अन्तिम तीर्थंकर का समय ६४६

वि० पू० है जो बिहार राज्य के मुजफ्करपुर जिले के वैशाली के रहने वाले क्षित्रय राजकुमार थे। तीस वर्ष की वय में वे घर-द्वार छोड़ कर तपस्या करने चले गए और ज्ञान-प्राप्त करने के बाद महावीर के नाम से प्रसिद्ध हुए।

जैनमत में ईश्वर की सत्ता मान्य नहीं है और वे तीर्थं करों ही उपासना करते हैं। तीर्थं करों को मुक्त माना जाता है। जैनियों के मतानुसार सभी वंधनयुक्त जीव तीर्थं करों के मार्ग पर चल सकते हैं और साधना के द्वारा उन्हों के समान ज्ञानी, सिद्ध एवं पूर्णं शक्तिमान् बन कर आनन्दोपब्धि करते हैं। इनके दो सम्प्रदाय हैं—दिगम्बर एवं श्वेताम्बर, पर इनके सिद्धान्तों में कोई मौलिक भेद नहीं है। श्वेताम्बर श्वेत वस्त्रों का प्रयोग करते हैं किन्तु दिगम्बर वस्त्र का व्यवहार न कर नग्न रहा करते हैं। श्वेतवस्त्रधारी होने के कारण पहले को श्वेताम्बर एवं नग्न होने के कारण दितीय को दिगम्बर कहा जाता है। दोनों सम्प्रदायों में नैतिक सिद्धान्तविषयक मनभेद अधिक है, दार्शनिक सिद्धान्त में अधिक अन्तर नहीं दिखाई पड़ता।

जैन साहित्य-जैन धर्म में ५४ ग्रन्थ प्रामाणिक माने जाते हैं। इसमें तत्वज्ञान सम्बन्धी साहित्य की अपेक्षा आचार्रावपयक साहित्य की बहुलता है। यह साहित्य अत्यन्त समृद्ध है और बहुलांश प्राकृत भाषा में रिचत है। पर, कालान्तर में संस्कृत भाषा में भी रचनाएँ हुई। इनके ४१ ग्रन्थ सुत्ररूप में हैं तथा कितने ही प्रकीण हैं, तथा कुछ वर्गीकरण से रहित भी है। ४१ सूत्रों का विभाजन पाँच भागों में किया गया है—अंग ११, उपांग १२, छेद ४, मूल ४ तथा विविध ८ । जैन दर्शन को सुब्यवस्थित करनेवाले तीन विद्वान उल्लेखनीय हैं—उमास्वाति, कुन्दकुन्दाचार्य तथा समन्तभद्र । उमास्वाति के ग्रन्थ का नाम है 'तत्त्वार्थभूत्र' या 'तत्त्वार्थाधिगमसूत्र'। समय-समय पर प्रसिद्ध आचार्यों ने इसकी वृत्ति, टीका एवं भाष्य लिखे हैं। ये विक्रम के प्रारम्भिक काल में हुए थे, इनका वासस्थान मगध था। कुन्दकुन्दाचार्य ने 'नियमसार', 'पंचास्तिकायसार', 'समयसार' तथा 'प्रवचन' नामक ग्रन्थों का प्रणयन किया जिनमें अन्तिम तीन का महत्त्व 'प्रस्थानत्रयी' की तरह है। समन्तभद्र ने 'आत्ममीमांसा' (१४ कारिकाओं का ग्रन्थ), 'युक्त्यानूसन्धान,' 'स्वम्भूस्तीत्र' (१४३ पद्यों में तीर्थंकरों की स्तुति ), 'जिनस्तुतिशतक', 'रत्नकरण्डश्रावकाचार' आदि सिद्धसेन दिवाकर ( ५ वीं शती ) ने 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र', 'न्यायावतार,' 'सन्मतितर्क' आदि ग्रन्थों की . रचना कर जैनन्याय की अवतारणा की । वादिराजसूरि (नवमशतक) कृत 'न्याय-विनिश्चयनिर्णय' भी न्यायशास्त्र का प्रसिद्ध ग्रन्थ है। हेमचन्द्र सुरि (११७२ ई०) प्रसिद्ध जैन विद्वान हैं जिन्होंने 'प्रमाणमीमांसा' नामक सुप्रसिद्ध ग्रन्थ लिखा है। १७ वीं शताब्दी के यशोविजय ने 'जैनतर्कभाषा' नामक सरल एवं संक्षिप्त पुस्तक लिखी है। अन्य जैन दार्शनिक ग्रन्थों में नेमिचन्द्र का 'द्रव्यसंग्रह', मल्लसेनकृत 'स्याद्वादमंजरी' तथा प्रभाचन्द्र विरचित 'प्रमेयकमलमार्त्तंण्ड' आदि ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं।

तत्त्वमीमांसा जैनदर्शन वस्तुवादी या बहुसत्तावादी तत्त्वित्वतन है जिसके अनुसार दिखाई पड़नेवाछे सभी द्रव्य सत्य हैं। संसार के मूल में दो प्रकार के तत्त्व हैं—जीव और अजीव, जिनमें परस्पर सम्पर्क रहता है। परस्पर सम्पर्क के द्वारा ही जीव को नाना प्रकार की शक्तियों का अनुभव होता है। प्रत्येक सजीव द्रव्य में जीव की स्थिति विद्यमान रहती है, चाहे उसका रूप कोई भी क्यों न हो। इसलिए जैन लोग अहिंसा तत्त्व पर अधिक बल देते हैं। जैनमत अनेकान्तवाद एवं स्याद्वाद का पोपक है। यह अन्य मतों के प्रति भी आदर का भाव रखता है जिसका कारण उसका अनेकान्तवादी होना ही है। अनेकान्तवाद बतलाता है कि वस्तु में अनेक प्रकार के धर्म निहित रहते हैं। इसे अवैदिक दर्शन कहा जाता है, क्योंकि इसके अनुसार वेदों की प्रामाणिकता अमान्य है।

ज्ञानमीमांसा—जैनमत में जीव को चैतन्य माना गया है और उसकी उपमा सुर्य से दी गयी है। जिस प्रकार सुर्य के प्रकाश से सूर्य भी प्रकाशित होता है, उसी प्रकार आत्मा या चैतन्य के द्वारा अन्य पदार्थ तो प्रकाशित होते ही हैं, वह अपने को को भी प्रकाशित करता है। इसमें जीव को अनन्त ज्ञानविशिष्ट माना गया है, पर कमीं के आवरण में उसका गुद्ध चैतन्य रूप छिपा रहता है। ज्ञान के दो प्रकार हैं— प्रत्यक्ष एवं परोक्ष । अम्हमसापेक्ष ज्ञान प्रत्यक्ष ज्ञान होता है और इन्द्रिय तथा मन के ह्वारा प्राप्त ज्ञान परोक्ष कहा जाता है। प्रत्यक्ष ज्ञान की उपलब्धि में आत्मा स्वयं कारण बनती है और उसके लिए अन्य पदार्थों की आवश्यकता नहीं पड़ती। परोक्ष ज्ञान के दो प्रकार हैं—मित तथा श्रुत जो इन्द्रिय तथा मन की सहायता से ही उत्पन्न होते हैं। प्रत्यक्ष ज्ञान के तीन भेद हैं — अवधि, मनःपर्याय ओर केवल । ये केवल आत्मा की योग्यता से ही उत्पन्न होते हैं, इनके लिए इन्द्रिय और मन की सहायता की आवश्य-कता नहीं होती । मति-जब इन्द्रिय और मन की सहायता से जान का विषय उत्पन्न हो तो उमे 'मितिज्ञान' कहते हैं। इसे स्मृति, मंज्ञा, चिन्ता तथा समृद्भूत ज्ञान भी कहते हैं। मित ज्ञान भी दो प्रकार का होता है--डिन्द्रयजन्य एवं अनिन्द्रिय। बाह्य इन्द्रियों के द्वारा समृद्भूत ज्ञान इन्द्रियजन्य एवं मानस ज्ञान अनिन्द्रियजन्य होता है। जो शब्द जान से उत्पन्न होता है उसे 'श्रुतजान' कहते हैं। मितजान एवं श्रुतजान में अन्तर यह है कि प्रथम की स्थिति केवल विद्यमान पदार्थ में ही होती है, जब कि द्वितीय भूत, भविष्य एवं वर्तमान त्रैकालिक विषयों में होता है। अवधि ज्ञान में दूरस्य, सूक्ष्म तथा अस्पष्ट द्रव्यों का भी ज्ञान होता है, इससे परिमित पदार्थों का ही ज्ञान प्राप्त होता है। अपने कर्मों को अंशतः नष्ट करने पर मनुष्य को ऐसी शक्ति प्राप्त होती है जिससे कि वह दूरस्थ सूक्ष्म वस्तुओं का भी ज्ञान प्राप्त कर लेता है। मनःपर्याय उस ज्ञान को कहते हैं जब मनुष्य अन्य व्यक्तियों के विचारों को जान सके। वह राग-द्वेषादि मानसिक बाधाओं को जीत कर ऐसी स्थिति में आ जाता है कि दूसरे के भूत एवं वर्त-मान विचार भी जाने जा सकते हैं। केवल ज्ञान—यह ज्ञान केवल मुक्त जीव को ही होता है। इसमें ज्ञान के बाधक सभी कार्य नष्ट हो जाते हैं तब अनन्त ज्ञान की प्राप्ति होती है। जैन मत में प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द तीनों ही प्रमाण स्वीकृत हैं। प्रत्यक्ष तो सर्वमान्य है ही, लोकव्यवहार की दृष्टि से इन्होंने अनुमान को भी प्रामाणिक स्वीकर किया है।

स्याद्वाद-जैनमत का यह महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त है। इस धर्म में प्रत्येक वस्तु अनेक-धर्मक होती है जिसका ज्ञान केवल मुक्त पुरुष को होता है। साधारण मनुष्य के लिए यह सम्भव नहीं है कि वह प्रत्येक बस्तु के समस्त धर्मों का वास्तविक ज्ञान प्राप्त कर सके। वह वस्तु का एक ही धर्म जान सकता है। वस्तु के अनेक धर्मी में से एक धर्म का ज्ञान प्राप्त करने को 'नय' कहते हैं। इसका अर्थ यह हुआ कि दृष्टि-भेद से एक ही वस्तू अनेक प्रकार की दिखाई पडती है, एक वस्तू का एक ही रूप एक प्रकार से नहीं रह पाता। इस मत में वस्तु का सन् और असत् (अभाव) ऐसा विभाजन नहीं होता। सत्को ही द्रव्य कहते हैं, इसमें असत्का स्वतन्त्र रूप नहीं माना जाता। कोई भी वस्तु जो एक दृष्टि से सत् होती है अन्य दृष्टि से असत् भी हो जा सकती है। प्रत्येक वस्तु का स्वभाव भिन्न-भिन्न होता है और वह उसी वस्त में निहित होता है। अतः संसार में न तो कोई वस्तु सत् है और न असत्। यही सिद्धान्त अनेकान्तवाद के नाम से प्रसिद्ध है और इसी को स्याद्वाद भी कहा जाता है। जैन दार्शनिकों तथा अजैन दार्शनिकों ने स्याद्वाद की व्याख्या भिन्न-भिन्न प्रकार से की है। अजैनियों के अनुसार स्याद्वाद 'संशयवाद' का ही दूसरा नाम है। स्यात् का अर्थ है शायद और इसी अर्थ के आधार पर वे 'संशयवाद' की स्थिति स्वीकार करते हैं। पर जैन दार्शनिकों के आधार 'स्यान' का अर्थ 'कथंचिन्' या 'किसी अपेक्षा से' है। अतः अपेक्षावाद को ही स्याद्वाद कहा गया है। जैनमत में यह सिद्धान्त मान्य है कि अपेक्षा की दृष्टि से ही संमार की कोई वस्तू सत् और असत् होती है। स्यात शब्द से यह संकेत होता है कि उसके साथ के प्रयुक्त वाक्य की सत्यता प्रसंग-विशेष पर ही निर्भर करती है अन्य प्रसंग में वह मिथ्या भी हो सकता है। उदा-हरण के लिए घर के काले रंग के घड़े को देख कर यह नहीं कहा जाय कि यह घड़ा है; अपित कहना चाहिए कि 'स्यान्' घड़ा है। स्यान् के प्रयोग से यह विदित होगा कि घड़े का अस्तित्व कार्लावशेष, स्थानविशेष एवं गुणविशेष के अनुसार है तथा उसके प्रयोग से (स्यान् के ) यह भी भ्रम दूर हो जायगा कि घड़ा नित्य एवं सर्व-व्यापी है। घडा है कहने पर अनेकश भ्रान्त ज्ञान होने लगेगा। दि० भारतीय दर्शन-डॉ॰ धीरेन्द्रमोहन दत्त, हिन्दी अनुवाद पृ० ५३-५४ | स्याद्वाद की अभिव्यक्ति 'सप्तभंगी नय' के द्वारा होती है। जैनियों ने सत्ता के सापेक्षरप को स्वीकार करने के लिए सात प्रकार का परामर्श माना है, इसे ही 'सन्तभंगी नय' कहते हैं। इन्होंने प्रत्येक नय के साथ स्यात् शब्द जोड़ दिया है नथा यह विचार व्यक्त किया है कि किसी भी नय की सत्यता एकान्त या निरपेक्ष रूप में नहीं है। अतः 'सप्तभंगीनय' में किसी भी पदार्थ के रूप को प्रकट करने के लिए सात प्रकार के ढङ्ग करिया हैं—

१--स्यात् अस्ति ( किसी अपेक्षा से कोई वस्तु विद्यमान है )।

२--स्यान्नास्ति ( किसी अपेक्षा से कोई वस्तु अविद्यमान है )।

३—स्यादिस्त च स्यान्नास्ति (किसी अपेक्षा मे कोई वस्तु एक साथ विद्यमान क्षेर अविद्यमान दोनों है )।

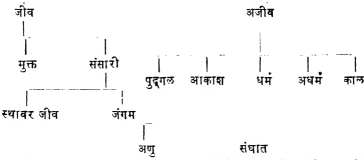
४—स्यात् अवक्तव्यम् (किसी अपेक्षा से वस्तुका रूप निर्दिष्ट नहीं किया जा सकता)।

५—स्यादस्ति च स्यादवक्तव्यम् (किसी अपेक्षा से वस्तु का रूप है भी तथा अवक्तव्य भी है)।

६-स्यान्नास्ति च स्याद् अवक्तव्यम् ( कथंचित् नहीं है और अवक्तव्य है )।

७—स्यादस्ति च नास्ति च अवक्तव्यं च (कथंचित् है, नहीं है तथा अवक्तव्य है)। तत्त्वसमीक्षा—जैनदर्शन में सत् द्रव्य का लक्षण है तथा सत् का लक्षण है—उत्पाद, व्यय और झीव्य। उत्पाद उत्पत्ति का, व्यय विनाश का तथा झीव्य स्थिरता का द्योतक है। इसका अभिप्राय यह हुआ कि जिस वस्तु में प्रत्येक समय उत्पत्ति, विनाश एवं स्थिरता विद्यमान रहे, उमे सत् कहा जायगा। इस मत में द्रव्य एक मात्र तत्त्व माना गया है और उसके ६ प्रकार होते हैं—

द्रव्य



द्रव्य में सत्ता के तीनों ही लक्षण विद्यमान रहते हैं। वह अपने गुण के द्वारा नित्य होता है क्योंकि गुण परिवर्त्तित नहीं होता तथा परिवर्त्तनशील पदार्थों का उत्पत्ति और विनाश अवश्यंभावी है। अतः इसमें ये दोनों ही तत्त्व विद्यमान हैं।

जीव—चेतन द्रव्य ही जीव या आत्मा कहा जाता है क्योंकि इसमें चैतन्य के तत्त्व विद्यमान रहते हैं, पर भिन्न-भिन्न जीवों में स्वरूप एवं मात्रा का अनुपात भिन्न होता है। जीव नित्य एवं प्रकाशमान है और वह अन्य पदाथों को भी प्रकाशित करता है। वही ज्ञान प्राप्त करता है और कमंं भी करता है। उसे ही दुःख-सुख भोगना पड़ता है और उसकी अवस्थाएँ परिवर्तित होती रहती हैं। वह कर्ता और भोक्ता दोनों ही है तथा सम्पूर्ण शरीर में परिव्याप्त रहता है। उसके दो प्रकार हैं—संसारी और मुक्त। संसारी जीव कर्म-बन्धन के वश में होकर जन्म और मरण प्राप्त करता है, पर मुक्त बन्धनों से मुक्त रहता है।

अजीव — जिन द्रव्यों में चैतन्य का अभाव होता है, वे अजीव कहे जाते हैं। अजीव में चेतना नहीं होती पर उसे स्पर्श, स्वाद एवं घाण के द्वारा जाना जा सकता है। अजीव की भी दो श्रेणियाँ है। एक वे हैं जिनकी आकृति नहीं होती; जैसे धर्म, अधर्म, देश, काल। दूसरे की आकृति होती है, वे हैं—पुद्गल पदार्थ या भौतिक पदार्थ। पुद्गल को विश्व का भौतिक आधार कहा जाता है तथा स्पर्श, स्वाद, गन्ध, वर्ण और शब्द का सम्बन्ध इसी से है। जैनियों की मान्यता है कि आत्मा एवं आकाश के अतिरिक्त सारी चीजें प्रकृति से उत्पन्न होती हैं। उनके अनुसार विश्व का निर्माण परमाणुओं से होता है तथा अणु का आदि, मध्य या अन्त कुछ नहीं होता। यह अत्यन्त सुक्ष्म, नित्य एवं निरपेक्ष सत्ता है तथा इसका निर्माण एवं विनाश नहीं होता। भौतिक पदार्थ अणुओं के परस्पर संयोग से ही उत्यन्त होते हैं।

जैन आचार-दर्शन — बन्धन से मुक्ति ही जैनधर्म का प्रधान लक्ष्य है। शरीर धारण करने के कारण ही जीव को दुःख भोगना पड़ता है और बन्धन के दुःख का भोक्ता वही है। तीर्थं करों ने जगत् के दुःख-निवारण को ही प्रधान समस्या माना है। दुःखों के समुदाय के कारण ही जीव का जीवन क्षुच्ध रहता है। अतः दुःखजिनत क्षोभ से आत्मा को छुटकारा दिलाना ही जीवन का प्रधान लक्ष्य है। जैनशास्त्रों ने वासनाओं की दासता से मुक्ति पर अधिक बल दिया है। कर्म के कारण ही जीव को बन्धन में पड़ना पड़ता है और दासता का कारण भी कर्म ही है। कैवल्य या मोक्ष के प्रतिबन्धक चार प्रकार के कर्म होते हैं — मोहनीय, ज्ञानावरणीय, संवेदनीय एवं अन्तराय। इनमें मोहनीय सबसे बलवान है और इसके नष्ट हो जाने पर ही और कर्मों का नाश सम्भव है।

मोक्ष— जैनधमं में मोक्ष के तीन साधन हैं—सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान तथा सम्यक् चारित्र्य। दर्शन का अर्थ श्रद्धा है, अतः मोक्ष चाहने वाले साधक के लिए सम्यक् श्रद्धा आवश्यक है। तीर्थंकरों के द्वारा प्रतिपादित सिद्धान्तों एवं मार्गों में श्रद्धा रखना मोक्षकामी साधक के लिए अत्यन्त आवश्यक है। सम्यक् दर्शन एवं सम्यक् ज्ञान की चिरतार्थता सम्यक् चारित्र्य में होती है। इन्हें ही जैनधमं में 'त्रिरत्न' या रत्नत्रय की अभिधा प्रदान की गयी है। सम्यक् चिरत्र के द्वारा ही जीव बन्धन-मुक्त होता है। ज्ञानी या श्रद्धा-सम्पन्न व्यक्ति के लिए पाँच प्रकार के आचरण होते हैं—अहिंसा, उदारता, सत्यभाषण, सदाचरण, अस्तेय एवं वाणी, विचार तथा कमं से पवित्रता और समस्त सांसारिक स्वार्थों का त्याग। अहिंसा का अभिप्राय केवल हिंसा के त्याग से ही न होकर समस्त प्राणियों एवं सृष्टि के प्रति तथा सहानुभूति का प्रदर्शन भी है।

ईश्वर — जैनधर्म अनिश्वरवादी है। यह जगत् के मृजन एवं संहार के लिए ईश्वर की सत्ता स्वीकार नहीं करता। इसके अनुसार असंख्य जीवों तथा पदार्थों की प्रतिक्रिया के कारण ही विश्व का विकास होता है — 'विद्यमान पदार्थों का नाश नहीं हो सकता और नहीं असत् से सृष्टि का निर्माण सम्भव है। जन्म अथवा विनाश वस्तुओं के अपने गुणों एवं प्रकारों के कारण होता है।' भारतीयदर्शन — डॉ० राधाकृष्णन् पृ० ३०२।

इस धर्म में ईश्वर का वह रूप मान्य नहीं है जिसके अनुसार वह 'कर्तुम् अकर्तुम् अन्यथा कर्तुं समर्थः' किसी बस्तु के करने, न करने अन्यथा कर देने में समर्थ होता है। परमात्मा की अनादि सिद्ध सत्ता के प्रति वह अविश्वास प्रकट करता है। इस मत में अनेक ईश्वर मान्य हैं और इसके अन्तर्गत वे जीव आते हैं जो अहुँ-तपद एवं सिद्धपद को प्राप्त कर लेते हैं। जैनमत में तीर्थकर ही ईश्वर हैं, किन्तु वे लोकप्रसिद्ध ईश्वर नहीं होते। वे संसार से किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं रखते और न तो सृष्टि की रचना करते हैं और न उसका संचालन। तीर्थकर मुक्ति प्राप्त कर संसार के व्यक्तियों को भी मुक्ति का साधन बतलाते हैं। तीर्थकर ईश्वर के ही रूप में पूजित होते हैं क्योंकि उनमें ईश्वर के गुण विद्यमान रहते हैं।

आधारग्रन्थ—१. भारतीयदर्शन—(भाग १) डॉ॰ राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद) २. भारतीयदर्शन—डॉ॰ धी॰ मो॰ दत्त (हिन्दी अनुवाद) ३. भारतीयदर्शन—पं॰ बलदेव उपाध्याय ४. जैनदर्शन—श्री महेन्द्र ४. भारतीयदर्शन—डॉ॰ उमेश मिश्र ६. भारतीय संस्कृति में जंनधर्म का योगदान—डॉ॰ हीरालाल जैन ७. जैन-दर्शन—न्याय-विजय ८. सर्वदर्शन-संग्रह—(हिन्दी अनुवाद) चोखम्बा प्रकाशन अनुवादक श्री उमाशंकर 'ऋषि'।

जैन मेघदूत - इस सन्देश काव्य के रचियता जैन विद्वान् मेरुतुङ्ग हैं। इनका जन्म सं॰ १४०३ में मारवाड़ के नाणी ग्राम में हुआ था। ये पोरवाल वंशीय क्षत्रिय थे। इनके पिता का नाम वहोरा वैरिसिंह एवं माता का नाम नालदेवी था। इन्होंने सुप्रसिद्ध जैन आचार्य श्री महेन्द्रप्रभसूरि से दीक्षा ली थी। इनका पहला नाम 'वस्तिक' या वस्तपाल था किन्तु दीक्षा-ग्रहण करने के पश्चात् ये मेक्तुंग कहलाने लगे। इनका स्वर्गवास वि० सं० १४२६ में पाटन नामक स्थान में हो गया। इनके द्वारा रिचत ग्रन्थों के नाम इस प्रकार हैं-सिन्तका भाष्यटीका, लघुशतपदी, धातुपारायण, षड्दर्शन-समुच्चय, बालबोधव्याकरण, वृत्ति ( इस व्याकरण की स्वरचित वृत्ति ), सूरिमन्त्रकल्प-सारोद्धार । 'जैन मेघदूत' में नेमिनाथजी (जैन आचार्य) के पास उनकी पत्नी राजीमती के द्वारा प्रेषित सन्देश का वर्णन है। जब नेमिनाथ जी मोक्षप्राप्ति के लिए घर-द्वार त्याग कर रैवतक पर्वत पर चले गए तो इस समाचार को प्राप्त कर उनकी पत्नी मूर्ज्छित हो गयीं। उन्होंने विरह-व्यथा से व्यथित होकर अपने प्राणनाथ के पास सन्देश भेजने के लिए बादल का स्वागत एवं सत्कार किया। सिखयों ने उन्हें समझाया और अन्ततः वे वीतराग होकर मृक्ति-पद को प्राप्त कर गयीं। इस काव्य में मन्दाक्रान्ता छन्द का प्रयोग किया गया है जिसकी संख्या १९६ है। सम्पूर्ण काव्य की चार सर्गों में विभक्त किया गया है। अलंकारों की भरमार एवं श्लिष्ट-वाक्य-रचना के कारण यह ग्रन्थ दुरूह हो गया है। इसका प्रकाशन जैन आत्मानन्द सभा, भावनगर से हो चुका है। राजीमती की विरहावस्था का वर्णन देखिए-

> एकं ताबिद्वरिहहृदयद्रोहकुन्मेघकालो द्वैतीयीकं प्रकृतिगहनो योवनारम्भ एषः । तार्तीयीकं हृदयदियतः सैष भोगाद् व्यराङ्क्षीत् तुर्यं न्याय्यान्न चलति पथो मानसं भावि हा किम् ॥ ४ ॥

आधार ग्रन्थ-संस्कृत के सन्देश काव्य-डाँ० रामकुमार आचार्य।

जैमिनि मीमांसा-दर्शन के सूत्रकार के रूप में महर्षि जैमिनि का नाम प्रसिद्ध है। इनका समय वि० पू० ३०० संवत् है। इनके जीवन के सम्बन्ध में कुछ भी जात नहीं है। एक मात्र विष्णुशर्मा कृत 'पञ्चतन्त्र' में हाथी द्वारा जैमिनि के कुचल दिये जाने की घटना का उल्लेख है।

> सिंहो व्याकरणस्य कर्तुरहरत् प्राणान् प्रियान् पाणिनेः मींमांसाकृतमृन्ममाथ सहसा हस्ती मूनि जैमिनिम्॥

मित्रसम्प्राप्ति ३६ दलोक ॥

महर्षि जैमिनि मीमांसा-दर्शन के प्रवर्त्तक न होकर उसके सूत्रकार माने जाते हैं, क्योंकि इन्होंने अपने पूर्ववर्त्ती तथा समसामियक आठ आचार्यों का नामोल्लेख किया है, वे हैं —आत्रेय, आश्मरथ्य, कार्ष्णाजिनि, बादरि, ऐतिशायन, कामुकायन, लाबु-कायन एवं आलेखन । पर इन आचार्यों के कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होते । जैमिनि कृत 'मीमांसासूत्र' १६ अध्यायों में विभक्त है जिसमें इस दर्शन के मूलभूत सिद्धान्तों का निरूपण है। इसके प्रारम्भिक १२ अध्याय 'द्वादशलक्षणी' के नाम से अभिहित किये जाते हैं एवं शेष चार अध्यायों का नाम 'संकर्षणकांड' या 'देवताकांड है। मीमांसा-सुत्रों की कुल संख्या २६४४ है जो ९०९ अधिकरणों में विभक्त हैं। इसके १२ अध्यायों में क्रमशः निम्नांकित विषयों का विवेचन है-धर्मविषयक प्रमाण, एक धर्म का अन्य धमं से भेद, अङ्गत्व, प्रयोज्यप्रयोजक, ऋम, यज्ञकर्ता के अधिकार, अतिदेश (सप्तम एवं अष्टम में एक ही विषय का वर्णन है ) ऊह, बाध, तन्त्र तथा प्रसङ्ग । इस पर अनेक वृत्तियों एवं भाष्यों की रचना हुई है। आचार्य उपवर्ष 'मीमांसासूत्र' के प्राचीन-तम वृत्तिकार हैं जिनका उल्लेख शबरस्वामी कृत मीमांसाभाष्य' (१।१।५) तथा शंकर रचित 'शारीरकभाष्य' (३।३।५३) में है। इनका समय १०० से २०० ई० पू० है। भवदास नामक अन्य प्राचीन वृत्तिकार का समय यही है। कुमारिलभट्ट ने इलोकवार्त्तिक के प्रतिज्ञासूत्र इलोक ६३ में इनका उल्लेख किया है। ∫ मीमांसासूत्र का हिन्दी अनुवाद श्रीराम शर्मा ने किया है ]।

आधार ग्रन्थ — १. इण्डियन फिलॉसफी – भाग – २ — डॉ॰ राधाकृष्णन् २. भारतीय दर्शन — आ॰ बलदेव उपाध्याय ।

जेंमिनीय ब्राह्मण—यह 'सामवेद' का ब्राह्मण है जो पूर्णरूप से अभी तक प्राप्त नहीं हो सका है। यह ब्राह्मण विपुलकाय एवं यागानुष्ठान के महत्त्व का प्रतिपादक है। डॉ॰ रघुवीर द्वारा सम्पादित हांकर नागपुर से १९५४ ई॰ में प्रकाशित।

दुग्ढिराज—ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ये पार्थपुरा के निवासी थे। इनके पिता का नाम नृसिंह दैवज एवं गुरु का नाम ज्ञानराज था। इनका आविर्भाव काल १५४१ ई० है। इन्होंने 'जातकाभरण' नामक फलितज्योतिष का एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखा है जिसमें दो हजार श्लोक हैं।

आधार ग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ नेमिचन्द्र शास्त्री।

तन्त्र—भारतीयदर्शन का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण अंग । तन्त्र का व्याकरणसम्मत अर्थ है विस्तार, जो—विस्तारार्थक तन् धातु से औणादिक ष्ट्रन् के योग से निष्पन्न होता है— सर्वधातुभ्यः ष्ट्रन्, उणादि सूत्र ६०८ । जिस शास्त्र के द्वारा ज्ञान का विस्तार हो उसे तन्त्र शास्त्र कहते हैं—तन्यते विस्तार्यते ज्ञानमनेन इति तन्त्रम् । साधकों के प्राण की रक्षा करने के कारण भी इसे तन्त्र कहा जाता है, शैवसिद्धान्त के 'कामिक-आगम' में तन्त्र की यही व्युत्पत्ति प्रस्तुत की गयी है—

तनोति विपुलानर्थान् तत्त्वमन्त्रसमन्वितान्। त्राणं च कुरुते यस्मान् तन्त्रमित्यभिधीयते॥

पर तन्त्र शब्द का प्रयोग व्यापक अर्थ में भी होता है जिसके अनुसार शास्त्र, सिद्धान्त, अनुष्ठान, विज्ञान तथा विज्ञानविषयक ग्रन्थ इसके द्योतक हो जाते हैं। शंकरा-चार्य ने 'सांख्य' के लिए तन्त्र शब्द का प्रयोग किया है। तन्त्र का दूसरा नाम 'आगम' है। ''आगम वह शास्त्र है जिसके द्वारा भोग और मोक्ष के उपाय बुद्धि में आते हैं।'' भारतीयदर्शन — आ० बलदेव उपाध्याय पृ० ४४२, ७ वां सस्करण।

आगच्छन्ति बुद्धिमारोहन्ति यस्माद् अभ्युदयनिःश्रेयसोपायाः स आगमः । तत्त्व-वैशारदी १।७, वाचस्पति मिश्र ।

निगम या वेद से अन्तर स्थापित करने के लिए ही तन्त्र का नाम 'आगम' रखा गया है। "कमं, उपासना और ज्ञान के स्वरूप को निगम (वेद) बतलाता है। तथा इनके साधन-भूत उपायों को आगम सिखलाता है।" भारतीयदर्शन पृ० ५४२। तन्त्र की महिमा कलियुग के लिए अधिक है। चारों युगों में पूजा की पृथक्-पृथक् विधियाँ बतलायी गयी हैं—सत्ययुग में वैदिक उपासना, त्रेता में स्मातंपूजा, द्वापर में पुराण एवं कलियुग में तान्त्रिकी उपासना।

विना ह्यागममार्गेण कलौ नास्ति गति प्रिये । महानिर्वाण । कृते श्रुत्यक्त आचारस्त्रेतायां स्मृतिसम्भवः । द्वापरे तु पूराणोक्तः कलावागमसम्मतः ॥ कूलार्णवतन्त्र ।

महानिर्वाण में कहा गया है कि शंकर ने किल के मानवों के कल्याण के लिये तन्त्र का उपदेश पार्वती को दिया था। अनेक ग्रन्थों में तन्त्र की विभिन्न परिभाषायें प्राप्त होती हैं। वाराही ग्रन्थ में उन ग्रन्थों को तन्त्र कहा गया है जिनमें मृष्टि, प्रलय, देवतार्चन, सर्वसाधन, पुरश्चरण, षट्कर्म (शान्ति, वशीकरण, स्तम्भन, विद्वेषण, उच्चाटन तथा मारण), साधन एवं ध्यान योग का वर्णन हो।

सृष्टिञ्च प्रलयञ्चैव देवतानां यथार्चनम् । साधनं चैव सर्वेषां पुरञ्चरणमेव च ॥ षट्कर्मसाधनं चैव ध्यानयोगञ्चतुर्विधः । सप्तिभिलंक्षणैर्युक्तमागमं तद् विदुर्बुधाः ॥

तन्त्र ग्रन्थों की दूसरी परिभाषा यह है—''देवता के स्वरूप, गुण, कर्म आदि का जिनमें चिन्तन किया गया हो, तद्विषयक मन्त्रों का उद्धार किया गया हो, उन मन्त्रों को या में संयोजित कर देवता का ध्यान तथा उपासना के पाँच अंग—पटल, पद्धति, कवच, नामसहस्र और स्तोत्र—श्यवस्थित रूप से दिखलाये गये हों, उन ग्रन्थों को तन्त्र

कहते हैं।" भारतीयदर्शन-पं० बलदेव उपाध्याय प्० ५४२। तन्त्र ग्रन्थ दो प्रकार के होते हैं — वेदानुकूल एवं वेदबाह्य। तन्त्रों के कई सिद्धान्त तथा आचार वेदानुकूल हैं तथा इनका स्रोत वेदों में दिखाई पड़ता है; जैसे पाब्चरात्र एवं शैवागम के कई सिद्धान्त । शाक्त आगम वेदानुकूल न होकर वेद बाह्य होता है । पर इसके भी कुछ सिद्धान्त वैदिक हैं। तन्त्र के तीन विभाग माने जाते हैं — ब्राह्मण, बीद एवं जैन तन्त्र । बाह्मण तन्त्र के भी तीन विभाग हैं —वैष्णवागम (पाञ्चरात्र या भागवत ) शैवागम एवं शाक्तागम । इन तीनों के क्रमशः तीन उपास्य देव हैं—विष्णु, शिव तथा शक्ति । तीनों के परिचय पृथक-पृथक् दिये गए हैं। तन्त्र का साहित्य अत्यन्त विपुल एवं प्रौढ़ है किन्तु इसका अधिकांश अभी तक अप्रकाशित है।

आधारग्रन्थ-भारतीयदर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय।

तत्त्वगुणादर्श-इस चम्पूकाव्य के प्रणेता श्री अण्णयार्य हैं। इनका समय १६७५ से १७२५ ई० के आसपास है। इनके पिता का नाम श्रीदास ताताचार एवं पितामह का नाम अण्णयाचार्यथा जो श्रीशैल परिवार केथे। इस चम्पू में वार्तात्मक शैली में शैव एवं वैष्णव सिद्धान्त की अभिव्यंजना की गयी है। तत्त्वार्थनिरूपण एवं कवित्व चमत्कार दोनों का सम्यक् निदर्शन इस काव्य में किया गया है। यह काव्य अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२२९५ में प्राप्त होता है। कवि ने रचना का उद्देश्य इन शब्दों में प्रकट किया है-

तत्त्वनिर्धारणबृद्धेः स्तम्भनादतथात्वहक् । वैष्णवस्त्वभवद् भूष्णुः सत्त्वतस्तत्त्व-वित्तमः ॥ ६ ॥

आधारग्रन्थ — चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी।

ताण्ड्य या पञ्चिवंदा ब्राह्मण-इसे ताण्ड्य महाब्राह्मण भी कहा जाता है। इसका संबंध 'सामवेद' की ताण्डि शाखा से है, इसीलिए इसका नाम ताण्डय है। इसमें पचीस अध्याय हैं, अतः इसे 'पञ्चिविश' भी कहते हैं। विशालकाय होने के कारण इसकी संज्ञा 'महाब्राह्मण' है। इस महाब्राह्मण में यज्ञ के विविध रूपों का प्रतिपादन किया गया है जिसमें एक दिन मे लेकर सहस्रों वर्षों तक समाप्त होनेवाले यज्ञ वर्णित हैं। प्रारम्भिक तीन अध्यायों में त्रिवृत, पञ्चदश, सप्तदश आदि स्तोमों की विष्ट्रतियाँ विस्तारपूर्वंक वर्णित है तथा चतुर्थं एवं पंचम अध्यायों में 'गवामयन' का वर्णन किया गया है। षष्ठ अध्याय में ज्योतिष्टोम, उक्थ एवं अहिरात्र का वर्णन एवं सात से नवम अध्याय में प्रात: सवन, माध्यदिन सवन, सायं सवन और रात्रि पूजा की विधि कथित है । दशम से १५ अध्याय तक द्वादशाह यागों का विधान है । इनमें एक दिन से प्रारम्भ कर दसवें दिन तक के विधानों एवं सामों का वर्णन है। १६ से १९ अध्याय तक अनेक प्रकार के एकाह यज्ञ वर्णित हैं एवं २० से २२ अध्याय तक अहीन यज्ञों का विवरण है। (अहीन यज्ञ उस यज्ञ सोमभागको कहते हैं जिसमें तीनों वर्णों का अधिकार रहे ) २३ से २५ तक सत्रों का वर्णन किया गया है। इस ब्राह्मण का मुख्य विषय है

साम तथा सोम यागों का वर्णन । कहीं-कहीं सामों की स्तुति एवं महत्व प्रदर्शन के लिए मनोरंजक आख्यान भी दिये गए हैं तथा यज्ञ के विषय से सम्बद्ध विभिन्न ब्रह्म-वादियों के अनेक मतों का भी उल्लेख किया गया है।

क—इसका प्रकाशन बिब्लोथिका इण्डिका (कलकत्ता) में १८६९-७४ में हुआ था जिसका सम्पादन ए० वेदान्तवगीश ने किया था। ख—श्री आनन्दचन्द्र सम्पादित, कलकत्ता १८४० ई०। ग—सायण भाष्य सिंहत चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी से प्रकाशित। घ—डा० कैलेण्ड द्वारा आंग्छ अनुवाद बिब्लोथिका, कलकत्ता से १९३२ में विशिष्ट भूमिका के साथ प्रकाशित।

तीर्थ-यात्रा-प्रबन्ध चम्पू—इस चम्पू काव्य के रचियता का नाम समरपुंगव दीक्षित है। ये वाधूलगोत्रीय ब्राह्मण थे और इनका जन्म दक्षिण के वटवनाभिधान संज्ञक नगर में हुआ था। ये अप्पय दीक्षित के शिष्य थे अतः इनका समय सोलहवीं शताब्दी का उत्तरार्ध है। इनके पिता का नाम वेंकटेश तथा माता का नाम अनन्तम्मा था। इसमें नौ उछ्वास हैं और उत्तर एवं दक्षिण भारत के अनेक तीर्थों का वर्णन किया गया है। इस चम्पू में नायक द्वारा तीर्थाटन का वर्णन है पर कहीं भी उसका नाम नहीं है। किव के भ्राता सूर्यनारायण ही इसके नायक ज्ञात होते हैं। किव ने स्थान-स्थान पर प्रकृति के मनोरम चित्र का अंकन किया है। तीर्थयात्रा के प्रसंग में श्रृङ्गार के भयानक चित्र भी स्थल-स्थल पर उपस्थित किये गए हैं और इतिप्रेषण, चन्द्रोपालम्भ एवं कामपीड़ा के अतिरिक्त भयानक रित्युद्ध का भी वर्णन किया गया है। भारत का काव्यात्मक भौगोलिक चित्र प्रस्तुत करने में किव पूर्णतः सफल हुआ है। सेतुवर्णन का चित्र रमणीय है—

चलकङ्कणैः पयोनिधिशयने वेलावधूमिहस्तैयैः।

आस्फालितोरुभागः स्विपतीव चकास्ति सेतुराजोऽयम् ॥ ४।२७

इसका प्रकाशन काव्यमाला (३६) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई से १९३६ में हो चुका है। इसी किव का दूसरा ग्रन्थ 'आनन्दकन्द चम्पू' है जो अप्रकाशित है। इसमें आठ आश्वास हैं और रचनाकाल १६१३ ई० है। इस चम्पू में शैव सन्तों तथा सन्तिनियों का जीवनवृत्त विणित है।

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का विवेचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डा० छिबनाथ त्रिपाठी।

तैत्तिरीय आरण्यक—यह 'ऋग्वेद' का आरण्यक है जिसमें दस प्रपाठक या परिच्छेद हैं। इन्हें 'अरण' कहा जाता है तथा इनका नामकरण प्रत्येक अध्याय के आदि पद के अनुसार किया गया है; जैसे भद्र, सहबे, चित्ति, पुज्जते, देववै, परे, शीक्षा, बहनविद्या, भृगु एवं नारायणीय। इसके सप्तम्, अण्टम एवं नवम प्रपाठकों (सिम्मिलित) को 'तैत्तिरीय उपनिषद्' कहा जाता है। प्रपाठक अनुवाकों में विभाजित हैं तथा नवम प्रपाठक तक अनुवाकों की संख्या १७० है। इसमें 'ऋगवेद' की बहुत सी ऋचाओं के उद्धरण दिये गये हैं। प्रथम प्रपाठक में आरुण केतुक संज्ञक अग्नि की उपा-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

सना का वर्णन है तथा द्वितीय में स्वाध्याय और पञ्चमहायज्ञ वर्णित हैं। इस प्रपाठक में गंगा-यमुना के मध्य देश की पवित्रता स्वीकार कर मुनियों का निवास-स्थान बतलाया गया है। तृतीय प्रपाठक में चतुर्होत्र चिति के उपयोगी मंत्र वर्णित हैं तथा चतुर्थ में प्रवर्थ के उपयोग में आनेवाले मंत्रों का चयन है। इसमें शत्रु का विनाश करने के लिये अभिचार मंत्रों का भी वर्णन है। पञ्चम में यज्ञीय संकेत एवं षष्ट में पितृमेधविषयक मन्त्र हैं। इसका प्रकाशन १८९८ ई० में पूना, आनन्दाश्रम सीरीज से हुआ है जिसके सम्पादक हैं एच्० एन्० आप्टे।

तैत्तिरीय-उपनिषद्—यह उपनिषद 'कृष्ण यजुर्वेद' की तैत्तिरीय शाखा के अन्तर्गत तैत्तिरीय आरण्यक का अंश है। 'तैत्तिरीय आरण्यक' में दस प्रपाठक या अध्याय हैं एवं इसके सातवें, आठवें एवं नवें अध्याय को हो तैत्तिरीय उपनिपद् कहा जाता है। इसके तीन अध्याय क्रमशः शिक्षावल्ली, ब्रह्मानन्दबल्ली एवं भृगुवल्ली के नाम से प्रसिद्ध हैं। इसका सम्पूर्ण भाग गद्यात्मक है। 'शिक्षाबल्ली' नामक अध्याय में वेद मन्त्रों के उच्चारण के नियमों का वर्णन है तथा शिक्षा समाप्ति के पश्चात् गुरु द्वारा स्नातकों को दी गई बहुमूल्य शिक्षाओं का वर्णन है। 'ब्रह्मानन्द-बह्नी' में ब्रह्मप्राप्ति के साधनों का निरूपण एवं ब्रह्मविद्या का विवेचन है। प्रसंग-वशात् इसी बल्ली में अन्तमय, प्राणमय, मनोमय, विज्ञानमय तथा आनन्दमय इन पञ्चकोशों का निरूपण किया गया है। इसमें बताया गया है कि ब्रह्म हृदय की गुहा में ही स्थित है अतः मनूष्यों को उसके पास तक पहुँचने का मार्ग खोजना चाहिए; किन्तू वह मार्गतो अपने ही भीतर है। ये मार्ग हैं—पंचकोश या शरीर के भीतर एक के अन्दर एक पाँच कोठरियाँ। अन्तिम कोठरी अर्थात् आनन्दमय कोश में ही ब्रह्म का निवास है जहाँ पहुँच कर जीव रस को प्राप्त कर आनन्द का अनूभव करता है। 'भृगुबल्ली' में ब्रह्मप्राप्ति का साधन तप एवं पञ्चकीषों का विस्तारपूर्वक वर्णन है। इस अध्याय में अतिथि-सेवा-महत्त्व एवं उसके फल का वर्णन भी है। इसमें ब्रह्म को आनन्द मान कर सभी प्राणियों की उत्पत्ति आनन्द से ही कही गई है।

तैत्तिरीय प्रातिशाख्य—इस प्रातिशाख्य का सम्बन्ध 'तैत्तिरीय संहिता' के साथ है। यह दो खण्डों में विशाजित है एवं प्रत्येक में १२ अध्याय हैं। इस ग्रन्थ की रचना सूत्रात्मक है। प्रथम प्रश्न या अध्याय में वर्ण-समाम्नाय, शब्दस्थान, शब्द की उत्पत्ति अनेक प्रकार की स्वर एवं विसर्ग सन्धि तथा मूर्ध्यन्य-विधान का विवेचन है। द्वितीय प्रश्न में णत्वविधान, अनुस्वार, अनुनासिक, अनुनासिक, स्वरितमेद तथा संहिताक्ष्य का विवरण प्रस्तुत किया गया है। इसपर अनेक व्याख्याएँ प्राप्त होती हैं जिनमें तीन प्रकाशित हो चुकी हैं। माहिषय कृत 'पाठकम सदन', सोमचार्य कृत 'त्रिभाष्य-रत्न' तथा गोपालयज्वा कृत 'वैदिकाभरण'। इनमें प्रथम भाष्य प्राचीनतम है।

क — इसका प्रकाशन ह्विटनी द्वारा सम्पादित 'जर्नल ऑव द अमेरिकन ओरियण्टल सोसाइटी, भाग ९, १८७१ में हुआ था। ख— रंगाचार्य द्वारा सम्पादित, मैसूर से प्रकाशित १९०६।

तैत्तिरीय ब्राह्मण-यह 'कृष्ण यजुर्वेदीय' शाखा का ब्राह्मण है। इसमें तीन अध्याय हैं। यह तैतिरीय संहिता से भिन्न न होकर उसका परिशिष्ट ज्ञात होता है। इसका पाठ स्वरयुक्त उपलब्ध होता है जिससे इसकी प्राचीनता सिद्ध होती है। इसके अध्यायों को काण्ड कहा जाता है। प्रथम एवं द्वितीय काण्ड में अध्याय या प्रपाठक हैं एवं तृतीय में १३ अध्याय हैं। तैतिरीय संहिता में न हुए कई यज्ञों का विधान इस ब्राह्मण में किया गया है तथा सहिता में प्रतिपादित यज्ञों की प्रयोग विधि का विस्तार-पूर्वंक वर्णंन है। इसके प्रथम काण्ड में अग्न्याधान, गवामयन, वाजपेय, सोम, नक्षत्र-त्रेष्ट्र एवं राजसूय का वर्णन है तथा द्वितीय में अग्निहोत्र, उपहोम, सोत्रमणि, बृहस्पति-सव, वैश्यसव आदि अनेकानेक सवों का विवरण है। इसमें 'ऋग्वेद' के अनेक मन्त्र उद्धृत हैं और अनेक नवीन भी हैं। तृतीय काण्ड की रचना अवान्तरकालीन मानी गई है। इसमें सर्वप्रथम नक्षत्रेष्टि का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है और 'सामवेद' को सना वेदों में शीर्ष स्थान प्रदान कर मूर्ति और वैश्य की उत्पत्ति ऋक से. गिन एवं क्षत्रिय की उत्पत्ति यजूप मे एवं ज्योति और स्वाह्मण की उत्पत्ति सामवेद से बत-लाई गई है। ब्राह्मण की उत्पत्ति होने के कारण सामवेद का स्थान सर्वोच्च है। अञ्चमेध का विधान केवल क्षत्रिय राजाओं के लिए किया गया है तथा इसका वर्णन बड़े विस्तार के साथ है। इसमें शुद्र को यज्ञ के लिए अपवित्र मान कर उसके द्वारा दुहे गए गाय के दूध को यज्ञ के लिए अग्राह्य बनलाया गया है। पूराणों की कई (अवतार सम्बन्धी ) कथाओं के संकेत यहाँ हैं तथा वराह अवतार का स्पष्ट उल्लेख है। इसमें वैदिक काल के अनेक ज्योतिपविषयक तथ्य भी उहित्वित हैं। इसका प्रथम प्रकाशन एवं सम्पादन आर० मित्र द्वारा हुआ था। (बिब्लोथिका इण्डिका में १८५५-७०) आनन्दाश्रम सीरीज, पूना से १९९८ में प्रकाशित तथा श्री एन० गोडबोले द्वारा सम्पा-दित । श्री सामशास्त्री सम्पादित, मैसूर १९२१।

त्रिपुरविज्ञय चम्पू— (हितीय)— इस चम्पू काव्य के रचियता नृसिंहाचायं थे। यं तंजोर के भोंसलानरेश एकोजि के अमात्यप्रवर थे। भारद्वाज गोत्रोत्पन्न आनन्द यज्वा इनके पिता थे। 'त्रिपुरविजयचम्पू' साधारण कोटि का काव्य है जिसमें कुल ३८ इलोक हैं। यह रचना अभी तक अप्रकाशित है तथा इसका विवरण तंजोर कैटलाग संख्या ४०३६ में प्राप्त होता है। इसका समय सोलहवीं शताब्दी के मध्य के आसपास रहा होगा। प्रारम्भ में गणेश एवं शिव की वन्दना करने के पश्चात् कैलाश पर्वत का वर्णन किया गया है। इसमें त्रिपुरदाह की पौराणिक कथा का संक्षेप में वर्णन है। इसका अन्तिम इलोक इस प्रकार है—

ब्रह्मादयोपि ते सर्वे प्रणम्य परमेश्वरम् । तदाज्ञां शिरसा धृत्वा स्वं स्वं धाम प्रपेदिरे ॥ ३८ ॥

आधार ग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी । निपुरिविजय चम्पू—(प्रथम) इस चम्पू काव्य के रचियता अतिरात्रयाजिन् हैं। ये नीलकण्ठ दीक्षित (दे० नीलकण्ठिवजय चम्पू) के सहोदर भ्राता थे, अतः इनका समय सत्रहवीं शती का मध्य सिद्ध होता है। यह ग्रन्थ चार आश्वास में प्राप्त हुआ है और अभी तक अप्रकाशित है। इसके प्रथम तथा चतुर्थ आश्वास के कमशः प्रारम्भ एवं अन्त के कतिपय पृष्ठ नष्ट हो गए हैं। इसका विवरण तंजोर कैंटलाग संख्या ४०३७ में प्राप्त होता है। इसके अन्त में यह श्लोक है—

> दृष्टीभूतभुजंगलोकमभितो व्याकीणंरत्नोत्करं। व्यावल्गज्जलजन्तुकान्तवडवावक्त्रानलाडम्बरम् । कल्लालै: स्थलतः क्षणात् स्वयमुपर्युत्प्लुत्य दुग्धाणंवः प्रायेणायतबृदुवृदाकृतिधरस्तुणीरभावं य—॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन —डॉ • छविनाथ त्रिपाठी ।

त्रिविक्रमभट्ट—ये 'नलचम्पू' नामक चम्पू काव्य के रचियता हैं। [दे० नलचम्पू] इनकी कृति संस्कृत साहित्य का प्राचीनतम चम्पूकाव्य है। इन्होंने 'नलचम्पू' में अपने कुलगोत्रादि का जो विवरण प्रस्तुत किया है उसके अनुसार इनका जन्म शाण्डित्य गोत्र में हुआ था। इनके पितामह का नाम श्रीधर तथा पिता का नाम नेमादित्य या देवादित्य था।

नलचम्पू की प्रथम गद्यपंक्ति ( चीलम्बा संस्करण पृ० १३ )

'नलचम्पू' का समय उसके अन्तरंग एवं बहिरंग प्रमाणों के आधार पर निश्चित किया गया है। इसके प्रारम्भ में किव ने अनेक किवयों का उल्लेख किया है जिनमें गुणाड़्य तथा बाण हैं। धाराधीश महाराज भोजकृत 'सरस्वतीकण्डाभरण' में 'नलचम्पू' के पष्ठ उच्छ्वास का एक ब्लोक प्राप्त होता है। इन दो संकेतों के आधार पर त्रिविकमभट्ट का समय सुगमतापूर्वक निर्धारित किया जा सकता है। महाकिव बाण महाराज हर्षवर्धन के सभा-किव थे, जिनका समय ६०६-६४७ या ४८ ई० है तथा भोज का समय १०१४-१०४५ ई० है। इनके अतिरिक्त राष्ट्रकूटवंशीय नृप इन्द्र तृतीय का ९१४ ई० (शकवर्ष ६३६) का एक शिलालेख गुजरात के बगुम्रा नामक ग्राम में प्राप्त

हुआ है जिसमें लेखक के रूप में नेमादित्य-तनय त्रिविक्रमभट्ट का नाम है । इन प्रमाणों के आधार पर त्रिविक्रमभट्ट का समय दशम शताब्दी का प्रथमार्ध निश्चित होता है ।

त्रिविक्रमभट्ट इन्द्रराज तृतीय के सभापण्डित थे। इन्द्रराज के सम्बन्ध में दो शिलालेख गुजरात में एवं एक शिलालेख महाराष्ट्र में भी प्राप्त हुआ है। इतिहास के विविध प्रन्थों में भी इन्द्रराज तृतीय का विवरण प्राप्त होता है। दि० श्री विश्वनाथ रेऊ रचित 'भारत के प्राचीन राजवंश' (राष्ट्रकूट) भाग ३ पृ० ५०—५२ ] इन्द्रराज तृतीय ने अपने राज्याभिषेक के अवसर पर अनेक प्रकार के दान दिये थे उनका उल्लेख अभिलेख में किया गया है तथा इन प्रशस्तियों के लेखक त्रिविक्रम भट्ट ही बताये गए हैं—

श्रीत्रिविकमभट्टेन नेमादित्यस्य सूनुना । कृता शस्ता प्रशस्तेयमिन्द्रराजाङ्घ्रिसेवया ॥

इन्द्रराज की प्रशस्ति के ब्लोक की ब्लेपमयी शैली 'नलचम्पू' के ब्लेपबहुल पद्यों से साम्य रखती है—

कृतगोवर्धनोद्धार—हेलोन्मूलित मेरुणा । उपेन्द्रमिन्द्रराजेन जित्वा येन न विस्मितम् ॥ विविक्तम भट्ट के नाम पर दो ग्रन्थ प्रचलित हैं—'मदालसाचम्पू' एवं 'नलचम्पू'। तुलनात्मक दृष्टि से विचार करने पर दोनों का लेखक एक ही व्यक्ति सिद्ध नहीं होता । 'नलचम्पू' की शैली श्लेष-प्रधान है पर 'मदालसाचम्पू' में श्लेष का अभाव है 'नलचम्पू' उच्छ्वासों में विभक्त है और 'मदालसाचम्पू' का विभाजन उल्लास में किया गया है। 'नलचम्पू' में ग्रन्थकार ने अपने गोत्रादि का परिचय दिया है पर 'मदालसाचम्पू' में इस प्रकार के कोई संकेत नहीं हैं। नीसारी का शिलालेख, जिसमें त्रिविक्रमभट्ट ने अपने आश्रयदाता का प्रशस्तिगान किया है, रचना-शैली की दृष्टि मे उत्तम काव्य का रूप प्रस्तुत करता है और उसकी शैली 'नलचम्पू' से मिलती-जुलती है।

जयित विबुधवन्धुविन्ध्यविस्तारिवक्षः — स्थलविमलविलोलकौस्तुभः कंसकेतुः ।
मुखसरसिजरङ्गे यस्य नृत्यन्ति लक्ष्म्याः स्मरभरपरिताम्यत्तारकास्ते कटाक्षाः ॥
'नलचम्पू' में महाराज नल एवं दमयन्ती के प्रणय का वर्णन है । यह ग्रन्थ सात
उच्छ्वासों मे है । इसमें नल की सम्पूर्ण जीवन-गाथा न होकर अधूरा जीवन चित्रित है
तथा ग्रन्थ बीच में ही समाप्त हो जाता है । नल द्वारा देवताओं का सन्देश दमयन्ती
को सुनाने तक की कथा ही इसमें विणत है । पंडितों में 'नलचम्पू' के अधूरा रहने की
एक किम्बदन्ती प्रचलित है ।

"किसी समय समस्त शास्त्रों में निष्णात देवादित्य नाम के राजपण्डित थे। उनका लड़का त्रिविक्रम था। प्रारम्भ में उसने कुकर्म ही सीखे थे किसी शास्त्र का अभ्यास नहीं किया था। एक समय किसी कार्यवश देवादित्य दूसरे गाँव चल्ने गए। राजनगर में उनकी अनुपस्थित जान कर एक विद्वान् राजभवन आया और राजा से कहा, राजन् मेरे साथ किसी विद्वान् से शास्त्रार्थं कराइये, अन्यथा मुझे विजय-पत्र दीजिए। राजा ने दूत को आदेश दिया कि वह देवादित्य को बुला लाये। राजदूत के द्वारा जब यह जात हुआ कि देवादित्य कहीं बाहर गए हैं तो उसने उनके पुत्र त्रिविक्रम को ही शास्त्रार्थं के लिये

बुलवा लिया। त्रिविकम बड़ी चिन्ता में पड़े। शास्त्रार्थ का नाम सुनते ही उनका माथा ठनक गया। अन्ततः उन्होंने सरस्वती की स्तृति की—"मां भारती मुझ मूर्ख पर कृपा करो। आज यहाँ पर आये हुए इस महापण्डित से आप के भक्त का यश क्षीण न हो जाय। उसके साथ शास्त्रार्थ में मुझे विजयी बनाओ।" पितृ-परम्परा से पूजित कुलदेवी सरस्वती ने उसे वर दिया, "जब तक तुम्हारे पिता लीट कर नहीं आते हैं तुम्हारे मुख में निवास कर्ष्ट्यो।"

वर की महिमा से राजसभा में अपने प्रतिद्वन्द्वी को पराजित कर राजा द्वारा बहुविध सम्मान पाकर त्रिविकम छौटा। घर आकर उसने सोचा कि पिता जी के आगमन-काल तक सरस्वती मेरे मुख में रहेगी। तब तक यश के लिए मैं कोई प्रबन्ध क्यों न लिख डालूँ। अतः उसने पुण्यश्लोक नल के चरित्र को गद्य-पद्य में लिखना शुरू किया। इस तरह सातवें उछ्वास को समाप्ति के दिन पिताजी का आगमन हो गया और सरस्वती उनके मुख से बाहर चली गई। इसलिए नलयम्पू ग्रन्थ अपूर्ण रह गया।" नलचम्पू की भूमिका (चौलम्भा संस्करण) पृ० ११-१२ से उद्वृत। पर इस किव-दन्ती में अधिक सार नहीं है क्योंकि विविक्रमभट्ट की अन्य रचनाएँ भी प्राप्त होती हैं।

'नलचम्पू' की रचना श्रीहर्षचिरित 'नैषधचिरित' से प्रभावित है। दोनों की कथाओं एवं वर्णनों में आइचर्यजनक साम्य देखकर अनुमान किया जाता है कि त्रिविक्रमभट्ट ने उक्त महाकाव्य से प्रेरणा ग्रहण की होगी। संस्कृत-माहित्य में इलेप-प्रयोग के लिए त्रिविक्रमभट्ट की अधिक प्रसिद्धि है। इनकी इलेप-योजना की विशेषता उसकी सरलता में है तथा उसमें सभंग पदों का आधिक्य है। छोटे छोटे अनुष्टुप् छन्दों में सभंग पदों की योजना कर किव ने अनुष्म सान्दर्य की मृष्टि की है—

अप्रगल्माः पदन्यामे जननीरागहेतवः। सन्त्येके बहुलालापाः कवयो बालका इव ॥ १ । ६

पदों के प्रयोग में अनिपुण (किवता के प्रति) लोगों में वैराग्य उत्पन्न कर देने बाले तथा बहुत-सी असार बातों के कहने बाले किव उन बच्चों की तरह हैं जो (पृथ्वी पर) पद (पैर) रखने में अनिपुण, माता के प्रेमोत्पादक (जननीरागहेतु), तथा बहुत-सी अव्यक्त बातों को कहते या बहुत लार पीते हैं। श्लेष-प्रिय होने के कारण शाब्दीकीड़ा के प्रति इनका रुझान अधिक है, अतः किव कथा के इतिवृत्त की परवान कर श्लेष-योजना एवं वर्णन-वाहुल्य के द्वारा ही किवत्व का प्रदर्शन करता है। यह शाब्दीकीड़ा सर्वंत्र दिखाई पड़ती है और भावात्मक स्थलों में भी किव इसके प्रयोग से चूकता नहीं। इनका प्रकृति-चित्रण भी श्लेष के भार से बोझिल दिखाई पड़ता है। किव ने मुख्यतः प्रकृति का वर्णन उद्दीपन के ही रूप में किया है। 'नलचम्पू' के टीकाकार चण्डपाल ने इनकी प्रशस्त में निम्नोक्त श्लोक लिखा है—

शक्तिस्त्रिविकमस्येव जीयाल्लोकातिलंघिनी । दमयन्ती प्रबन्धेन सदाबलिमतोदिता ॥ आधारग्रन्थ—१. संस्कृत-कविन्दर्शन —डॉ० भोलाशंकर व्यास २. संस्कृत सुकवि समीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय ३. नलचम्पू-हिन्दी टीका सहित—चौखम्बा प्रकाशन ।

दश्चस्मृति — इस स्मृति के रचियता दक्ष नामक ऋषि हैं। इनका उल्लेख याज्ञवल्वयस्मृति में भी हुआ है तथा विश्वरूप, मिताक्षरा एवं अपराकं ने दक्षस्मृति के उद्धरण दिये हैं। जीवानन्दसंग्रह में उपलब्ध 'दक्षस्मृति' में ७ अध्याय तथा २२० इलोक हैं। इसमें विणत विषयों की सूची इस प्रकार है — चार आश्रम का वर्णन, ब्रह्मचारियों के दो प्रकार, द्विज के आह्निक धर्म, कमीं के विविध प्रकार, नी प्रकार के कमीं का विवरण, नौ प्रकार के विकर्म, नौ प्रकार के गुप्तकर्म, खुलकर किये जाने वाले नो कम, दान में न दिये जाने वाले पदार्थ, दान, अच्छी पत्नी की स्तृति, शौच के प्रकार, जन्म एवं मरण के समय होने वाले अशौच का वर्णन, योग तथा उसके षडंग, साधुओं द्वारा त्याज्य आठ पदार्थों का वर्णन। दक्षकृत निम्नांकित दो इलोक अत्यन्त प्रचलित हैं।

सामान्यं याचितं न्यस्तमाधिदाराश्च तद्धनम् । अन्वाहितं च निक्षेपः सर्वस्वं चान्वये सति ॥ आपत्स्विप न देयानि नव वस्तूनि पण्डितैः । यो ददाति स मूढात्मा प्रायश्चित्तीयतेनरः ॥

आधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास (खण्ड १)—डॉ॰ पी॰ वी॰ काणे हिन्दी अनुवाद ।

दत्तात्रेय चम्पू — इस चम्पू काव्य के रचियता दत्तात्रेय किव हैं। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम चग्ण है। इनके पिता का नाम वीरराघव एवं माता का नाम कुष्पमा था। ये मीनाक्ष्याचार्यं के शिष्य थे। इस चम्पू काव्य में विष्णु के अवतार दत्तात्रेय का वर्णंन किया गया है जो तीन उल्लासों में समाप्त हुआ है। काव्य का मंगलाचरण गणेश की वन्दना से हुआ है। इसकी रचना साधारण कोटि की है और ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है। इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२३००० में प्राप्त होता है।

भजे गनाननं चित्ते प्रत्यूहविनिवृत्तये। देवासुरमृधे स्कन्दो यमंचित सतीसुतम्॥१।१॥ दत्तात्रेयोदयकथामधिकृत्य गरीयसीम्। दत्तात्रेयकविचके चम्पूकाव्यमनुत्तमम्॥१।४॥

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डाँ० छिविनाथ त्रिपाठी ।

द्णडी—महाकवि दण्डी संस्कृत के सुप्रसिद्ध गद्यकाव्यकार हैं। किंवदन्ती की परम्परा के अनुसार उन्होंने तीन प्रबन्धों की रचना की थी। इनमें एक 'दशकुमारचरित' है और दूसरा 'काव्यादर्श'। तीसरी रचना के सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद है। पिशेल ने बताया है कि तीसरी कृति 'मृच्छकटिक' ही है जो भ्रमवश यह शुद्रक

१४ सं० सा०

की रचना के नाम से प्रसिद्ध है। इस मत की पुष्टि उन्होंने 'मृच्छकटिक' एवं 'दशकुमार-चरित' में विणित सामाजिक सम्बन्धों के साहश्य के कारण की है। उन्होंने अपने कथन को सिद्ध करने के लिए 'मुच्छकटिक' एवं 'काव्यादर्श' में प्राप्त होने वाले इस इलोक को 'लिपतीव तमोंगानि' आधार बनाया है। उनका कहना है कि दण्डी ने बिना नाम दिये ही इस क्लोक को 'काव्यादर्श' में उद्भृत किया है। पर, इतने भर से ही दण्डी 'मृच्छ-कटिक' के रचियता सिद्ध नहीं होते । कुछ विद्वानों ने 'छन्दोविचिति' को दण्डी की तृतीय कृति माना है, क्योंकि इसका संकेत 'काव्यादर्श' में भी प्राप्त होता है। पर डॉ॰ कीय इस विचार से सहमत नहीं हैं। उनके अनुसार 'छन्दोविचिति' तथा 'कालपरिच्छेद' दण्डी की स्वतन्त्र रचना न होकर 'काव्यादर्श' के दो परिच्छेद थे। 'काव्यादर्श' एवं 'दशकुमारचरित' के रचयिता की अभिन्तता के सम्बन्ध में भी सन्देह प्रकट किया गया है। 'काव्यादर्श' में दण्डी ने गद्यकाव्य के जिन नियमों का प्रतिपादन किया है उनका पालन 'दशकुमारचरित' में नहीं किया जा सका है। अतः एक ही व्यक्ति द्वारा प्रतिपादित सिद्धान्त की अपने ग्रन्थ में अवहेलना करने से विद्वान इसे दण्डी की रचना नहीं मानते । पर दोनों ग्रन्थों की भिन्नता का समाधान इस प्रकार किया गया है कि 'दशकुमारचरित' कवि की युवावस्था की कृति है, अतः इसमें सभी नियमों का पालन नहीं किया जा सका है। 'काव्यादर्श' की रचना इन्होंने प्रौढ़ावस्था में की होगी। दण्डी की तीसरी रचना 'अवन्तिसून्दरी कथा' को कहा जाता है। यह ग्रन्थ अपूर्ण रूप में प्रकाशित हो चुका है और अधिकांश विद्वान इस (अपूर्ण) ग्रन्थ को ही दण्डी की तीसरी रचना मानने के पक्ष में हैं। इस प्रकार परम्परागत विचार की पृष्टि हो जाती है-

> त्रयोऽभ्नयस्त्रयो देवास्त्रयो वेदास्त्रयो गुणाः । त्रयो दण्डिप्रबन्धाःच त्रिषु लोकेषु विश्रुताः ॥

राजशेखर-सूक्तिमुक्तावली ४।७४

'अवन्तिमुन्दरीकथा' में दण्डी के जीवनवृत्त के सम्बन्ध में जानकारी प्राप्त होती है। यह रचना पद्यबद्ध है जिसकी एक रचना के अनुसार दण्डी भारिव के प्रपीत्र सिद्ध होते हैं। पर बाद में इसका नवीन पाठ प्राप्त होने पर भारिव दण्डी के प्रपितामह दामोदर के मित्र सिद्ध हुए।

> स मेधावी कविविद्वान् भारवि प्रभवं गिराम् । अनुरुध्याकरोन्मैत्रीं नरेन्द्रे विष्णुवर्धने ॥ १।२३

दण्डी के काल-निर्धारण में भी मतैक्य नहीं दिखाई पड़ता है। 'काव्यादर्श' के आधार पर इनका समय-निर्धारण आसान हो गया है। दण्डी को बाण से २०-२५ वर्ष पूर्व माना जाता है। साम्प्रतिक विद्वानों के मतानुसार दण्डी का समय सप्तम शती का उत्तरार्ध है। इस मत के पोषक प्रो० आर० नरसिंहाचार्य, डॉ० बेलबेलकर एवं आचार्य बलदेव उपाध्याय आदि हैं। पर यह मत बाण और दण्डी के ग्रन्थों की तुलना करने पर अमान्य ठहर जाता है। दण्डी बाण के पूर्ववर्त्ती थे। उनका गद्य बाण की

अपेक्षा कम अलंकृत एवं श्लेष-वक्रोक्ति अलंकारों से बोझिल न होकर प्रसाद गुण युक्त है। यदि दण्डी बाण के परवर्त्ती होते तो उनकी शैंली भी निश्चित रूप से अलंकृत होती। दूसरी बात यह है कि 'दशकुमारचरित' में जिस समाज का चित्रण किया गया है वह हपवर्धन के पूर्व भारत से सम्बद्ध है। उन्होंने गुप्त साम्राज्य के ह्रासोन्मुख होने के कारण भारतीय समाज में व्याप्त अव्यवस्था एवं स्वच्छन्दता का चित्रण किया है। अतः वे निश्चित रूप मे हर्षवर्धन के पूर्ववर्त्ती हैं और इस दृष्टि से उनका समय ६०० ईस्वी के आस पास निश्चित होता है।

'काव्यादर्श' अरुंकार ग्रन्थ है । 'दशकुमारचरित' में आठ कुमारों की रोचक कथा वर्णित है। दि॰ दशकूमार चरित ] इस समय प्राप्त होने वाले 'दशकूमारचरित' में दो पीठिकाएँ हैं - पूर्व पीठिका एवं उत्तरपीठिका। पूर्व पीठिका में पाँच उच्छ्वास हैं और आठ उच्छ्वासों में पुनः कथा का वर्णन है। उत्तरपीठिका पांच या **छ**ह पृष्ठों की है। पूर्वपीठिका के सम्बन्ध में विद्वानों का कहना है कि यह दण्डी की रचना न होकर परवर्त्ती जोड़ है तथा इसका मंगलाचरण 'ब्रह्माण्डच्छत्रदण्डः' भी दण्डी कृत नहीं है। पूर्वपीठिका के इस रूप को ग्यारहवीं शताब्दी से प्राचीन माना जाता है क्योंकि यही ब्लोक भोज रचिन 'सरस्वती कण्ठाभरण' में भी प्राप्त होता है। पूर्वपीठिका की शैली कृतिम है और उस पर बाणोत्तर काल की हासोन्मूखो काव्यशैली का प्रभाव है। इसकी शैली में शाब्दी एवं आर्थी कीडा का संघात दिखाई पडता है। दण्डी रचित मूल 'दशकुमारचरित' में राजवाहन एवं उनके सात माथियों की कथा है। पूर्वपीठिका एवं उत्तरपीठिका के दृष्टिकोण में भी अन्तर दिखाई पड़ता है। 'दशकुमारचरित' का दृष्टिकोण यथार्थवादी है किन्तु पूर्वपीठिका में आदर्शवादी दृष्टि अपनायी गयी है। पूर्व-पीठिका में देवता यज्ञादि का उपयोग करते हैं तथा ब्राह्मण पृथ्वी के देवता कहे गए हैं। इसके सभी पात्र कर्त्तव्य-कर्म पर विश्वास न कर अपने को दैवाधीन मानते हैं। इसमें अनेक अतिमानवीय घटनाओं एवं शापादि के कारण होने वाले भयंकर परिवर्त्तनों का वर्णन है। किन्तू दण्डी रचित कथाभाग में चारित्रिक विकास पर अधिक बल दिया गया है। इस प्रकार की भिन्नताओं के कारण 'दशकुमारचरित' का पूर्वपीठिका बाला अंश दण्डी कृत नहीं माना जाता। दण्डी को भाषा पर असाधारण अधिकार है। उन्होंने आख्यान का सरल एवं सुबोध वर्णन करते हुए भाषागत दोष पर पूर्ण रूप से ध्यान दिया है। पात्रों के कथनों एवं भाषणों में उन्होंने भाषा सम्बन्धी जटिलता एवं दृरूहता तथा विस्तार के दोप से अपने को दूर रखा है। किसी विषय का वर्णन करते समय वे मुख्यतः वैदर्भी रीति को अपनाते हुए पद-लालित्य में सबों को पीछे छोड़ देते हैं। वर्णनों में उनकी प्रतिभा प्रदर्शित होती है और भाषा पर अपूर्व अधिकार दिखाई पड़ता है। विषयानुसार भाषा को परिवर्त्तित कर देना दण्डी की अपनी विशेषता है। अभिव्यक्ति की यथार्थता एवं अर्थ की स्पष्टता पर भी उनका ध्यान गया है और कर्णकट्र ध्वनियों एवं शब्दाडम्बर से भी वे अपने को बचाते हैं। उन्होंने प्रकृतिका भी मनोरम चित्र अंकित किया है और सुर्योदय तथा सुर्यास्त का

बड़ा ही रमणीय चित्र चित्रित किया है। अभिन्यंजना शैली के निर्वाह में संतुलन उपस्थित कर दण्डी ने संस्कृत गद्यकान्य में नवीन पद्धित प्रारम्भ की है। शाब्दीकीड़ा अथवा आर्थीकीड़ा की ओर कभी-कभी उनका ध्यान अवश्य जाता है पर इससे अर्थ-प्रतीति में किसी प्रकार का न्यवधान उपस्थित नहीं होता। चिरत्र-चित्रण की विशिष्ठता दण्डी की निजी विशेषता है। उन्होंने अपनी कृति में हास्य एवं न्यंग्य का पुट देकर उसे और भी अधिक आकर्षक बनाया है। सम्पूर्ण ग्रंथ में दण्डी ने राजकुमारों के विचित्र अनुभव का बड़ा ही हास्यात्मक वर्णन प्रस्तुत किया है। कुल मिलाकर दण्डी विषय-चयन अभिन्यंजना तथा शैलीगत अति के दोष से रहित हैं। संयम तथा अनुपात का उन्होंने सर्वत्र ध्यान रखा है और असंयत समासान्त पदावली, निरर्थक वाक्याडंबर, जटिल श्लेषयोजना तथा दूराकृढ़ कल्पना से अपने को मुक्त रखा है। पर दण्डी की शैली को अनलंकृत भी नहीं कहा जा सकता। इतना अवश्य है कि उन्होंने संक्षिप्त, सूक्ष्म तथा संयमपूर्ण वर्णन शैली के द्वारा अपनी रचना में प्रभावोत्पादकता को अञ्चण्ण रखा है। दितीय उच्छवास में राजकुमारी का सौन्दर्य वर्णन देखिए—

'रक्ततलांगुली यवमत्स्यकमलकलशाद्यनेकपुण्यलेखालाव्छिती करी, समगुल्फसंघी मांसलावशिराली चांछी, जंघे चानुपूर्वंवृत्ते''' सकृष्टिभक्तचतुरस्रः ककृष्टरविभागशोभी रथांगाकारसंस्थितश्च नितम्बभागः, तनुतरमीषित्रम्नं गम्भीरं नाभिमण्डलम्, विलन्न-येण चालंकृतमुदरम्, उरोभागव्यापिनावुन्मग्नचूचुकौ विशालरंभशोभिनौ पयोधरौ, धनधान्यपुत्रभूयस्त्वचिह्नलेखालाविछततले स्निग्धोदग्रकोमलनखमणी ऋज्वनुपूर्वंवृत्तताम्रांगुली संनतांसदेशे सौकृमार्यवत्यौ निमग्नपर्वसंघी च बाहुतले,''' इन्द्रनील शिलाकाररम्यालकपंक्तिद्विगुणकुण्डलितम्लानालीकनालललितलम्बश्रवणपाशयुगलमाननकमलम्, अनितभंगुरो बहुलः पर्यन्तेऽप्यकपिलस्विरायामवानेकैकनिसर्गसमस्निग्धनीलो गन्धग्राही च मूर्धजकलापः। षष्ठ उच्छ्वास पृ० २२१–२२३

दण्डी के सम्बन्ध में कई प्रशस्तियाँ प्राप्त होती हैं-

जाते जगित वाल्मीको शब्दः कविरिति स्थितः । व्यासे जाते कवी चेति कवयश्चेति दण्डिनि ॥ आचार्यं दण्डिनो वाचामात्रान्तामृतसंपदाम् । विकासो वेधसः पत्न्या विलासमणिदर्पणः ॥

आधार ग्रन्थ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास-कीथ (हिन्दी अनुवाद) २. हिस्ट्र ऑफ संस्कृत लिटरेचर-एस० के० डे० एवं दासगुप्त ३. संस्कृत कवि-दर्शन-डॉ० भोलाशंकर व्यास ४. दशकुमारचरित-(हिन्दी अनुवाद चौलम्बा)।

द्शकुमारचिरत—यह महाकवि दण्डी विरिचित प्रसिद्ध गद्यकाब्य है। दि० दण्डी ]। इस ग्रन्थ का विभाजन दो पीठिकाओं—पूर्वपीठिका एवं उत्तरपीठिका—के रूप में किया गया है। दोनों पीठिकाएं उच्छ्वासों में विभक्त है। इसमें दस कुमारों का चिरत विणित है किन्तु सम्प्रति यह ग्रन्थ जिस रूप में उपलब्ध है वह दण्डी की मूल रचना न होकर उसका परिविद्धित रूप है। पुस्तक की पूर्वपीठिका तथा उत्तरपीठिका

के बीच मूलग्रन्थ है जिसके आठ उच्छ्वासों में आठ कुमारों का चिरत विणित है। पूर्व-पीठिका के पाँच उच्छ्वासों में दो कुमारों की कहानी है तथा उत्तरपीठिका में किसी की कहानी न होकर ग्रन्थ का उपसंहार मात्र है। वस्तुतः पूर्व एवं उत्तरपीठिकाएं दण्डी की मूल रचना न होकर परवर्ती जोड़ हैं, किन्तु इन दोनों के बिना ग्रन्थ अधूरा प्रतीत होता है। पूर्वपीठिका को अवतरणिका स्वरूप तथा उत्तरपीठिका को उपसंहार स्वरूप कहा गया है। दोनों पीठिकाओं को मिला देने पर यह ग्रन्थ पूर्ण हो जाता है। ऐसा ज्ञात होता है कि प्रारम्भ में दण्डी ने सम्पूर्ण ग्रन्थ की रचना की थी किन्तु कालान्तर में इसका अन्तिम अंश नष्ट हो गया और किसी किब ने पूर्व एवं उत्तर-पीठिकाओं की रचना कर ग्रंथ को पूरा कर दिया। पूर्वपीठिका तथा मूल 'दशकुमार-चरित' की शैली में भी अन्तर दिखाई पड़ने से यह बात और भी अधिक पुष्ट हो जाती है।

मूल ग्रन्थ में दण्डी ने राजा राजवाहन एवं उनके साथ मित्रों की कथा का वर्णन किया है । प्रथम उच्छ्वास में राजा राजवाहन की कथा वर्णित है । उसके सात साथी आकर उससे मिलते हैं और वह उनके अनुभवों की कथा कहने को कहता है। पूर्वेपीठिका, जो परवर्ती रचना है, में मगधनरें राजहंस की कथा विणित है। राजहंस अपने शत्रु मानसर से पराजित होकर विन्ध्यवन में निवास करता है। वहीं पर उसकी संरक्षकता में दशक्मार रहते हैं जिनमें एक राजा का पुत्र, राजवाहन, सात उस राजा के मंत्रियों के पूत्र एवं दो मिथिला के राजकुमार हैं। सभी राजकुमार अपनी शिक्षा समाप्त कर दिग्विजय करने निकलते हैं तथा विन्ध्यवन में पहुँच कर एक दूसरे से पृथक हो जाते हैं, बिछूड़ जाते हैं। राजवाहन अपने मित्रों की खोज करता हुआ उज्जियनी आता है जहां एक बगीचे में उसे उसका मित्र सोमदत्त, एक सुन्दरी के साथ, दिखाई पड़ता है। सोमदत्त राजवाहन से अपनी कहानी कहते बताता है कि किस तरह, जब लाटनरेश ने उज्जियनीनरेश की राजकुमारी वामलोचना से विवाह करने के लिए उज्जियनी पर चढ़ाई की तो, मैंने उज्जियनीनरेश की सहायता कर लाटनरेश का वध कर दिया। इस पर मेरे ऊपर प्रसन्न होकर उज्जियनी-नरेश ने अपनी पुत्री का मुझसे विवाह कर मुझे युवराज बना दिया। उसी समय राजवाहन का द्वितीय मित्र पूष्पोद्भव भी आ पहुंचा और अपना वृत्तान्त सुनाने लगा। उसने बताया कि वह उज्जियनी पहुँचा जहाँ उसे एक व्यापारी की कन्या, जिसका नाम बालचन्द्रिका है, से प्रेम हो गया और उसने उसके साथ वैवाहिक सम्बन्ध स्थापित कर लिया ।

मूल 'दशकुमारचरित' के प्रथम उच्छ्वास में राजवाहन की कथा वर्णित है। इसकी कथा के पूर्व भाग को पूर्वपीठिका के पंचम उच्छ्वास में जोड़ा गया है। राजवाहन उज्जयिनी में भ्रमण करता हुआ अपने शत्रु मानसार की कन्या अवन्तिसुन्दरी पर अनुरक्त हो उससे प्रेम करने लगा। उस समय उज्जयिनी का शासक था दाष्ट्वमन् का भाई चण्डवर्मा और उसने इन दोनों के प्रेम पर कृद्ध होकर राजवाहन को कारागृह में

डाल दिया। उसी समय जब चण्डवर्मा चम्पानरेश से युद्ध करने गया था, राजवाहन के मित्र अपहारवर्मा द्वारा मारा गया। तत्पश्चात् अपहारवर्मा तथा राजवर्मा के सभी मित्र मिल गये और अपहारवर्मा ने अपना वृत्तान्त कहना प्रारम्भ किया। अपहारवर्मा की कथा के साथ काममंजरी वेश्या एवं मारीच ऋषि की भी कथा जुड़ गयी है। वह राजवाहन की खोज करता हुआ मरीचि ऋषि के आश्रम में बहुंचा और ऋषि से उसने आप बीती सुनाई। दूसरे दिन अपहारवर्मा को चम्पानगरी जाते समय एक भिधु मिला जो काममंजरी द्वारा अपनी सारी सम्पत्ति छीन लिये जाने के कारण भिधु बन गया था। अपहारवर्मा ने उसे उसकी सम्पत्ति दिला देने का आश्वासन दिया और स्वयं चम्पानगरी में जाकर चौर्यं कर्म में लग गया। वहाँ उसने एक युवती को उसके प्रेमी से मिलने में सहायता की और स्वयं भी काममंजरी की छोटी बहिन रागमंजरी से प्रेम करने लगा। अन्ततः वह चण्डवर्मा को मार कर राजवाहन के पास पहुँचा।

अब उपहारवर्मा की बारी आई और वह अपनी कथा कहने लगा। वह भ्रमण करते हुए अपनी जन्मभूमि मिथिला में पहुँचा ज़हाँ उसके पिता प्रहारवर्मा को केंद्र कर विकटवर्मा राज्य करने लगा था। उपहारवर्मा ने छल से विकटवर्मा की हत्या कर उसकी पत्नी से अपना बिवाह कर लिया। तत्पश्चात् उसने अपने माता-पिता को केंद्र से निकाला। जब वह चम्पानरेश की सहायता करने के लिए गया था तभी उसकी राजवाहन से भेंट हुई।

अब अर्थपाल ने अपना वृत्तान्त कहना प्रारम्भ किया। उसने वताया कि जब वह भ्रमण करते हुए काशी पहुँचा तो ज्ञात हुआ कि उसके पिता कामपाल को, जो काशीनरेश के मन्त्री थे, वहाँ के दुष्ट युवराज सिहघोप ने केंद्र कर उनकी औंखें निकाल लेने का आदेश दे दिया है। उसने युक्ति से अपने पिता को मुक्त कर और राजकुमार को सोते हुए बन्दी बना लिया। वह वहाँ की राजकुमारी मे विवाह कर काशी का युवराज बन गया। जब सिहवर्मा की सहायता के लिए वह चम्पा आया तभी उसकी राजवर्मा में भेंट हुई।

प्रमित अपना वृत्तान्त प्रारम्भ करते हुए कहना है कि वन में पूमते हुए थक कर वह एक वृक्ष की छाया में सो गया। उस समय उसके निकट एक सुन्दरी कन्या दिखाई पड़ी। प्रमित ने जगने पर देखा कि वहाँ एक देवी प्रकट हुई हैं जिसने बताया कि उन्होंने अपने प्रभाव से श्रावस्तीनरेश की राजकुमारी के निकट उसे मुला दिया था। देवी ने बताया कि यदि प्रमित चाहे तो वह कन्या उसे प्राप्त हो सकती है। प्रमित राजकुमारी के प्रति आकृष्ट होकर तथा काम-पीड़ित हो श्रावस्ती नगरी की ओर चला। उसे मार्ग में एक ब्राह्मण मिला जिसने उसके कार्य में सहायता देने का वचन दिया तथा राजकन्या को प्राप्त करने की योजना बनाई। ब्राह्मण ने बताया कि वह कन्या बनेगा और प्रमित उसे अपनी पुत्री कहकर श्रावस्ती नरेश के अन्तःपुर में रहने के लिए उनसे निवेदन करे। राजा ने उसकी प्रार्थना स्वीकार कर ब्राह्मण को आश्रय दिया। एक दिन स्त्रीवेषधारी ब्राह्मण ने झूठ का हूबने का बहाना किया और रूप

बदल कर कन्या के भावी पित के रूप में आ गया। प्रमित ने राजा से अपनी कन्या की मांग की और न देने पर आत्महृत्या करने की धमकी दी। अन्त में राजा ने ब्राह्मण कन्या के भावी पित से अपनी लड़की का व्याह कर उसे युवराज बना दिया। इस प्रकार प्रमित की अभिलाषा पूर्ण हुई और वह सिंहवर्मा के सहायतार्थं चम्पानगरी आने पर राजवाहन से मिला।

मातृगुप्त ने अपनी कथा इस प्रकार प्रारम्भ की—वह भ्रमण करता हुआ दामिलप्त आया जहाँ वह राजकुमारी कन्दुकावती के प्रणय-सूत्र में आबद्ध हुआ। दामिलप्त नरेश को विन्ध्यवासिनी देवी ने उसके पुत्र भीमधन्वा एवं पुत्री कन्दुकावती के सम्बन्ध में उनके जन्म से पूर्व ही दो आदेश दे रखे थे। प्रथम, यह कि राजा को कन्या के साथ एक पुत्र होगा और उसे वन्या के पित के अधीन रहना पड़ेगा तथा द्वितीय, यह कि राजकुमारी गेंद खेलती हुई अपने पित का स्वेच्छा से चयन करे। कन्दुकावती ने स्वेच्छानुसार मातृगुप्त को अपना पित बना लिया किन्तु भीमधन्वा ने मातृगुप्त के अधीन रहना स्वीकार न कर उसे समुद्र में फेंकवा दिया। किसी प्रकार मातृगुप्त ने अपना प्राण बचाया और भीमधन्वा को बन्दी बना लिया। वहाँ से लौट कर उसने एक ब्रह्मराक्षस के प्रश्नों का उत्तर देकर उसे प्रसन्न किया। मातृगुप्त कदुन्कावती को लेकर दामिलप्त आया और राजा ने उसे अपने जामाता के रूप में स्वीकार किया। जब वह सहवर्मा की सिहायता के लिए चम्पा आया तो उसकी राजवाहन से भेंट हुई।

अब मन्त्रगुप्त ने अपनी कहानी सुनाई। उसने बताया कि वह किंति गया जहाँ उसने एक सिद्ध को मार कर कनकलेखा को मुक्त किया। इस पर दोनों एक दूसरे को प्यार करने लगे और वह छिप कर अन्तःपुर में राजकुमारी के साथ रहने लगा। इसी बीच आन्ध्र प्रदेशाधिपति ने कनकलेखा से विवाह करने की इच्छा से किंतगनरेश को स्त्रियों के साथ बन्दी बना लिया। उस समय यह बात प्रकट हुई कि राजकुमारी पर किसी व्यक्ति ने अधिकार कर लिया है, यदि आन्ध्रनरेश उस पर विजय प्राप्त कर ले तो वे कनकलेखा से विवाह कर सकेंगे। मन्त्रगुप्त ने रासायनिक का वेष धारण किया और आन्ध्र चला गया। वहाँ उसने आन्ध्रनरेश के शरीर को लोहमय बना देने के लिए छल से उसे तालाव में घुसा कर मार डाला। उसने किंगनरेश को छुड़ाया तथा राजकुमारी से व्याह कर किंतग लौट आया। वहाँ से सिहवर्मा के सहायतार्थ आने पर उसकी राजवाहन से भेंट हुई।

अन्तिम कथा विश्वत की है। उसने बताया कि उसे बालक लिये हुए एक बृद्ध मिला जिससे पता चला कि यह बालक विदर्भ का राजकुमार भास्करवर्मा है तथा उसके पिता को मारकर वसन्तभानु ने विदर्भ पर अपना आधिपत्य स्थापित कर लिया है। विदर्भ नरेश की पत्नी अपने पुत्र एवं पुत्री मंजुवादिनी के साथ महिष्मती के शासक मित्रवर्मा की शरण में है। वहां भी उन्हें राजकुमार की सुरक्षा पर सन्देह हुआ और उन्होंने उसे बृद्ध के साथ लगा दिया। विश्वत ने बालक की सहायता करने का आदवासन

दिया। इसी बीच पता चला कि मित्रवर्मा मंजुवादिनी का विवाह प्रचण्डवर्मी के साथ कराना चाहता है। विश्रुत ने भास्करवर्मा की मृत्यु का झूठा समाचार प्रसारित कर स्वयं प्रचण्डवर्मा को मार डाला और एक विषयुक्त हार के द्वारा मित्रवर्मा की भी हत्या करा दी। तत्पश्चात् विश्रुत भास्करवर्मा के साथ युक्ति से एक मन्दिर की मूर्ति से प्रकट हुआ और उसने मंजुवादिनी के साथ व्याह कर लिया। उसने वसन्तवर्मा का वध कराकर विदर्भ के राज्य पर पुनः भास्करवर्मा को अधिष्ठित किया। वह स्वयं भास्करवर्मा का सचिव हुआ और चम्पा आने पर उसकी राजवाहन से भेंट हुई। अन्त में दसों राजकुमारों को एक दूत के द्वारा राजा राजहंस का सन्देश प्राप्त हुआ और वे पुष्पपुर आये। वहां उन्होंने अपने शत्रु मालवेश मानसार को मार कर सुखपूर्वक राज्य किया।

उपयुंक्त कथा में दण्डी ने कई अन्य कथाओं का भी गुंफन किया है जैसे, अपहार-वर्मा की कथा में तपस्वी मरीचि एवं काममंजरी की कथा तथा मित्रगुप्त की कथा में घूमिनी, गोमिनी, निम्बवती एवं नितम्बवती की कथाएँ। इसमें 'पंचतन्त्र' की भांति (दे० पंचतन्त्र) एक कथा में दूसरी कथा को जोड़ने वाली परिपाटी अपनाई गयी है और उसे अन्ततः मूल कथा के साथ सम्बद्ध कर दिया गया है। इन सभी कहानियों के द्वारा दण्डी ने यह विचार व्यक्त किया है कि चातुर्य के द्वारा ही व्यक्ति जीवन में सफलता प्राप्त कर सकता है। इन कहानियों का उद्देश्य 'पंचतन्त्र' आदि की तरह कथा के माध्यम से नीतिशास्त्र की शिक्षा देना न होकर दण्डी का एकमात्र लक्ष्य है सहुदयों का अनुरंजन करना, और इस उद्देश्य में वे पूर्णतया सफल रहे हैं।

'दशकुमारचरित' के कई हिन्दी अनुवाद प्राप्त होते हैं। यहाँ 'चौखम्बा प्रकाशन' की (हिन्दी टीका सहित ) पुस्तक का उपयोग किया गया है।

दशरूपक — नाट्यशास्त्र का प्रसिद्ध ग्रन्थ । इसके रचियता धनव्जय हैं । दि० धनव्जय ] इस ग्रन्थ की रचना 'नाट्यशास्त्र' के आधार पर हुई है और नाटकविषयक तथ्यों को सरस ढंग से प्रस्तुत किया गया है । 'दशरूपक' पर अनेक टीका ग्रन्थ लिखे गए हैं जिनमें धनिक (धनव्जय के भ्राता) की 'अवलोक' नामक व्याख्या अत्यधिक प्रसिद्ध है । इसके अन्य टीकाकारों के नाम हैं — बहु रूपभट्ट, नृसिंहभट्ट, देवपाणि, क्षोणी-धरिमश्र तथा कूरवीराम ।

'दशरूपक' की रचना कारिका में हुई जिनकी संख्या तीन सौ है। यह ग्रन्थ चार प्रकाशों में विभक्त है। प्रथम प्रकाश में रूपक के लक्षण, भेद, अर्थप्रकृतियाँ, अवस्थाएं, सिन्ध्यां, अर्थापक्षेक, विष्कम्भक, चृलिका, अंकास्य प्रवेशक एवं अंकावतार तथा वस्तु के सर्वश्राव्य, अश्राव्य और नियत श्राव्य नामक भेद विणित हैं। इस प्रकाश में ६८ कारिकायें (श्लोक) हैं। द्वितीय प्रकाश में नायक-नायिका-भेद, नायक-नायिका के सहायक, नायिकाओं के बीस अलंकार, वृत्ति—कैशिकी, सात्त्वती, आरभटी तथा नाट्य पात्रों की भाषा का वर्णंग है। इस प्रकाश में ७२ कारिकायें हैं। तृतीय प्रकाश में पूर्वरङ्ग अंकविधान तथा रूपक के दस भेद विणित हैं। इसमें ७६ कारिकायें हैं।

र्क्या क्रिया के रस का स्वरूप, उसके अंग, तथा नौ रसों का विस्तारपूर्वंक वर्णंन है। इस अध्याय में रसनिष्पत्ति, रसास्वादन के प्रकार तथा शान्त रस की अनुपयोगिता पर विशेषरूप से प्रकाश डाला गया है। इस प्रकाश में ६६ कारिकाएँ हैं। दशरूपक के तीन हिन्दी अनुवाद प्राप्त हैं—

क—डॉ॰ गोविन्द त्रिगुणायत कृत दशरूपक का अनुवाद, ख—डॉ॰ भोलाशंकर व्यास कृत दशरूपक एवं धनिक की अवलोक व्याख्या का अनुवाद (चौलम्बा विद्याभवन), ग—आचार्य हजारी प्रसाद द्विवेदी कृत हिन्दी अनुवाद, राजकमल प्रकाशन, दिल्ली।

दिङ्नाग—ये 'कुन्दमाला' नामक नाटक के प्रणेता हैं। इस नाटक की कथा 'रामायण' पर आधृत है। रामचन्द्र-गुणचन्द्र रचित 'नाट्यदर्पण' में 'कुन्दमाला' का उल्लेख है, अतः इसका समय एक हजार ईस्वी के निकट माना गया है।

इसके कथानक पर भवभूति कृत 'उत्तररामचरित' का पर्याप्त प्रभाव है। इसमें ६ अंक हैं तथा रामराज्याभिषेक के पश्चान् सीता-निर्वासन एवं पृथ्वी द्वारा सीता की पवित्रता घोषित करने पर राम-सीता के पूर्नीमलन तक की घटना वर्णित है। प्रथम अंक राम द्वारा सीता के लोकापवाद की सूचना पाकर लक्ष्मण को गर्भवती सीता को गंगातट पर छोड़ने के लिए आदेश का वर्णन है। लक्ष्मण उन्हें वन में पहचा देते हैं और वाल्मीकि सीता को अपने आश्रम में शरण देते हैं। द्वितीय अंक में लव-कुश का जन्म तथा वाल्मीकि द्वारा दोनों को 'रामायण' की शिक्षा देने का वर्णन है। तृतीय अंक में सीता लव-कुश के साथ गोमती के किनारे जाती है और उसी समय राम-लक्ष्मण वहीं टहलते हुए आते हैं। राम को कुन्द पुष्पों की एक बहुती हुई माला दिखाई पड़ती है जिसे वे सीता की माला समझ कर विलाप करते हैं। सीता कुञ्ज पें छिप कर सारे दृश्य को देखती है। इसी के आधार पर इस नाटक की अभिधा 'कृन्दमाला' हुई है। चतुर्थ अंक में तिलोतमा नामक अप्सराका सीताका रूप धारण कर राम को संतप्त करने का वर्णन है। पंचम अंक में लव-कुश द्वारा राम के दरबार में रामायण का पाठ करना वर्णित है । षष्ठ अंक में पृथ्वी प्रकट होकर स्रोता की पवित्रता प्रकट करती है तथा राम अपना शेष जीवन सीता एवं अपने पुत्रों के साथ व्यतीत करते हैं।

'उत्तररामचिरत' की भाति 'कुन्दमाला' में भी 'वाल्मीकि रामायण' की घटना में परिवर्त्तन कर ग्रन्थ को सुखान्त पर्यवसायी बनाया गया है। इनके प्राकृतिक दृश्यों के वर्णन पर महाकिव कालिदास का प्रभाव परिलक्षित होता है । राम द्वारा सीता के परित्याग पर पशु-पक्षी भी विलाप करते हुए दिखाये गए हैं। सीता की करण दशा को देख कर हरिणों ने तृण-भक्षण छोड़ दिया है तथा शोकार्त्त हंस अश्रु प्रवाहित करते प्रदिश्तत किये गए हैं।

एते रुदन्ति हरिणा हरितं विमुच्य हंसारच शोकविधुराः करुणं रुदन्ति । नृत्तं त्यजन्ति शिखिनोऽपि विलोक्य देवीं तिर्यग्गता वरमयी न परं मनुष्या ॥ १।१८

दिङ्नाग -- बौद्धन्याय के जनक के रूप में आचार्य दिङ्नाग का नाम सुविख्यात है। (दे० बोद्धदर्शन) ये बौद्ध-दर्शन के वर्चस्वी विद्वानों में हैं और भारतीय दार्शनिकों की प्रथम पंक्ति के युगद्रष्टाओं में इनका स्थान सुरक्षित है। तिब्बती परम्परा इन्हें कांजी के समीपस्थ सिंहवक नामक स्थान का निवासी मानती है। इनका जन्म सम्भ्रान्त षाह्मण परिवार में हुआ था। इनका समय चतुर्थ शताब्दी का उत्तरार्ध या पंचम शताब्दी का पूर्वार्ध है। इनका नाम 'नागदत्त' था किन्तू बाद में आचार्य वसुबन्धु से दीक्षा लेने के पश्चात् इनका नाम दिङ्नाग हो गया। इनका निर्वाण उडीसा के ही एक वन में हुआ था। इन्होने शास्त्रार्थं के निमित्त महाराष्ट्र, उड़ीसा तथा नालन्दा का भी परिभ्रमण किया था। इनके शिष्यों में शान्तरक्षित, कर्मशील एवं शंकरस्वामी हैं। न्याय-दर्शन के सम्बन्ध में इनके द्वारा सौ ग्रन्थों के प्रणयन की बात कही जाती है। इनका सर्वाधिक प्रसिद्ध ग्रन्थ है 'प्रमाण समुच्चय'। यह ग्रन्थ मूलरूप (संस्कृत ) में उपलब्ध नहीं होता पंडित हेमवर्मा द्वारा अनूदित तिब्बती अनुवाद ही सम्प्रति प्राप्त होता है। इसके ६ परिच्छेदों में न्यायशास्त्र के समस्त सिद्धान्तों का निरूपण है जिसकी विषय-सूत्री इस प्रकार है-प्रत्यक्ष, स्वार्थानुमान, परार्थानुमान, हेत् दृष्टान्त, अपोह एवं जाति । इनके अन्य ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है--१-प्रमाणसमूच्च-यवृत्ति – यह 'प्रमाण समुच्चय' की व्याख्या है। इसका भी मूल रूप प्राप्त नहीं होता, तिब्बती अनुवाद उपलब्ध है। २—न्याय प्रवेश—यह मूल संस्कृत में प्राप्त होनेवाला दिङ्नाग कृत एकमात्र ग्रन्थ है । ३ — हेतु चक्रहमरु — इसमें नौ प्रकार के हेतु वर्णित हैं। इसका तिब्बती अनुवाद मिलता है जिसके आधार पर दूर्गाचरण चटर्जी ने इसका संस्कृत में फिर से अनुवाद किया है। ४—प्रमाणशास्त्रन्यायप्रवेश, ५—आलम्बन-परीक्षा, ६—आलम्बन परीक्षा विधि, ७—त्रिकालपरीक्षा एवं ६— मर्मप्रदीपवृत्ति आदि अन्य ग्रन्थ हैं। दे० बौद्ध-दर्शन-आ० बलदेव।

दियाकर -- ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। इनका जन्म-समय १६०६ ई० है। इनके चाचा शिवदैवज्ञ अत्यन्त प्रसिद्ध ज्योतिषी थे जिनसे इन्होंने इस शास्त्र का अध्ययन किया था। दिवाकर ने 'जातकपद्धति' नामक फिलतज्योतिष के ग्रन्थ की रचना की है। इसके अतिरिक्त मकरन्दिववरण एवं केशवीयपद्धति की प्रौढ़ मनोरम संज्ञक टीका ग्रन्थों की भी इन्होंने रचना की है। इनका दूसरा मीलिक ग्रन्थ 'पद्धतिप्रकाश' है जिसकी सोदाहरण टीका स्वयं इन्होंने ही लिखी थी।

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री।

हितीय आर्यभट्ट—ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ये भास्कराचार्य के पूर्ववर्ती थे (दे॰ भास्कराचार्य)। इन्होंने 'महाआर्यसिद्धान्त' नामक ज्योतिषशास्त्र के अत्यन्त प्रौढ़ ग्रन्थ की रचना की है। यह ग्रन्थ ४८ अध्यायों में विभक्त है जिसमें ६२४ आर्या छन्द हैं। भास्कराचार्य के 'सिद्धान्तिशरोमणि' में इनके मत का उल्लेख प्राप्त होता है।

'महाआर्यंसिद्धान्त' में अन्य विषयों के अतिरिक्त पाटीगणित, क्षेत्र-व्यवहार तथा बीज-गणित का भी समावेश है। इनके जीवन के सम्बन्ध में कुछ भी ज्ञात नहीं होता।

आधारग्रन्थ-१. भारतीय ज्योतिष-डाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री २. भारतीय ज्योतिष का इतिहास-डाँ० गोरखप्रसाद ३. भारतीय ज्योतिष - शंकर बालकृष्ण दीक्षित (हिन्दी अनुवाद)।

द्वयचाप विजय चम्पू—इस चम्पू काव्य के प्रणेता का नाम चक्रवर्त्ती वेंकटाचार्य है। इनके पिता का नाम शेळवार्य एवं पितामह का नाम वेंकटाचार्य था। इस चम्पू में छह स्तवक हैं जिसमें सुप्रसिद्ध पौराणिक कथा 'दर्भशयनम्' का वर्णन है। कथा का प्रारम्भ पौराणिक शैळी में किया गया है तथा प्रसंगतः राम कथा का भी वर्णन है। कवि ने कथा के माध्यम से 'तिरुपुत्ता।ण' की पवित्रता एवं धार्मिक महत्ता का प्रतिपादन किया है। यह काव्य अप्रकाशित है और इसका विवरण डो॰ सी॰ मद्रास १२३०२ में प्राप्त होता है। काव्य रचना का कारण किय के शब्दों में इस प्रकार है—

कवयः कति वानसन्ति तेषां कृतयो वातुलचातुरी गुणाः । रचयन्ति तथापि काव्यमन्ये रसयन्त्येव तदग्रपंदिताः ॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

द्तघटात्कःच - इस नाटक के रचयिता महाकवि भास हैं। इसमें 'महाभारत' के पात्रों को आधार बना कर नवीन कथा कही गयी है। इसमें हिडिम्बा-पुत्र घटोत्कच द्वारा जयद्रथ के पास जाकर दौत्यकर्म करने का वर्णन है। अर्जुन द्वारा जयद्रथ के वध की प्रतिज्ञा करने पर, श्रीकृष्ण के आदेश से, घटोत्कच धृतराष्ट्र के पास जाता है तथा युद्ध के भयंकर दुष्परिणाम की ओर उनका ध्यान लगाता है। धृतराष्ट्र दुर्योधन को समझाते हैं, पर शकृति की सलाह से वह उनकी एक भी नहीं सुनता। दुर्योधन एवं घटोत्कच में वाद-विवाद होने लगता है और घटोत्कच दुर्योधन को युद्ध के लिए ललकारता है, पर धृतराष्ट्र उसे शान्त कर देते हैं। अन्त में घटोत्कच अर्जुन द्वारा अभिमन्युका बदला छेने की बात कह कर धमकी देते हुए चला जाता है। इसमें भरतवाक्य नहीं है और इसका कथानक काल्पनिक है। घटोत्कच के दूत बन कर जाने के कारण ही इसका नाम 'दूतघटोत्कच' है । इसका नायक घटोत्कच है और वह वीररस के प्रतीक के रूप में चित्रित है। वह अपनी अवमानना सहन नहीं करता और मुष्टि-प्रहार करने को प्रस्तृत हो जाता है। वीरत्व के साथ-ही-साथ उसमें शालीनता एवं शिष्टता भी समान रूप से विद्यमान है। दुर्योधन, कर्ण एवं शकुनि का चरित परम्परागत है और वे अभिमानी एवं ऋर व्यक्ति के रूप में चित्रित हैं। इस नाटक में बीर एवं करण दोनों रसों का मिश्रण है। अभिमन्यु की मृत्यु के कारण करण रस का वातावरण है तो घटोत्कच एवं दुर्योधनादि के विवाद में वीर रस की स्थिति है।

दूतवाक्य-यह महाकवि भास विरचित एक अंक का व्यायोग है ( रूपक का एक भेद )। इसमें महाभारत के विनाशकारी युद्ध से बचने के लिए पाण्डवों द्वारा कृष्ण को अपना दूत बनाकर दूर्योधन के पास भेजने का वर्णन है। नाटक का प्रारम्भ कंचुकी की घोषणा से होता है कि आज महाराज सुयोधन समागत नरेशों के साथ मन्त्रणा करनेवाले हैं। दुर्योधन के सभा में बैठते ही कंचुकी प्रवेश कर कहता है कि पाण्डवों की ओर से पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण दूत बन कर आये हैं। श्रीकृष्ण को पुरुषोत्तम कहने पर दुर्योधन उसे डाँट कर ऐसा कभी नहीं कहने को कहता है। वह अपने सभासदों से कहता है कि 'कोई भी व्यक्ति कृष्ण के प्रवेश-समय अपने आसन से खड़ा न हो। जो व्यक्ति कृष्ण के आने पर अपने आसन से खड़ा होगा उसे द्वादश सुवर्ण भार का दण्ड होगा।' वह श्रीकृष्ण का अपमान करने के लिए चीर-कर्षण के समय का द्रौपदी का चित्र देखता है तथा भीम, अर्जुन आदि की तत्कालीन भंगियों पर व्यंग्य करता है। श्रीकृष्ण के प्रवेश करते ही दरबारी सहसा उठ कर खड़े हो जाते हैं और दुर्योधन उन्हें दण्ड का स्मरण कराता है, पर स्वयं भी घबराहट से गिर जाता है। श्रीकृष्ण अपना प्रस्ताव रखते हुए पाण्डवों का आधा राज्य मांगते हैं। दुर्योधन कहता है कि क्या दायाद्य मांगते हैं? मेरे चाचा पाण्डुतो वन में आखेट के समय मुनिशाप को प्राप्त हुए थे और तभी से स्त्रीप्रसंग से विरत रहे; तो फिर दूसरों से उत्पन्न पुत्रों को दायाद्य कैसा ? इस पर श्रीकृष्ण भी वैसा ही कद्र उत्तर देते हैं। दोनों का उत्तर-प्रत्युत्तर बढ़ता जाता है और दूर्योधन उन्हें बन्दी बना देने का आदेश देता है, पर किसी का साहस नहीं होता। स्वयं दुर्योधन उन्हें पकड़ने के लिए आगे बढ़ता है, पर श्रीकृष्ण अपना विराट्खप प्रकट कर उसे स्तंभित कर देते हैं। कृष्ण कुढ़ होकर सुदर्शन चक्र का आवाहन करते हैं तथा उसे दुर्योधन का वध करने का आदेश देते हैं, पर वह उन्हें वैसा करने से रोकता है। श्रीकृष्ण शान्त हो जाते हैं। जब वे पाण्डव-शिविर में जाने लगते हैं तभी धृतराष्ट्र आकर उनके चरणों पर गिर पड़ते हैं और श्रीकृष्ण के आदेश से लीट जाते हैं। तत्पश्चात् भरतवाक्य के बाद नाटक की समाप्ति हो जाती है।

इसमें वीर रस की प्रधानता है तथा उसकी अभिव्यक्ति के लिए आरभटी वृत्ति की योजना की गयी है। शास्त्रीय दृष्टि से यह व्यायोग है। इसका (व्यायोग का) नायक गर्वीला होता है और कथा ऐतिहासिक होती है। इसमें स्त्री पात्रों का अभाव होता है और युद्धादि की प्रधानता होती है। दूतवाक्य में व्यायोग के सभी लक्षण घट जाते हैं। सम्पूर्ण ग्रन्थ में वीररस से पूर्ण वचनों की भरमार है। पाण्डवों की ओर से कौरवों के पास जाकर श्रोकृष्ण के दूतत्व करने में इस नाटक के नामकरण की सार्थकता सिद्ध होती है।

देवताध्यायब्राह्मण—यह सामवेद का ब्राह्मण है तथा सामवेदीय सभी ब्राह्मणों में छोटा है। यह तीन खण्डों में विभाजित है। प्रथम खण्ड में सामवेदीय देवताओं के नाम निर्दिष्ट हैं; जैसे अग्नि, इन्द्र, प्रजापित, सोम, वरुण, त्वष्टा, अंगिरस, पूषा, सरस्वती एवं इन्द्राग्नी। द्वितीय खण्ड में छन्दों के देवता और वणीं का तथा तृतीय खण्ड में छन्दों की निरुक्तियों का वर्णन है। इनकी अनेक निरुक्तियों को यास्क ने भी ग्रहण किया है। इसका प्रकाशन तीन स्थानों से हो चुका है—

क—बर्नेल द्वारा १८७३ ई० में प्रकाशित ख—सायणभाष्य सिहत जीवानन्द विद्यासागर द्वारा सम्पादित एवं कलकत्ता से १८८१ ई० में प्रकाशित ग—केन्द्रीय संस्कृत विद्यापीठ तिरुपति से १९६५ ई० में प्रकाशित ।

देवकुमारिका—ये संस्कृत की कविष्यी हैं। इनके पित उदयपुर के राणा अमरिसह थे। इनका समय १८ वीं शताब्दी का पूर्वाई है। इन्होंने 'वैद्यनाथप्रासाद-प्रशस्ति' नामक ग्रन्थ की रचना की है जिसका प्रकाशन 'संस्कृत पोयटेसेज' नामक ग्रन्थ में कलकत्ता से (१९४० ई० में) हो चुका है। इस ग्रन्थ में १४२ पद्य हैं जो पाँच प्रकरणों में विभक्त हैं। प्रथम प्रकरण में उदयपुर के राणाओं का संक्षिप्त वर्णन है तथा दितीय में राणा संग्राम सिंह का अभिषेक विणित है। शेष प्रकरणों में मन्दिर की प्रतिष्ठा का वर्णन है।

गुञ्जद् भ्रमद्-भ्रमरराजि-विराजितास्यं
स्तम्बेरमाननमहं नितरां नमामि।
यत्-पादपङ्कज-पराग-पिवित्रतानां
प्रत्यूहराशय इह प्रशमं प्रयान्ति॥

देवणभट्ट—राजधमं के निबन्धकार । इन्होंने 'स्मृतिचन्द्रिका' नामक राजधमं के निबन्ध की रचना की है । इनके पिता का नाम केशवादिय भट्टोणध्याय था । इन्होंने अपने ग्रन्थ में मामा की पुत्री से विवाह करने का विधान किया है जिसके आधार पर डॉ॰ शामशास्त्री इन्हें आन्ध्र प्रदेश का निवासी मानते हैं । इनका समय १२६० ई० के आसपास है । 'स्मृतिचन्द्रिका' संस्कृत निबन्ध साहित्य की अत्यन्त मूल्यवान् निधि के रूप में स्वीकृत है । इसका विभाजन काण्डों में हुआ है जिसके पाँच ही काण्डों की जानकारी प्राप्त होती है । इन काण्डों को संस्कार, आह्निक, व्यवहार, धाद्ध एवं शौच कहा जाता है । इनके अतिरिक्त इन्होंने राजनीति काण्ड का भी प्रणयन किया है । देवणभट्ट ने राजनीतिशास्त्र को धर्मशास्त्र का अंग माना है और उसे धर्मशास्त्र के ही अन्तगंत स्थान दिया है । धर्मशास्त्र द्वारा स्थापित मान्यताओं के पोषण के लिए इन्होंने अपने ग्रन्थ में यत्र-तत्र धर्मशास्त्र, रामायण तथा पुराण आदि के भी उद्धरण प्रस्तुत किये हैं ।

आधारग्रन्थ-भारतीय राजशास्त्रप्रणेता-- हॉ० इयामलाल पाण्डेय ।

देघप्रभस्त्रि (१२५० ई०) — ये जैन किव हैं। इन्होंने 'पाण्डवचरित' नामक महाकाव्य की रचना १० सर्गों में की है जिसमें अनुष्टुप् छन्द में महाभारत की कथा का संक्षेप में वर्णन है।

देविवमल गणि (१७ शतक)—ये जैन कवि हैं। इन्होंने 'हीरसौभाग्य'

नामक महाकाव्य की रचना की है जिसमें हरविजयसूरि का चरित वर्णित है। सूरिजी ने अकबर को जैनधर्म का उपदेश दिया था। इस महाकाव्य में १७ सर्ग हैं।

देवी भागवत—देवी या शक्ति के नाम पर प्रचलित पुराण । सम्प्रति 'भागवत' संज्ञक दो पुराणों की स्थिति विद्यमान है —श्रीमद्भागवत' एवं 'देवी भागवत' तथा दोनों को ही महापुराण कहा गया है। 'श्रीमद्भागवत' में भगवान् विष्णु का महत्त्व प्रतिपादित किया है और 'देवी भागवत' में शक्ति की महिमा का बखान है। इस समय प्राप्त दोनों हो भागवतों में १८ सहस्र श्लोक एवं १२ स्कन्ध हैं। 'पद्म', 'विष्णु', 'नारद', 'ब्रह्मवैवर्त', 'मार्कण्डेय', 'वाराह', 'मत्स्य' तथा 'कूम महापुराणों' में पौराणिक कम से भागवत को पंचम स्थान प्राप्त है किन्तु 'शिवपुराण' के 'रेवा माहात्म्य' में 'श्रीमद्भागवत' नवम् स्थान पर अधिष्ठित कराया गया है। अधिकांशतः पुराणों में 'भागवत' को ही महापुराण की संज्ञा दी गयी है किन्तु यह तथ्य अस्पष्ट रह गया है कि दोनों में से किसे महापुराण माना जाय 'पद्मपुराण' में सात्त्वक पुराणों के अन्तर्गत 'विष्णु', 'नारद', 'गरुड़', 'पद्म', एवं 'वाराह' के साथ 'श्रोमद्भागवत' का भी उल्लेख है।

वैष्णवीयं नारदीयं च तथा भागवतं शुभम् । गरुडं च तथा पद्मं वाराहं शुभदर्शने ॥ सात्त्विकानि पुरण्णानि विज्ञेयानि शुभानि वै ।

'गरुडपुराण' एवं 'कूर्मपुराण' में भी यह मत व्यक्त किया गया है कि जिसमें हिरि या विष्णु का चरित विणित है, उसे सात्त्विक पुराण कहते हैं।

> अन्यानि विष्णोः प्रतिपादकानि, सर्वाणि तानि सात्त्विकानीति चाहुः । गरुडपुराण सात्त्विकेषु पुराणेषु माहात्म्यमधिकं हरेः ॥ कूर्मपुराण

इस दृष्टि से देवी भागवत का स्थान सात्त्विक पुराणों में नहीं आता। वायुपुराण, मत्स्यपुराण, कालिका उपपुराण एवं आदित्य उपपुराण देवी भागवत को महापुराण मानते हैं जबिक पद्म, विष्णुधर्मोत्तर, गरुड, कूर्म तथा मधुसूदन सरस्वती के सर्वार्थ संग्रह एवं नागोजीभट्ट के धर्मशास्त्र में इसे उपपुराण कहा गया है।

भगवत्यादच दुर्गायादचरितं यत्र विद्यते । तत्तु भागवतं प्रोक्तं न तु देवीपुराणकम् ॥

वायुपुराण, उत्तरखण्ड, मध्यमेश्वरमाहातम्य ५

पुराणों में स्थान-स्थान पर 'भागवत' के वैशिष्ट्य पर विचार करते हुए तीन लक्षण निर्दिष्ट किये गए हैं जो 'श्रीमद्भागवत' में प्राप्त हो जाते हैं। वे हैं—गायत्री से समारम्भ, बृत्रवध का प्रसंग तथा हयग्रीव ब्रह्मविद्या का विवरण।

थत्राधिकृत्य गायत्रीं वर्ण्यते धर्मविस्तरः । वृत्रासुर-वधोपेते तद्भागवतमिष्यते ॥ मत्स्य, ५३।२० हयग्रीव-ब्रह्मविद्या यत्र वृत्रवधस्तथा । गायत्र्या स समारम्भस्तद्वे भागवतं विदुः ॥ वामनपुराण

निबन्ध ग्रन्थों तथा धर्मशास्त्रों में 'श्रीमद्भागवत' के ही दलोक उद्भृत किये गए हैं, देवी भागवत के नहीं । इससे श्रीमद्भागवत की प्राचीनता सिद्ध होती है । बल्लाससेन के 'दानसागर' (समय ११६९ ई०) में कई पुराणों के उद्धरण दिये गए हैं किन्तु 'श्रीमद्भागवत' के सम्बन्ध में कहा गया है कि दानविषयक क्लोकों के न रहने के कारण इसके क्लोक नहीं उद्घृत किये गए।

भागवतं च पुराणं मह्माण्डं चैव नारदीयं च। दानविधिशून्यमेतत् त्रयमिह न निबद्धमवधार्यः।।

उपाद्धात श्लोक ५७

देवी भागवत के एक पूरे अध्याय (९।३०) में दान सम्बन्धी पद्य हैं। यदि 'देवी भागवत' उनकी दृष्टि में 'भागवत' के रूप में प्रसिद्ध होता तो वे अवश्य ही उसके तत्सम्बन्धी श्लोक को उद्भृत करते। अतः बङ्खालसेन के अनुसार 'वैष्णव भागवत' ही भागवत के नाम से कथित होता है। अलबेरूनी (१०३० ई०) के ग्रन्थ में श्रीमद्गागवतपुराण को बैज्जव पुराणों में अन्यतम मानकर स्थान दिया गया है किन्तु इसकी किसी भी सूची में 'देवी भागवत' का नाम नहीं है। इससे इसके अस्तित्व का अभाव परिलक्षित होता है। 'नारदीय पुराण' के पूर्वभाग के ९६ अध्याय में 'श्रीमद्भागवत' के जिन वर्ण्य-विषयों का उल्लेख है वे आज भी भागवत में प्राप्त हो जाते हैं, पर 'देवी भागवत' से उनका मेल नहीं है। 'श्रीमद्भागवत' में 'देवीभागवत' का कहीं भी निर्देश नहीं है पर 'देवी भागवत' के अष्टम स्कन्ध के भौगोलिक वर्णन पर 'श्रीमद्भागवत' के पंचम स्कन्ध की छाया स्पष्ट है। भुवनकांष के अन्य विभागों के वर्णन में भी 'देवी भागवत' पर श्रीमद्भागवत का प्रभाव दिलाई पड़ता है। देवी भागवत में १८ पुराणों के अन्तर्गत भागवत का भी नाम है, तथा उपपुराणों में भी भागवत का नाम दिया गया है। [१।३।१६] उपर्युक्त विवरण से सिद्ध होता है, कि वास्तव में श्रीमद्भागवत ही महापुराण का अधिकारी है, तथा इसकी प्राचीनता देवी भागवत से असंदिग्ध है। देवी भागवत में शक्तितत्त्व का प्राधान्य है, और देवी को आदि शक्ति मान कर उनका वर्णन किया गया है।

आधारग्रन्थ—१. देवी भागवत—मूलमात्र, गुटका (पण्डित पुस्तकालय, वाराणसी) २. देवीभागवत (हिन्दी अनुवाद) गीता प्रेस, गोरखपुर ३. पुराण-विमर्श-पं० बलदेव उपाध्याय।

द्विजेन्द्रनाथ मिश्र—बीसवीं शताब्दी के लेखक और कि । इनके द्वारा रिचत ग्रन्थ हैं—'यजुर्वेदभाष्यम्', 'ऋग्वेदादिभाष्यभूमिकाप्रकाशः', 'वेदतत्त्वालोचनम्' 'संस्कृत-साहित्यिवमर्शः' एवं 'स्वराज्यविजय' (महाकाव्य)। 'संस्कृत-साहित्यविमर्शः' संस्कृत में रिचत संस्कृत साहित्य का बृहत् इतिहास है। इसमें संस्कृत-साहित्य की सभी शाखाओं का विस्तारपूर्वंक विवेचन प्रस्तुत किया गया है। इसका रचनाकाल १९४६ ई० है।

'स्वराज्यविजय' महाकाव्य की रचना १९६० ई० में हुई है। इसमें १८ सगें हैं तथा भारत की पूर्व समृद्धिशालिता के वर्णन से विदेशियों के आक्रमण, कांग्रेस का जन्म, तिलक, सुभाष, पटेल, गान्धी आदि महान् राष्ट्रीय उन्नायकों के कर्नृत्व का वर्णन, क्रान्तिकारियों तथा आतंकवादियों के पराक्रम का उल्लेख किया गया है। भारतीय राष्ट्रीयता एवं युगजीवन की भावनाओं को स्वर देनेवाला यह ग्रन्थ बीसवीं शताब्दी की महत्त्वपूर्ण संस्कृत-रचना है।

द्विसन्धान काव्य—इसके रचियत का नाम धनंजय है। यह द्वधर्थी काव्यों में सर्वथा प्राचीन है। भोजकृत 'सरस्वतीकण्ठाभरण' में महाकवि दण्डी तथा धनंजय के 'द्विसन्धान काव्य' का उल्लेख है। दण्डी की इस नाम की कोई रचना प्राप्त नहीं होती पर धनंजय की कृति अत्यन्त प्रख्यात है, जो प्रकाशित हो चुकी है। इसका दूसरा नाम 'राघवपाण्डवीय' भी है। इस पर विनयचन्द्र के शिष्य नेमिचन्द्र ने विस्तृत टीका लिखी थी जिसका सार-संग्रह कर जयपुर के बदरीनाथ दाधीच ने 'सुधा' नाम से प्रकाशित किया है। [काव्यमाला, बम्बई से १८९५ ई० में प्रकाशित] इसके प्रत्येक सर्ग के अन्त में धनंजय का नाम लिखा हुआ है। 'सूक्तिमुक्तावली' में राजशेखर ने इसकी प्रशस्त की है—

द्विसंधाने निपुणतां सतां चक्रे धनव्जयः । यथा जातं फलं तस्य सतां चक्रे धनव्जयः ॥

धनंजय का समय दशमी शती के पूर्वार्ड से पूर्व है। इन्होंने 'नाममाला' नामक कोश की रचना की थी जिससे इन्हें नैघण्टुक धनंजय भी कहा गया है। दिसन्धान में १८ सर्ग हैं तथा क्लेषपद्धति से इसमें 'रामायण' एवं 'महाभारत' की कथा कही गयी है।

देशोपदेश—यह क्षेमेन्द्र रचित हास्योपदेश काव्य (सटायर या व्यंग्यकाव्य ) है। [दे० क्षेमेन्द्र ] इसमें किन ने काइमीरी समाज तथा शासक षगें का रंगीला एवं प्रभावशाली व्यंग्य चित्र प्रस्तुत किया है [इसका प्रकाशन १९२४ ई० में काइमीर संस्कृत सीरीज संख्या ४० से श्रीनगर से १९२४ ई० में हो चुका है] 'देशोपदेश' में आठ उपदेश हैं। प्रथम में दुजंन एवं दितीय में कदर्य या कृपण का तथ्यपूर्ण वर्णन है। तृतीय परिच्छेद में वेश्या के विचित्र चरित्र का वर्णन तथा चतुर्थ में कुट्टनी की काली करतूतों की चर्चा की गयी है। पंचम में विट एवं पष्ठ में गौडदेशीय छात्रों का भण्डाफोड़ किया गया है। सप्तम उपदेश में किसी वृद्ध सेठ की नवीन वयवाली स्त्री का वर्णन कर मनोरंजन के साधन जुटाये गए हैं। अन्तिम उपदेश में वैद्य, भट्ट, किन, बिनया, गुरु, कायस्थ आदि पात्रों का व्यंग्यचित्र उपस्थित किया गया है।

[हिन्दी अनुवाद सहित चोखम्बा प्रकाशन से प्रकाशित ]

द्रौपदी परिणय चम्पू — इस चम्पू काव्य के प्रणेता चक्र किव हैं। इनके पिता का नाम लोकनाथ एवं माता का नाम अम्बा था। ये पाण्ड्य तथा चेर नरेश के सभा-किव थे। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनकी अन्य रचनाएं भी हैं— रुविमणीपरिणय, जानकीपरिणय, पार्वतीपरिणय एवं चित्ररत्नाकर। इनमें जानकीपरिणय तथा चित्ररत्नाकर प्रकाशित हो चुके हैं। द्रौपदीपरिणयचम्पू का प्रकाशन श्रीवाणी विलास प्रेस, श्रीरंगम् से हो चुका है। यह चम्पू ६ आश्वासों में विभाजित है। इसमें पांचाली के स्वयंवर से लेकर धृतराष्ट्र द्वारा पाण्डवों को आधा राज्य देने तथा युधिष्ठिर के राज्य करने तक की घटनायें विणित हैं। इसकी कथा का साधार महाभारत के आदिपवंकी एतद्विषयक घटना है। किव ने अपनी ओर से कोई परिवर्त्तन नहीं किया है। ग्रन्थ के प्रत्येक अध्याय में किव-परिचय दिया गया है—

पुत्रं चकर्कावं गणैकवसितः श्रीलोकनाथः सुधीरम्बा सा च पतिव्रता प्रसुपुवे यं मानितं सूरिभिः।
तस्याभूद् द्रुपदात्मजापरिणये चम्पू-प्रबन्धे महानाश्वासः प्रथमो विदर्भतनया पाणिग्रहश्रातरि ॥ पृ० १७

आधारग्रन्थ—चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन-डॉ० छविनाय त्रिपाठी ।

धनञ्जय—नाट्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'दशहपक' नामक सुप्रसिद्ध नाट्य-शास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है [दे० दशहपक]। इनका समय दशमशताब्दी का अन्तिम चरण है। धनव्जय के पिता का नाम विष्णु एवं भाई का नाम धनिक था। धनिक ने 'दशहपक' की 'अवलोक' नामक टीका लिखी है जो अपने में स्वतन्त्र ग्रन्थ है। परमारवंशी राजा मुञ्ज के दरबार में दशहपक का निर्माण हुआ था। मुञ्ज का शासन काल ९७४ से ९९४ ई० तक है। स्वयं लेखक ने भी इस तथ्य का स्पृष्टीकरण किया है—

विष्णोः सुतंनापि धनं जयेन विद्वन्मनोरागनिबन्धहेतुः ।

आविष्कृतं मुब्जमहीरागोष्ठीवैदग्ध्यभाजा दशक्षपेतत्।। दशक्षक ४।६६ 'दशक्षक' में चार प्रकाश एवं तीन सो कारिकायें हैं। इस पर धिनक की व्याख्या के अतिरक्त बहुक्ष्प मिश्र की भी टीका प्राप्त होती है। धिनक के 'अवलोक' पर भी नृसिह की टीका है। इन्होंने भोजकृत 'सरस्वतीकण्ठाभरण' की भी टीका लिखी है। दशक्षक में क्ष्पक सम्बन्धी प्रमुख प्रश्नों पर विस्तारपूर्वक विचार किया गया है और रस के सम्बन्ध में अनेक नवीन तथ्य प्रकट किये गए हैं। धनब्जय एवं धिनक दोनों ही ध्विन विरोधी आचार्य हैं। ये रस को व्यंग न मान कर भाव्य मानते हैं। अर्थात् इनके अनुसार रस और काव्य का सम्बन्ध भाव-भावक का है। न रसादीनांकाव्येन सह व्यंग्यव्यंजकभावः कि तिह भाव्यभावकसम्बन्धः। काव्यं हि भावकं भाव्या रसादयः। अवलोक्टीका, दशक्षक ४।३०।

इन्होंने शान्त रस को नाटक के लिए अनुपयुक्त माना है क्योंकि शम की अवस्था में व्यक्ति की लौकिक कियाएँ लुप्त हो जाती हैं, अतः उसका अभिनय संभव नहीं है। इनकी यह भी मान्यता है कि रस का अनुभव दशंक या सामाजिक को होता है अनुकार्य को नहीं।

१४ सं० सा०

रसः स एव स्वाद्यत्वाद्रसिकस्यैव वर्तनात्। नानुकार्यस्य वृत्तत्वात् काव्यस्यातत्परत्वतः ॥ ४।३८ ।

आधारग्रन्थ—१. हिन्दी दशरूपक—डॉ॰ भोलाशङ्कर व्यास २. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे।

धनेश्वर सूरि (६१० ई०)—ये प्रसिद्ध जैनाचार्य थे। इन्होंने 'शत्रुञ्जय' नामक महाकाव्य की रचना की है। इसमें १४ सर्गों में राजाओं की प्रसिद्ध दन्तकथा का वर्णन है।

धर्मकीर्त्ति—बौद्धप्रमाणशास्त्र के अद्भुत विद्वानों में आचार्यं धर्मकीर्त्ति का नाम लिया जाता है (दे० बौद्धदर्शन)। ये आचार्यं दिङ्नाग की शिष्य परम्परा के आचार्यं दिश्वरसेन के शिष्य थे। इनका उल्लेख चीनी यात्री इत्सिद्ध के ग्रन्थ में है। तिब्बती परम्परा के अनुसार ये कुमारिल भट्ट (दे० कुमारिल) के भागिनेय माने जाते हैं। इनका जन्म चोलदेश के अन्तर्गत 'तिरुमलई' नामक ग्राम में हुआ था। ये जाति के ब्राह्मण थे। किंवदन्तियाँ इन्हें, ब्राह्मणदर्शन के अध्ययन के हेनु, कुमारिल के यहाँ सेवक के रूप में रहने का भी कथन करती हैं। पर, सारी बातें कपोलकल्पित हैं। नालन्दा के तत्कालीन पीठस्थविर धर्मपाल से दीक्षा ग्रहण कर ये धर्मसंघ में दीक्षित हुए थे। इनका समय ६२५ ई० के लगभग है। बौद्धप्रमाणशास्त्र पर इन्होंने सात ग्रन्थों का प्रणयन किया है जिनमें 'प्रमाणवाक्तिक' एवं 'न्यायबिन्दु' अत्यिधक महत्त्वपूर्ण हैं।

- १. प्रमाणवात्तिक—यह १५०० व्लोकों में रचित बौद्धन्याय का युगप्रवर्त्तक ग्रन्थ हैं। स्वयं धर्मकीत्ति ने इस पर टीका लिखी है। इसमें चार परिच्छेद हैं। जिनमें क्रमशः स्वार्थानुमान, प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्षप्रणाम एवं परार्थानुमान का विशद विवेचन है।
- २. प्रमाण विनिश्चय—इसकी रचना १३४० क्लोकों में हुई है, किन्तु मूलग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता।
- ३. न्यायिवन्दु यह बौद्धन्याय का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसकी रचना सूत्रशैली में हुई है। यह ग्रन्थ तीन परिच्छेदों में है। प्रथम परिच्छेद में प्रमाण एवं प्रत्यक्ष का विवेचन है तथा द्वितीय में अनुमान के दो प्रकारों—स्वार्थ एवं परार्थानुमान तथा हेत्वाभास का निरूपण है। तृतीय परिच्छेद में परार्थानुमान एवं तत्संबंधी विविध विषय विणत हैं। (हिन्दी अनुवाद सहित चौखम्बा संस्कृत सरीज में प्रकाशित)।
  - ४. सम्बन्ध-परीक्षा एवं ५. हेत्बिन्दू दोनों लघु ग्रन्थ हैं।
  - ६. वादन्याय में वादों का वर्णन है।
  - ७. सन्तानान्तर सिद्धि यह लघु ग्रन्थ है जिसमें ७२ सूत्र हैं।

आधारग्रन्थ—१. बौद्धदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय २. बौद्धधर्म के विकास का इतिहास—डॉ॰ गोविन्दचन्द्र पाण्डे।

धर्मविजय चम्पू-इस चम्पू काव्य के प्रणेता नल्ला दीक्षित हैं जिनका समय

१६ - ४ से १७१० ई० के आसपास है। इनके गुरु का नाम रामभद्र दीक्षित था तथा ये उनके ही परिवार से सम्बद्ध थे। इस चम्पू में तंजोर के शासक शाहजी की जीवन-कथा वर्णित है। इसमें चार स्तबक हैं। यह काव्य अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर केंटलाग ४२३१ में प्राप्त होता है। इसके प्रारम्भ में श्रीरामचन्द्र की स्तुति है —

विबुधकुलसमृद्धिः सुस्थिरा येन च्लुन्ता प्रणमदभयदाने यस्य दीक्षा प्रतीता । जनकनृपतिकन्याधन्यपाइवैः स देवः सहितनरपतीन्दोः श्रेयसे भूयमेऽस्तु ॥ १ ॥ आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

धर्मसूत्र—इन्हें कल्प का अंग माना जाता है [दे० कल्प]। धर्मसूत्रों का सम्बन्ध आचार-नियमों से था अतः आर्य लोग इन्हें प्रमाण स्वष्य मानते थे। वर्ण्यविषय एवं प्रकरण की दृष्टि से धर्मसूत्रों का गृह्यसूत्रों से अत्यन्त नैकट्य दिखाई पड़ता है। इनमें विवाह, संस्कारों, विद्यायियों, स्नातकों, श्राद्ध तथा मधुपकं आदि का विवेचन है। धर्मसूत्रों में गृह्यजीवनविषयक संस्कारों की चर्चा बहुत अल्प परिणाम में हुई है किन्तु इनका मुख्य लक्ष्य आचार, विधि-नियम एवं कियासंस्कारों की चर्चा करना था। प्रसिद्ध धर्मसूत्र हैं—'गीतमधर्मसूत्र', 'बीधायनधर्मसूत्र', 'आपस्तम्बधर्मसूत्र', 'हिरण्यकेशिधर्मसूत्र', 'वसिष्ठधर्मसूत्र', 'विष्णुधर्मसूत्र', 'हारीतधर्मसूत्र' तथा 'शंखधर्मसूत्र'। इनमें से अन्तिम दो को छोड़ कर सभी का प्रकाशन हो चुका है। कुमारिलभट्ट के 'तन्त्रवाक्तिक' में विभिन्न वेदों के धर्मसूत्रों का उल्लेख है। 'गीतमधर्मसूत्र' का सामवेदी लोग अध्ययन करते थे, 'वसिष्ठधर्मसूत्र' ऋग्वेदी लोगों के अध्ययन का विषय था, शंखकृत धर्मसूत्र का अध्ययन 'वाजसनेयी संहिता' के अनुयायियों द्वारा होता था एवं आपस्तम्ब और बौधायनधर्मसूत्रों को तैत्तिरीय शाखा के अनुयायी पढ़ा करते थे।

ध्वन्यालोक—ध्वित्तमप्रदाय (काव्यशास्त्रीय सम्प्रदाय) का प्रस्थान ग्रन्थ। इसके रचिंयता आ० आनन्दवर्धन हैं [दे० आनन्दवर्धन ]। 'ध्वन्यालोक' भारतीय काव्यशास्त्र का युगप्रवर्त्तक ग्रन्थ हैं जिसमें ध्वित को सार्वभीम सिद्धान्त का रूप देकर उसका सांगोपांग विवेचन किया गया है। यह ग्रन्थ चार उद्योतों में विभक्त है और इसके तीन भाग हैं—कारिका, वृत्ति एवं उदाहरण। प्रथम उद्योत में ध्विन सम्बन्धी प्राचीन आचार्यों के मत का निर्देश करते हुए ध्विन विरोधी तीन सम्भाव्य आपित्तयों का निराकरण किया गया है। इसी उद्योत में ध्विन का स्वरूप बतलाकर उसे काव्य का एकमात्र प्रयोजक तत्य स्वीकार किया गया है और बतलाया गया है कि किसी भी काव्यशास्त्रीय—अलंकार, रीति, वृत्ति, गुण आदि—सम्प्रदाय में ध्विन का समाहार नहीं किया जा सकता प्रत्युत् उपर्युक्त सभी सिद्धान्त ध्विन में ही समाहित किये जा सकते हैं। दितीय उद्योत में ध्विन के भेदों का वर्णन तथा इसी के एक प्रकार असंलक्ष्यक्रमव्यंग्य के अन्तर्गत रस का निरूपण है। रसवदलंकार एवं रसध्विन का पार्थक्य प्रदर्शित करते हुए गुण एवं अलंकार का स्वरूप-निदर्शन

किया गया है। तृतीय उद्योत इस ग्रन्थ का सबसे बड़ा अंश है जिसमें ध्वित के भेद एवं प्रसंगानुसार रीतियों तथा वृत्तियों का विवेचन है। इसी उद्योत में भाष्ट्र एवं प्रभाकर प्रभृति तार्किकों एवं वेदान्तियों के मतों में ध्वित की स्थिति दिखलाई गयी है और गुणीभूतव्यंग्य तथा चित्रकाव्य का वर्णन किया गया है। चतुर्थ उद्योत में ध्विति सिद्धान्त की व्यापकता एवं उसका महत्त्व वर्णित कर प्रतिभा के आनन्त्य का वर्णन है।

'ध्वन्यालोक' के अन्य नाम भी प्रसिद्ध हैं— सहृदयालोक एवं काव्यालोक । इस पर एकमात्र टीका अभिनवगुष्त कृत 'लोचन' प्राप्त होती है । अभिनव ने अपने ग्रन्थ में चिन्द्रका नामक टीका का भी उल्लेख किया है किन्तु यह ग्रन्थ प्राप्त नहीं होता । आधुनिक युग में आचार्य वदरीनाथ झा ने इस पर टीका की रचना की है जो चौखम्बा विद्याभवन से प्रकाशित है ।

सम्प्रति 'व्वन्यालोक' एवं 'लोचन' के कई हिन्दी अनुवाद एवं भाष्य प्राप्त होते हैं । इसमें कुल १०७ कारिकाएँ हैं— १९ + ३३ + ४८ + १७ = १०७ ।

क—आचार्य विश्वेश्वर सिद्धान्त शिरोमणि कृत हिन्दी शाष्य-ज्ञानमण्डल लिमिटेड, वाराणसी । ख—आचार्य वदरीनाथ कृत हिन्दी टीका-चीखम्वा प्रकाशन । ग — डॉ॰ रामसागर विषाठी कृत ध्वन्यालीक एवं 'लोचन' का 'तारावती' नामक हिन्दी भाष्य-मोतीलाल बनारसीवास । घ — आचार्य जगन्नाथ पाठक कृत ध्वन्यालीक एवं लोचन का हिन्दी भाष्य-चीलम्वा प्रकाशन । ङ — ध्वन्यालीक एवं लोचन के प्रथम उद्योत की हिन्दी टीका-श्रीमती आजालना । च — डॉ॰ कृष्णमूर्त्ति कृत ध्वन्यालोक का अंगरेजी अनुवाद । झ — डॉ॰ जैवोबी कृत ध्वन्यालोक का जर्मन अनुवाद ।

आधार ग्रन्थ---आ० वश्वेश्वर कृत टीका तथा डॉ० नगेन्द्र रचित भूमिका।

स्विन्देके एं एक्ट स्वांते 'अभिनय-दर्गा' नामक नृत्यक लाविषयक ग्रन्थ का प्रणयन किया है। राजशेखर ने 'काव्यमीमांसा' में काव्यविद्या की उत्पत्ति पर विचार करते हुए काव्य पुरुष के १८ स्नातको का उल्लेख किया है जिनमें निदिकेश्वर का भी नाम है। इन्होंने रसविषय पर ग्रन्थ लिखा था, ऐसा विचार राजशिवर का है —'रसाधिका-रिकंनन्दिकेश्वरः'। बहुत दिनों तक भरत एवं नित्दिकेश्वर की एक ही माना जाता था, किन्तु 'अभिनयदर्गण' के प्रकाशित हो जाने ये यह भ्रम दूर हो गया। निन्दिकेश्वर ने अपने ग्रन्थ में भरत द्वारा निर्मित 'नाट्यशास्त्र' का उल्लेख किया ह। इससे यह सिद्ध होता है कि दोनों ही व्यक्ति भिन्न थे एवं निन्दिकेश्वर भरत के परवर्त्ती थे।

नाट्यवेदं ददी पूब भरताय चनुर्मुखः। ततश्च भरतः सार्धं गन्धर्वाष्मरसां गणैः॥ २॥ नाट्यं नृतं तथा नृत्यमग्रे शम्भोः प्रयुक्तवान्॥

डॉ॰ मनमोहन घोष ने 'अभिनयदर्पण' के आँग्लानुवाद की भूमिका में सिद्ध किया है कि नन्दिकेश्वर का समय ५ वीं श्वताब्दी है, पर अनेक विद्वान् इनका समय १२ वीं—

१३ वीं शताब्दी के बीच मानते हैं। 'अभिनयदर्गण' में २२४ क्लोक हैं और भगवान् शंकर की वन्दना करने के उपरान्त नाट्यशास्त्र की परम्परा एवं अभिनयविधि का वर्णन है। इसमें अभिनय के तीन भेद बताये गए हैं—नाट्य, नृत्त और नृत्य और तीनों के प्रयोगकाल का भी निर्देश है। नाट्य के छह तत्त्व कहे गए हैं—नृत्य, गीत, अभिनय, भाव, रस और ताल। इनमें से अभिनय के चार प्रकार बनाये गए हैं— आंगिक, वाचिक आहार्य और सात्त्विक। इसमें मुख्य छप से सोलह प्रकार के अभिनय एवं उनके भेदों का वर्णन है और अभिनयकाल तथा १३ हस्तमुद्राओं का उल्डेख है। हस्तगित की भाँति इसमें पादगित का भी वर्णन है और उसके भी तेरह प्रकार माने गए हैं। शास्त्र एवं लोक दोनों के ही विचार मे 'अभिनय-दर्गण' एक उत्कृष्ट ग्रन्थ है। इसका अँगरेजी अनुवाद डॉ॰ मनमोहन घोष ने किया है। हिन्दी अनुवाद श्रीवाचस्पित-रास्त्री 'गैरोला' ने किया है।

आधारग्रन्थ-भारतीय नाट्य परम्परा और अभिनय-दर्पण-श्री वाचस्पति शास्त्री ।

नर्मसः त्याः सह हास्योपदेशक या व्यंग्य काव्य है जिसके रचियता क्षेमेन्द्र हैं। पुस्तक की रचना के उद्देश्य पर विचार करते हुए लेखक ने सज्जनों के विनोद को ही अपना लक्ष्य बनाया है।

अपि सुजन-विनोदायोम्भिता हास्यसिद्धैः।

कथयति फलभूतं सर्वलोकोपदेशम् ॥ ३।१४४ नर्ममाला ॥

इसमें तीन परिच्छेद या परिहास हैं। इनमें कायस्य, नियोगी आदि अधिकारियों की घृणित लीलाओं का मूक्ष्म दृष्टि से वणन है। किव ने समकालीन समाज एवं धर्म का पर्यवेक्षण करते हुए उनकी बुराइयों का चित्रण किया है, किन्तु कहीं-कहीं वर्णन ग्राम्य, भोंड़ा एवं उद्देगजनक हो गया है। इसमें घूस लेना, जालगाजी या कूटलेख का वर्णन बड़ा ही हृदयग्राही है। क्षेमेन्द्र की यह रचना संस्कृत-साहित्य में सर्वथा नवीन क्षितिज का उद्घाटन करने वाली है।

नरचन्द्र उपाध्याय—ज्योतिपशास्त्र के आचार्य। इनका समय चौदहवीं शताब्दी है। इन्होंने ज्योतिपशास्त्रविषयक अनेक ग्रन्थों की रचना की थीं, किन्तु सम्प्रति 'बंडाजातकवृत्ति', 'प्रश्नशतक' 'प्रश्नचनुर्विशितका', 'जन्मसमुद्रसटीक', 'लग्नविचार' तथा 'ज्योतिषप्रकाश' नामक ग्रन्थ प्राप्त होते हैं। 'बेडाजातकवृत्ति' का रचनाकाल सं० १३२४ माघ सुदी द रविवार बतलाया जाता है। इस ग्रन्थ में १०५० वलोक हैं। 'ज्योतिषप्रकाश' फलित ज्योतिष की महत्त्वपूर्ण रचना है जिसमें मुहुर्त्त एवं संहिता का सुन्दर विवेचन है। 'बेडाजातकवृत्ति' में लग्न तथा चन्द्रमा के द्वारा सभी फलों पर विचार है।

आधारग्रंथ-भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

नरसिंह किंच —अलंकारशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'नञ्जराजयशोभूषण' नामक की रचना विद्यानाथ कृत 'प्रतापरुद्रयशोभूषण' के अनुकरण पर की है। यह ग्रन्थ मैसूर राज्य के मन्त्री नञ्जराज की स्तुति में लिखा गया है। इसमें सात विलास हैं जिसमें नायक, काव्य, ध्विन, रस, दोष, नाटक एवं अलंकार का विवेचन है। प्रत्येक विषय के उदाहरण में नञ्जराज सम्बन्धी स्तुतिपरक इलोक दिये गए हैं और नाटक के विवेचन में षष्ठ विलास में स्वतन्त्ररूप से एक नाटक की रचना कर दी गयी है। दक्षिण नायक का उदाहरण देखिए—

धिम्मिल्ले नवमिल्लकाः स्तनतटे पाटीरचर्या गले, हारं मध्यतले दुकूल्ममलं दत्त्वा यशःकैतवात् । यः प्राग् दक्षिणपश्चिमोत्तरिदशाः कान्ताः समं लालय— न्नास्ते निस्तुलचातुरीकृतपदः धीनव्जराजाग्रणीः ॥ इसका प्रकाशन गायकवाड ओरियन्ट सीरीज ग्रन्थ सं० ४७ से हो चुका है । आधारग्रन्थ— १. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १, आ० बलदेव उपाध्याय ।

नलचम्पू—यह महाकवि जिविकमभट्ट विरचित संस्कृत का प्रसिद्ध चम्पू काव्य है । इसमें निषप नरेश महाराज नल एवं भीमसुता दमयन्ती की प्रणयकथा वर्णित है । पुस्तक का विभाजन उच्छ्वासों में हुआ है और कुल सात उच्छ्वास हैं | दे० त्रिवि-कमभट्ट । प्रथम उच्छ्वास-इसका प्रारम्भ चन्द्रशेखर भगवान ग्लंकर तथा कवियों के वाग्विलास की प्रशंसा से हुआ है। सत्काव्य-प्रशंसा, खलिनन्दा एवं सज्जन-प्रशंसा के पश्चात् वाल्मीकि, व्यास, गुण।ढघ एवं बाण की प्रशंसा की गयी है। तदनन्तर कवि स्वकाब्य का उद्देश्य एवं अपने वंश का वर्णन करता है। चम्पूकाब्य की प्रशंसा, आर्यावर्त्तं-वर्णन, आर्यावर्त्तं के निवासियों का सीख्यवर्णन, आर्यावर्त्तं के अन्तर्गत विविध जनपदों एवं निषधा नगरी का वर्णन करने के पश्चात् नल एवं उनके मन्त्री का वर्णन किया गया है जिसका नाम श्रुतशील है। नल का व्यावहारिक जीवन-वर्णन, वर्षा-वर्णन करने के बाद एक उपद्रवी सुकर का कथन किया गया है जिसे मारने के लिए राजा आखेट के लिए प्रस्थान करता है। चिरकाल तक युद्ध करने के पश्चान् सूकर सम्राट्र के ऊपर नल नरेश विजय प्राप्त करते हैं। आखेट के बाद उजड़े हुए वन का वर्णन तथा आखेट के कारण थके हुए नल का शालवृक्ष के नीचे विश्राम करना वर्णित है। इसी बीच दक्षिण देश से एक पियक का आगमन होता है और वह वार्तालाप के कम में दक्षिण दिशा-तीर-भूमि एवं युवती, दमयन्ती, का वर्णन करता है। पथिक ने यह भी सूचना दी कि उस युवती (दमयन्ती) के समक्ष एक युवक (राजानल) की भी प्रशंसा किसी पथिक द्वारा हो रही थी। उसके रूप-सीन्दर्य का वर्णन सुन कर दमयन्ती के प्रति नल का आकर्षण होता है और पथिक चला जाता है। तत्पश्चात् कवि ने कामक्लान्त नल का वर्णन किया है।

हितीय उच्छ्वास – वर्षा-काल की समाध्ति तथा शरद् ऋनु का आगमन, किन्नर मिथुन द्वारा गाये गए तीन क्लोक, गीत ध्विन से उत्कण्ठित राजा का वन-विहार तथा वन-पालिका द्वारा वन-सुपमा वर्णन । मनोविनोद के हेनु घूमते हुए नल के समक्ष क्वेत पंखों से पृथ्वी को सुशोभित करती हुई हंसों की मंडली का उतरना एवं भूख की तृष्ति के लिए कमलनाल का तोड़ने लगना। कौतुकवश नल का उन्हें पकड़ने का यत्न करना तथा उनमें से एक को पकड़ लेना। हंस द्वारा राजा की स्तुति तथा हंस के वचन पर नल का आश्चियित होना। हंस को पकड़ा गया देख कर कुपित होकर हंसी का श्लिष्ट कथन तथा नल का उसका उत्तर देना, हंसी तथा हंस के प्रणय-कलह का वर्णन, हंस द्वारा राजा एवं राजहंस की समानता का वर्णन तथा अनुकूल कलत्र सुख का वर्णन। आकाशवाणी हारा यह सूचना प्राप्त होना कि दमयन्ती को आकृष्ट करने के लिए यह हंस दूतत्व करेगा। राजा का दमयन्ती के विषय में हंस से प्रश्न पूछना तथा हंस का दक्षिण देश, कुण्डिनपुर, राजा भीम एवं उनकी पत्नी प्रियङ्गुमञ्जरी का वर्णन करना। अपने बच्चे को लेकर जाती हुई एक बन्दरी को देखकर सन्तान के उत्कण्डित प्रियंगुमंजरी का महेश्वर की आराधना में संलग्न होना। चन्द्रिका का वर्णन।

तृतीय उच्छ्वास — प्रियगुमंजरी का स्वप्न में भगवान् शंकर का दर्शन करना और दमनक मुनि के आनमन की सूचना, प्रभात-वर्णन एवं प्रियंगुमंजरी द्वारा सूर्य की स्नुति। प्रातःकाल में प्रियंगुमंजरी का प्रसन्न होना तथा राजा भीम का भी स्वप्न में भगवान् शंकर का दर्शन करना एवं पुराहित द्वारा स्वप्न का फल कहा जाना। दमनक मुनि का आगमन तथा मुनि को कन्या-लाभ का वरदान देना। कन्या-लाभ के वरदान से असन्तृष्ट प्रियंगुमंजरी की श्लेषमाध्यम से कट्टिक्याँ तथा दमनक मुनि का प्रतिवचन। रानी द्वारा क्षमायाचना एवं मुनि का प्रस्थान, मध्याह्न वर्णन, राजा का स्नान एवं आहारादि का वर्णन। प्रियंगुमंजरी का गर्भधारण, दमयन्ती का जनम, नामकरण, उसके शैंशव, शिक्षा एवं तारूण्य का वर्णन।

चतुर्थ उच्छ्वास—हंस द्वारा दमयन्ती के सौन्दर्यं का वर्णन सुन कर राजा नल की उत्कण्डा, हंस-विहार, हंस का कुण्डिनपुर जाना तथा राजा नल के रूप-गुण का वर्णन करना, 'नल' का नाम सुनते ही दमयन्ती का रोमांचित हो जाना। दमयन्ती का नल सम्बन्धी विविध प्रश्न पूछना एवं हंस का नलोत्पत्ति वर्णन, नल की शिक्षा, तारूण्य एवं उसके मन्त्री श्रुतशील का वर्णन, नल के लिए सालङ्कायन का उपदेश, वीरसेन का सालङ्कायन की नीति का समर्थन, नल का राज्याभिषेक-वर्णन, पत्नी के साथ वीरसेन का वानप्रस्थ अवस्था व्यतीत करने के लिए वन-प्रस्थान तथा पिता के अभाव में नल की उदासीनता का वर्णन।

पंचम उच्छ्वास—नल का गुण श्रवण करने के पश्चात् दमयन्ती के मन में नल-विषयक उत्कण्ठा का होना, दमयन्ती का हंस को हारलता देना तथा हंस का प्रस्थान । दमयन्ती की नलविषयक उत्मुकता, राजहंसों का निषेधोद्यान में उतरना एवं सरोवर रक्षिका का राजा को हंसों के आगमन की सूचना देना। वनपालिका का राजा के निकट हंस को लाना तथा हंस द्वारा राजा की स्तृति। हंस का प्रारम्भ से हारलता समर्पण पर्यन्त दमयन्ती का वृत्तान्त कहना तथा हंस का नल को हारलता देना। हंस-नल-संवाद एवं हंस का प्रस्थान, नल तथा दमयन्ती का वियोग-वर्णन। दमयन्ती के स्वयंवर की तैयारी, उत्तरदिशा में निमन्त्रण देने जाने वाले दूत से दमयन्ती की शिल्ष्ट बातचीत, उत्तर दिशा से आये हुए दूत से नल का वृत्तान्त-श्रवण। सेना के साथ नल का विदर्भदेश के लिए प्रस्थान करना तथा श्रुतशील हारा अरण्यशोभा-वर्णन, नर्भदा के तट पर सैन्यवास-निर्माण, इन्द्रादि लोकपालों का आगमन, लोकपालों हारा दमयन्ती दौत्यकार्य में नल की नियुक्ति तथा लोकपालों का दूत बनने के कारण नल का चिचित होना। श्रुतशील का नल को सान्त्वना देना, श्रुतशील सहित नल का एकान्त में मनोविनोद के लिए गमन, वहाँ किरात कामिनियों का दर्शन, दूसरा स्थान दिखाने के बहाने श्रुतशील हारा नल की मनोवृत्ति को दूसरी ओर फेरना, रेवा-पुलिन-दर्शन। स्वयंवर में नल की सफलता के संबंध में श्रुतशील का कुछ तर्क उपस्थित करना। सन्ध्या-वर्णन।

पष्ठ उच्छ्वास — प्रभातवर्णन, तम्बू आदि का वटोरा जाना एवं पुनः अग्रिम यात्रा की तैयारी, नल का भगवान् सूर्य एवं नारायण की स्तुति करना, विन्ध्याटवी का वर्णन, विदर्भदेश के मार्ग में दमयन्ती के दूत पुष्कराक्ष का नल से मिलना और दमयन्ती के प्रणय-पत्र को नल को अपित करना, नल और पुष्कराक्ष का संवाद, मध्याह्न-वर्णन, पयोष्णी-तट पर सेना का विश्वाम, पयोष्णी-तट एवं वहाँ के निवासी मुनियों का वर्णन, मुनियों का राजा को आशीर्वाद देना, दमयन्ती द्वारा प्रेषित कर्तर मिथुन से नल का मिलन, सन्ध्यावर्णन, नल का किन्नर मिथुन आदि के साथ शिवर की ओर परावर्त्तन, रात में सुन्दरक तथा विहङ्गवागुरिका नाम वाले किन्नर मिथुन द्वारा दमयन्ती-वर्णनविषयक गीत, रात में नल का विश्वाम, प्रातः वर्णन, अग्रिम यात्रा की तैयारी, पुष्कराक्ष के साथ जाते हुए नल द्वारा अपनी प्रिया में अनुरक्त एक हाथी का अवलोकन, हाथी का वर्णन, विन्ध्याचल-वर्णन, विदर्भानदी, विदर्भ की प्रजा, अग्रहारभूमि का वर्णन, नल का चित्र बनाती हुई ग्राम्य स्त्रियों का वर्णन, शाकवाटिका-उद्यान, वरदाविदर्भा-संगम, सैन्य-शिविर-वर्णन, कुण्डिनपुर में नल के आगमन के उपलक्ष्य में हर्ष।

सप्तम उच्छ्वास — नल के समीप विदर्भ-सम्राट् का आगमन, अन्योऽन्य कुशल-प्रश्न, विदर्भेश्वर का विनय-प्रदर्शन, विदर्भेश्वर का अपने राजभवन के लिए प्रस्थान तथा नल का औत्सुक्य, दमयन्ती द्वारा भेजी गयी उपहारसिहत कुबड़ी, नाटी और किरात कन्याओं का नल के समीप आगमन तथा नल को देखकर उनका विस्मय। नल के कुशल-प्रश्न के बाद उन कन्याओं का दमयन्ती-भवन के लिए प्रस्थान। नल द्वारा प्रवंतक, पुष्कराक्ष और किन्नर-मिथुन का दमयन्ती के पास भेजा जाना। दोपहर के समय नल एवं उसकी सेना का भोजन वर्णन, नल का मनोविनोद तथा औत्सुक्य, दमयन्ती के यहाँ से पवंतक का लौटना तथा अन्तःपुर एवं दमयन्ती का वर्णन, नल का देवदूत होना जानकर दमयन्ती विषण्य होती है एवं पवंतक उसका वर्णन करता है। सन्ध्या एवं चन्द्रोदय-वर्णन। इन्द्र के वरप्रभाव से नल का कन्यान्तःपुर में प्रवेश एवं दमयन्ती का पर्यवेषण तथा उसका स्वगत-वर्णन। कन्यान्तःपुर में नल का प्रकट होना तथा दमयन्ती एवं उसकी सिखयों का विस्मय, नल-विहङ्गवागुरिका

संवाद, दमयन्ती का अन्योऽन्यदर्शन और तन्मूलक रसानुभूति, नल द्वारा परतन्त्रता की निन्दा। नल द्वारा दमयन्ती के समक्ष इन्द्र का सन्देश सुनाया जाना, दमयन्ती का देवताओं के प्रति अनिच्छा प्रकट करना तथा नल का देव-वैभव वर्णन करना, दमयन्ती का विषणा होना एवं प्रियंवदिका का नल को उत्तर देना, नल का दमयन्ती के भवन से प्रस्थान करना। उत्कण्डा-पूर्ण स्थिति में हरचरणसरोज ध्यान के साथ किमी-किसी तरह नल द्वारा रात्रियापन।

'नलचम्पू' में नल-दमयन्ती की पूरी कथा विश्वत न होकर आधे बृत्त का ही वर्णन किया गया है। यह शृङ्कारप्रधान रचना है, अतः इसकी सिद्धि के लिए कई मनोरंजक घटनाओं की योजना की गई है। (अन्य विवरण के लिए देखिए—त्रिविकमभट्ट)।

आधार ग्रन्थ — नलचम्पू – (हिन्दी अनुवाद ) चौखम्बा प्रकाशन अनु० श्री कैलासपति विपाठी ।

नागार्जुन—बौद्धदर्शन के असाधारण विद्वानों में नागार्जुन का नाम लिया जाता है। ये शून्यवाद (बौद्धदर्शन का एक सिद्धान्त) के प्रवर्त्तक थे। ये विदर्भ के एक ब्राह्मण के यहाँ उत्पन्न हुए थे आर आगे चल कर बौद्धधर्म में दीक्षित हुए। | शून्यवाद के लिए दे० बौद्धदर्शन ]। इनका समय १६६ से १९६ ई० माना जाता है। इन्होंने सर्वप्रथम शून्यवाद को दार्शनिक रूप दिया था। चीनी तथा तिब्बती भाषा में इनके २० ग्रन्थों के अनुवाद प्राप्त होते हैं जिनमें १२ अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। इनकी रचनाओं के नाम हैं—माध्यमिक कारिका (माध्यमिक शास्त्र), दश्मूमिविभाषाशास्त्र, महा-प्रज्ञापारिमितासूत्र—कारिका, उपायकोशल्य, प्रमाण-विध्वंसन, विग्रह-व्यावर्तिनी, चतुःस्तव, युक्ति-पष्टिका, शून्यता-सप्तित, प्रतीत्यसमुत्पादहृदय, महायान विश्वक तथा मुह्न्त्येव, इनमें से केवल दो ही ग्रन्थ मूलक्ष्प में (संस्कृत में) उपलब्ध होते हैं—'माध्यमिक कारिका' एवं 'विग्रह-व्यावर्तिनी'।

'मार्ध्यामक कारिका' की रचना २७ प्रकरणों में हुई है और 'विग्रहच्यावर्तिनी' में ७२ कारिकाएँ है। दोनो ग्रन्थों में शून्यवाद का प्रतिपादन कर विरोधियों के तर्क का निरास किया गया है।

आधार ग्रन्थ—१. **बी**द्धदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय २. बीद्धधर्म के विकास का इतिहास—डॉ० गोविन्दचन्द्र पाण्डेय ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास—गैरोला।

नः गानन्द — यह पाँच अंकों का नाटक है जिसके प्रणेता महाकवि हर्षवर्धन हैं। इसमें किव ने विद्याधरराज के तनय जीमृतवाहन की प्रेमकथा एवं त्यागमय जीवन का वर्णन किया है। इस नाटक का स्रोत बोद्ध-कथा है जिसका मूळ 'बृहत्कथा' एवं 'वैताल-पञ्चिविशति' में प्राप्त होता है।

प्रथम अंक — विद्याधरराज जीमूतकेतु वृद्ध होने पर वानप्रस्थ ग्रहण करते हैं। वे इस अभिलाषा से वन की ओर प्रस्थान करते हैं कि उनके पुत्र जीमूतवाहन का राज्या-भिषेक हो जाय; किन्तु पितृभक्त जीमूतवाहन राज्य का त्याग कर पिता की सेवा के निमित्त अपने मित्र आत्रेय के साथ वन प्रस्थान करता है। वह पिता के स्थान की खोज करता हुआ मलय पर्वत पर पहुँचता है जहाँ देवी गोरो के मन्दिर में अर्चना करती हुई उसे मलयवती दिखाई पड़ती है। दोनों मित्र गोरी देवी के मन्दिर में जाते हैं और मलयवती के साथ उनका साक्षात्कार होता है। मलयवती को स्वप्न में देवी गौरी उसका भावी पित जीमूतवाहन को वतलाती हैं। जब वह स्वप्न-वृत्तान्त को अपनी सखी से कहनी है तभी जीमूतवन झाड़ी में छिपकर उनकी बातें सुन लेता है। विदूषक दोनों के मिलन की व्यवस्था करता है, किन्तु एक सन्यासी के आने से उनका मिलन सम्पन्न नहीं होता।

द्वितीय अंक में मलयवती का चित्रण कामाकुल स्थिति में किया गया है। जीमूत-वाहन भी प्रेमातुर है। इसी बीच मित्रवमु आता है और अपनी विहन मलयवती की मनःव्यथा को जानकर वह उसका विवाह किसी अन्य राजा से करना चाहता है। मलयवती को जब यह सूचना प्राप्त होती है तब वह प्राणान्त करने को प्रस्तुत हो जाती है, पर सिंबयों द्वारा यह कृत्य रोक लिया जाता है। जब मित्रवमु को ज्ञात होता है कि उसकी बहिन उसके मित्र से विवाह करना चाहती है तो वह प्रसन्न चित्त होकर उसका विवाह जीमूनवाहन में कर देता है।

नृतीय तथा चनुर्थ अंक में नाटक के कथानक में परिवर्त्तन होता है। एक दिन भ्रमण करते हुए जीमूनवाहन तथा मित्रवमु समुद्र के किनारे पहुंच जाते हैं जहां उन्हें तत्काल वध किये गए सर्वों की हिंचुयों का ढेर दिखाई पड़ता है। वहाँ पर उन्हें शंखचूड़ नामक सर्प की माता विलाप करती हुई दिखाई पड़ती है जिसमे विदित होता है कि ये हिंचुयों गरुड़ के प्रतिदिन आहार के रूप में खाये गये सर्पों की हैं। इस वृत्तान्त को जान कर जीमूतवाहन अत्यन्त हुंखित होता है और अपने मित्र को एकाका छोड़ कर वह बिलदान-स्थल पर जाता है जहाँ शंखचूड़ की मां विलाप कर रही है, क्योंकि उस दिन उसके पुत्र की बिल होंनेवाली है। जीमूनवाहन प्रतिज्ञा करता है कि वह स्वयं अपना प्राण देकर इस हत्याकाण्ड को बन्द करेगा।

पञ्चम अंक में जीमूतवाहन पूर्वनिश्चय के अनुसार विष्टान के स्थान पर जाता है जिसे गरु अपने चंचु में लेकर मलयपर्वंत पर चल देता है। जीमूतवाहन को लीटा हुआ न देखकर उसके परिवार के लोग उद्विग्न हो जाते हैं। इसी बीच रक्त एवं मांस से लथपथ जीमूतवाहन की चूड़ामणि उसके पिता के समीप गिर पउती है और सभी लोग चिन्तित होकर उसकी खोज में निकल पड़ते हैं। मार्ग में जीमूतवाहन के लिए रोता हुआ शंखचूड़ मिलता है और सारा बृतान्त कह सुनाता है। सभी लोग गरुड़ के पास पहुंचते हैं। गरुड़ जीमूतवाहन को खाते-खाते उसका अद्भुत धैर्य देखकर उससे परिचय पूछते हैं और चिकत हो जाते हैं। इसी बीच शङ्खचूड़ के साथ जीमूतवाहन के माता-पिता पहुँचते है और शंखचूड़ गरुड़ को अपनी गलती बतलाता है। गरुड़ अत्यधिक पश्चानाप करते हुए आत्महत्या करना चाहता है, पर जीमूतवाहन के उपदेश से भविष्य में हिसा न करने का संकल्प करता है। जीमूतवाहन घायल होने के कारण मृतप्राय हो जाता है और गरुड़ उसे जीवित करने के लिए अमृत लाने चला जाता है।

उसी समय गौरी प्रकट होकर जीमूतवाहन को जीवित कर देती हैं और वह विद्याधरों का चक्रवर्त्ती बना दिया जाता है। गरुड़ आकर अमृत की वर्षा करता है और सभी सर्प जीवित हो उठते हैं। सभी आनन्दित हो जाते हैं और भरतवाक्य के बाद नाटक समाप्त हो जाता है।

आधारग्रन्थ—१. नागानन्द (हिन्दी अनुवाद सिंहत)—चीत्रम्बा प्रकाशन २. संस्कृत नाटक (हिन्दी अनुवाद)—डॉ० कीथ ३. संस्कृत किव-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास ।

नागेराभट्ट—प्रसिद्ध वैयाकरण। इनका समय १७ वीं शताब्दी के पूर्व है। इन्होंने व्याकरण के अतिरिक्त धर्म, दर्शन, ज्योतिप एवं काव्यशास्त्र की भी रचना की है। ये महाराष्ट्री ब्राह्मण थे। इनके पिना का नाम शिवभट्ट एवं माना का नाम सनी देवी था। ये श्रुङ्गवेरपुर के राजा रामसिंह के सभापण्डित थे। इनका अन्य नाम नागोजिभट्ट था। इन्होंने 'महाभाष्य प्रदीप' (कैयट रचित ) की टीका लिखी है जिसका नाम है 'महाभाष्यप्रदीपोद्योतन'। नागेश ने काव्यशास्त्र के ग्रन्थों पर भी टीका लिखी है। वे हैं—'काव्यप्रकाश' की प्रदीप टीका की टीका 'उद्योत', भानुदत्त की 'रसमंजरी' की टीका तथा पण्डितराज जगन्नाथ कृत 'रसगंगाधर' की 'गुरुममंप्रकाश' टीका। इन्होंने अपनी टीकाओं में अनेक स्थलों पर स्वतन्त्र विचार भी व्यक्त किया है। इनके व्याकरण-विषयक अन्य स्वतन्त्र ग्रन्थ हैं—'लघुशब्देन्दुशेखर', 'बृहद्शब्देन्दुशेखर', 'परिभापेन्दुशेखर', 'लघुमंजूपा', 'स्कोटवाद' तथा 'महाभाष्यप्रत्याख्यान-संग्रह'। उपर्युक्त सभी ग्रन्थों की गणना महान् ग्रन्थों में होती है और साम्प्रतिक विद्वानों में उनका अत्यधिक प्रचार है।

नाटककार कालिदास—किव के रूप में तो किव कालिदास की ख्याति है ही, नाटककार के रूप में भी इनकी कला की चरम समृद्धि देखी जाती है। इन्होंने अपने पूर्व के संस्कृत नाट्य-साहित्य को अपनी रचनाओं के द्वारा प्रौदता प्रदान की है। कालिदास के पूर्व भास ने तेरह नाटकों की रचना की थी, जिनमें संस्कृत नाट्य-कला का प्रारम्भिक विकास दिखाई पड़ता है। कालिदास ने अपनी रचनाओं के द्वारा उसे समृद्ध किया। इन्होंने तीन नाटकों की रचना की है, जिनमें इनकी कला का किमक विकास दिखाई पड़ता है। 'मालिवकाग्निमित्र' इनकी प्रथम नाट्य-कृति है, अतः इसमें उनकी कला का अकुर दिखाई पड़ता है। 'विक्रमोर्वशीय' में उसका सहज विकास है तथा 'शकुन्तला' में किव की नाट्य कला का चरमोत्कर्ष दिखायी पड़ता है।

कालिदास के नाटक भारतीय नाट्यशास्त्र के अनुष्प हैं या यों कहा जाय कि भरत द्वारा प्रतिपादित नाट्यसिद्धान्तों का किव ने प्रायोगिक रूप प्रदिश्ति किया है, तो कोई अत्युक्ति नहीं। भारतीय नाट्यशास्त्र में नाटक के प्रमुख तीन तत्त्व माने गए हैं—वस्तु, नेता और रस। इनमें सर्वाधिक महत्त्व रस-योजना को ही प्राप्त हुआ है। अर्थात् भारतीय नाटक रसप्रधान हुआ करते हैं क्योकि प्रारम्भ में रसों का निष्पण नाटकों के ही लिए किया गया था। भारतीय नाटक प्रायः सुखान्त हुआ करते हैं और

इनमें मृत्यु आदि घटनाएं प्रदर्शित नहीं की जातीं, अतः इनका सुखान्त होना आवश्यक है। कालिदास के तीनों ही नाटक सुखान्त हैं और सबों का प्रतिपाद्य विषय शृङ्गार है । 'मालविकाग्निमित्र' की कथा ऐतिहासिक है तथा इसके सारे कार्य-व्यापार मालविका एवं अग्निमित्र के प्रणय-कथा को ही केन्द्र बना कर अग्रसर होते हैं। इसका नायक विदिशा का राजा अग्निमित्र है जो धीरललित कोटि का (नायक) है। मालविका इसकी नायिका है और वह विदर्भराज की भगिनी है। इसमें नृत्य गीत, चित्र, शिल्प एवं विदूषक की चातुरी के सीन्दर्य की मृष्टि की गयी है । 'विक्रमोर्वसीय' एवं 'शकून्तला' दोनों का कथानक पौराणिक है। कवि ने अपनी कथा की योजना 'ऋग्वेद', 'शतपथ ब्राह्मण', 'महाभारत' एवं 'मत्स्यपुराण' आदि ग्रन्थों के आधार पर की है। 'विकमो-र्वशीय' में पुरुरवा उर्वशी की प्रणयगाथा वर्णित है जिसका प्रथम सूत्र ऋग्वेद में प्राप्त होता है। 'शकुन्तजा' का कथानक महाभारत से प्रभावित है। इसमें कवि की नाट्यकला का चरम परिपाक है। शकुन्तला में कथावस्तु का इस प्रकार गठन किया गया है कि छोटी-छोटी घटनाओं का भी महत्त्व बना हुआ है। किव ने कथा में विभिन्न घटनाओं का इस प्रकार नियोजन किया है कि उसके विकास में किसी प्रकार का अवरोध नहीं होता । इन्होंने अपने तीनों ही नाटकों में नायिकाओं की प्रथमनः दयनीय दशा में उपस्थित किया है और वे नायक द्वारा किये गए उपकार के कारण उसकी ओर आकृष्ट होती हैं। मालविका को दासी के रूप में देखकर अग्निमित्र उसके प्रति सदय होता है और 'विक्रमोर्वशीय' में राक्षस के चपेट में आई हुई उर्वशी को विषद् से बचाकर पुरुरवा उसका कृषाभाजन बनता है। 'शाकुन्तल' में दुष्यन्त भौरे के बिघ्न से शकुन्तला की रक्षा करता है और इस उपकार के कारण उसका प्रेम प्राप्त करता है। अतः कालिदास के नाटकों की वस्तु-योजना का प्रथम सूत्र नायक हारा किये गए उपकार से उसके प्रति नायिका का आकृष्ट होना है -- और यही आकर्षण उनके मिलन का केन्द्रविन्दु बनता है। कालिदास ने अपने कथानक में नायक अथवा नायिका द्वारा एक दूसरे की स्थिति की छिप-छिप कर देखने का वर्णन किया है । 'विक्रमोर्बशीय' में उर्वशी छिप जाती है और 'शक्रुन्तळा' में राजा दुष्यन्त उसकी विरहावस्था का छिप कर अवलोकन करता है।

कालिदास ने चिरत्र-चित्रण में नाट्यशास्त्र के नियमों को ही आधार बना कर धीरोदात एवं धीरलिल नायकों की योजना की है। नाटकों में पात्रों की योजना अत्यन्त कौशल के साथ की गयी है और छोटे-छोटे तथा गौण पात्रों का भी कथा के विकास में महत्त्वपूर्ण योग रहता है एवं उनके व्यक्तित्व की निजी विशिष्टताएं होती हैं। किव ने पात्रों के चित्रण में अत्यन्त सूक्ष्मता प्रदिश्चित की है और प्रायः एक समान लगने वाले पात्रों के आचरण, विचार एवं व्यक्तित्व में अन्तर प्रदिश्चित किया है। किव जीवन की उदात्त भावनाओं का चित्रण कर अपने चिरत्रों के माध्यम से जीवन को उन्नतशील बनाने वाले स्वस्थ विचारों का उद्योतन किया है। "कालिदास का शक्नुन्तला नाटक प्रेम-संवलित जीवन का आदर्श अभिनय है। इसका एक-एक पद और एक-एक

वानय अपनी जगह पर बिधा रखा है और कथा को आगे बढ़ाने में अनिवार्य वड़ी का काम कर रहा है। शब्दों के चुनाव में एक ऐसे पारखी का हाथ दीख पड़ता है, जिसकी दृष्टि में शब्द और अर्थ घुल-मिल कर एक हो चुके है और जिसकी चुटकी में अर्थ-रहित शब्द-पृष्प आने ही नहीं पाता" डॉ॰ सूर्यंकान्त शास्त्री-भारतीय नाट्यसाहित्य, नामक ग्रन्थ में 'संस्कृत नाटककार' निबन्ध पृ० १४०।

कालिदास ने जीवन के विस्तृत क्षेत्रों से पात्रों का चयन किया है। राजकीय जीवन, तपोवन एवं निम्न श्रेणी के जीवन को स्पर्श कर किव ने अपनी विशाल जीवन-दृष्टि का परिचय दिया है। कण्व तपोनिष्ठ ऋषि हैं किन्तू वे स्नेहशील पिता का भी प्रतिनिधित्व करते हैं। 'शकुन्तला' के तृतीय अंक के विष्कम्भक में अत्यन्त निम्न श्रेणी के पात्र चित्रित किये गए हैं तथा तत्काछीन पुलिस वर्ग का सुन्दर चित्र उपस्थित किया गया है। मालविका राजकन्या होकर भी एक साधारण परिचारिका के रूप में अंकित है। उर्देशी एक दैवी चरित्र के रूप में उपस्थित की गयी है तो शकुन्तला तपोवन की अबोध बाला का प्रतिनिधित्व करती है। इनके सभी नाटकों के नायक राजा है, जो प्रेमी के रूप में अंकित हैं।

कालिदास की नाट्यकला की उत्कृष्टता का बहुत बड़ा कारण उनकी काव्य कला है। यों तो कहीं भी कवि अपने कवित्व के बोझ से नाटकीय-विधान को भाराकान्त नहीं करता और काव्य तथा नाटक के शिल्प में सदा अीचित्य एवं सन्तृतन बनाये रहता है पर उसका कवित्व उसके नाटकों को गरिमामय बना देता है, इसमें किसी प्रकार की द्विया नहीं है। इसके अतिरिक्त कालिदास की नैसर्गिक अलंकार-योजना उनकी रस-व्यंजना में उपस्कारक सिद्ध होती है। कालियास क नाटक इसी काव्यात्मकता के कारण भावनावादी अधिक है, और काव्य की भाँति वे आदर्शवादी वातावरण की मृष्टि करते है, किन्तु यथार्थ ने अञ्जूते नहीं है भले ही मृञ्छकटिक जैसी कठोर यथार्थता वहाँ न मिले । भारतीयनाट्य-साहित्य पृ० २१५ ।

कालिदास ने अपने नाटकों में कोरा शृङ्गारी वातावरण ही नहीं उपस्थित किया है, अपितृ वर्णाश्रमधर्म की व्यवस्था करने वाले राजाओं का चित्रण कर एक नया आदर्श उपस्थित किया है। इनके पात्र जीवन्त प्राणी हे और वे इसी धरती की उपज है । काव का मुख्य लक्ष्य रसर्व्यजना है अतः उसके चरित्रचित्रण में मनोवैज्ञानिक स्थिति एवं अन्तर्तन्द्व के संघर्षका अभाव दिखाई पड़ता है। इसका मुख्य कारण भारतीय नाटको का रसात्मक होना ही है। कालिदास मुख्यतः श्रुकार रस के कवि हैं किन्तू उन्होंने हास्य, करूल, भयानक एवं वीररसो का भी अध्यन्त सफलता के साथ प्रयोग किया है। कवि विदूषक की व्यंग्यपूर्ण एवं हास्यप्रधान उक्तियों के द्वारा हास की योजना करने में दक्ष सिद्ध होता है। दुष्यन्त के डर से भाग कर जाते हुए हरिण के चित्रांकन में भयानक रस का मामिक रूप दिखलाया गया है। शकुन्तला की बिदाई का दृश्य तो करुणा से सिक्त है ही।

इनके नाटकों में शिष्ट एवं पूरुष पात्र संस्कृत का प्रयोग करते हैं और शेष पात्र

प्राकृत बोलते हैं। किव ने पात्रानुकूर भाषा का प्रयोग कर संवादकला का सुन्दर नियोजन किया है। 'शाकुन्तल' के षण्ठ अंक के प्रवेशक के अतिरिक्त सभी जगह शौरसेनी प्राकृत प्रयुक्त हुई है और छठे अंक में मागधी प्राकृत का प्रयोग हुआ है। 'विकमोर्वशीय' में—पुरुरवा के प्रलाप में कई स्थानों पर अपभ्रंश की भी छाया दिखाई पड़ती है। कालिदास के नाटकों में सर्वत्र वैदर्भी रोति प्रयुक्त हुई है और ये उसके सिद्धहस्त लेखक हैं।

नाट्यशास्त्र—यह भारतीय नाट्यशास्त्र एवं काव्यशास्त्र का आद्य ग्रन्थ है। इसके रचियता आ० भरत हैं दि० भरत ]। इसके रचनाकाल के संबंध में विद्वानों में मतभेद है, फलतः इसका समय वि० पू० पंचम शताब्दी से लेकर विक्रम की प्रथम शताब्दी तक माना जाता है। प्राचीन ग्रन्थों में 'नाट्यशास्त्र' के दो नाम मिलते हैं—पट्साहस्त्री एवं द्वादशसाहस्री। सम्प्रति 'नाट्यशास्त्र' का पट्साहस्री रूप ही उपलब्ध है जिसके कुछ संस्करणों में ३७ अध्याय एवं कुछ में ३६ अध्याय हैं।

'नाट्यशास्त्र' में न केवल नाट्यनियमों का अपितु उससे सम्बन्ध रखने वाली सभी कलाओं का प्रतिपादन किया गया है। अर्थात् नाट्यकला, नृत्यकला, संगीतशास्त्र, छन्दःशास्त्र, अलंकार-विधान, रस-निरूपण तथा रंग-निर्माण आदि सभी विषय इसमें विणत हैं। स्वयं नाट्यशास्त्र में भी इस तथ्य का उल्लेख है—

> न तज्ज्ञानं न तच्छित्पं न सा विद्या न सा कला । न स योगो न तत्कर्म यन्नाटयेऽस्मिन्न दृश्यते ॥ १।११६ ॥

इसके वर्ण्यं विषय की सूत्री इस प्रकार है - इसके प्रथम एवं द्वितीय अध्याय में कमशः नाट्योत्पत्ति तथा नाट्यशाला का और तृतीय अध्याय में रंगदेवता का पूजन-प्रकार वर्णित है। चनुर्थ अध्याय में ताण्डव सम्बन्धी १०८ करण, ९२ प्रकार के अंग्रहार और चार प्रकार के रेचकों का वर्णन है और पंचम अध्याय में पूर्वरंग की विधि का विवेचन किया गया है। षष्ठ एवं सप्तम अध्याय में रस का विस्तृत विवेचन एवं आठवें अध्याय में चार प्रकार के अभिनय — आंगिक, वाचिक, सात्त्विक तथा आहार्य-वाँणत हैं। नवम अध्याय में हस्ताभिनय और दशम में शरीरा-भिनय का एवं एकादश तथा द्वादश अध्यायों में चारी तथा मण्डल की विधि का वर्णन है। त्रयोदश अध्याय में रसानुकूठ गति प्रचार का तथा चनुर्देश, पंचदश एवं सोलहवें अध्याय में वाचिक अभिनय का वर्णन है और सोलहवें अध्याय में ही छन्द का निरूपण किया गया है। सत्रहचं अध्याय में प्राकृत आदि भाषाओं का तथा अठारहवें अध्याय में 'दशरूपक' का लक्षण है। उन्नीसवें अध्याय में नाट्य सन्धियों का और बीसवें में भारती, सात्वती, आरभटी और कैशिकी वृत्तियां वर्णित हैं। इक्कीसवें अध्याय में आहायीभिनय का एवं बाईसवें में सामान्याभिनय का विधान है। इसी अध्याय में नायक-नायिका भेद का भी वर्णन है। तेईसवें अध्याय में वेश्या तथा वैशिक लोगों का एवं चौबीसवें में तीन प्रकार के पात्रों— उत्तम, मध्यम एवं अधम का वर्णन है। पच्चीसवें अध्याय में चित्राभिनय और

छब्बीसवें में विकृताभिनय वर्णित हैं। सताईसवें अध्याय में अभिनय की सिद्धि एवं उनके विघ्नों का वर्णन है तथा अट्टाईसवें से तेतींसवें अध्याय तक संगीतशास्त्र का वर्णन है। चौतीसवें अध्याय में पात्र की प्रकृति का विचार और पैंतीसवें में पारि-पाईवक एवं विदूषक का वर्णन है। छत्तीसवें या अन्तिम अध्याय में नाट्य के भूतल पर आने का वर्णन है। 'नाट्यशास्त्र' का प्रथम प्रकाशन काव्यमाला संस्कृत सीरीज के निर्णय सागर प्रेस से १८९४ ई० में हुआ था। इसमें छह हजार इलोक हैं। गायकवाड़ ओरियण्टल सीरीज बड़ौदा से 'अभिनयभारती' सहित 'नाट्यशास्त्र' का प्रकाशन चार खण्डों में हुआ है। चौखम्बा संस्कृत सीरीज से भी पं० बदुकनाथ शर्मा एवं पं० बलदेव उपाध्याय के संपादकत्व में 'नाट्यशास्त्र' का प्रकाशन १९३५ ई० में हुआ था जिसे अपेक्षाकृत अधिक शुद्ध माना जाता है। 'नाट्यशास्त्र' का आंग्लानुवाद डाँ० मनमोहन घोष ने किया है और १ से ७ अध्याय तक के दो हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हो चुके हैं। प्रथम के अनुवादक डाँ० रघुवंश (मोतीलाल बनारसीदास) एवं द्विनीय के अनुवादक पं० बाबूलाल शुक्ल है (चौखम्बा प्रकाशन)।

'नाट्यशास्त्र' के तीन रूप हैं—सूत्र, भाष्य एवं कारिका । आ॰ वलदेव उपाध्याय का कहना है कि "ऐसा जान पड़ता है कि मूल ग्रन्थ सूत्रात्मक था जिसका रूप ६ और ७ वें अध्याय में आज भी देखने को मिलता है। तदनन्तर भाष्य की रचना हुई जिसमें भरत के सूत्रों का अभिप्राय उदाहरण देकर स्पष्ट समझाया गया है। तीसरा तथा अन्तिम स्तर कारिकाओं का है जिनमें नाटकीय विषयों का बड़ा ही विपुल तथा विस्तृत विवरण प्रस्तुत किया गया है।" भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १ पृ० २७ प्रथम संस्करण।

'नाट्यशास्त्र' में अधिकतर अनुष्टुप् छन्द का प्रयोग है पर कहीं-कहीं आर्या छन्द भी प्रयुक्त हुए हैं। ६ ठें एवं सातवें अध्याय में कई सूत्र एवं गद्यात्मक व्याख्यान भी प्राप्त होते हैं। कहा जाता है कि 'नाट्यशास्त्र' में अनेक ऐसे क्लोक हैं (जिनकी संख्या अिक है) जिनकी रचना भरत से पूर्व हुई थी और भरत ने अपने विचार की पृष्टि के लिए उन्हें उद्भृत किया था। इन क्लोकों को 'आनुवंश्य' क्लोक की संज्ञा दी गयी है। अभिनवगुष्त ने भी इस कथन का समर्थन किया है—

ता एता हचार्या एकप्रघट्टकतया पूर्वाचायैलंक्षणत्वेन पठिताः, मुनिना तु सुखसंग्रहाय यथास्थानं निवेशिताः ॥ अभिनवभारती, अध्याय ६ ।

'नाट्यशास्त्र' के वर्तमान रूप के सम्बन्ध में विद्वानों का कहना है कि इसकी रचना अनेक व्यक्तियों द्वारा हुई है तथा इसका यह इसका यह रूप 'अनेक शताब्दियों के दीर्घ-व्यापार का परिणत फल' है। इस सम्बन्ध में निश्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता। 'नाट्यशास्त्र' का रचना काल एवं रचियता आदि के सम्बन्ध में पुनः गाढ़ानुशीलन करने की आवश्यकता है। 'नाट्यशास्त्र' के अनेक टीकाकार हो चुके हैं पर सम्प्रति एकमात्र भाष्य अभिनवगुप्त रचित 'अभिनवभारती' ही उपलब्ध है। अभिनवगुष्त एवं शार्ङ्गधर ने (संगीतरत्नाकर) नाट्यशास्त्र के नी व्याख्याकारों का उल्लेख किया है—उद्भट, लोल्लट, शंकुक, भट्टनायक, राहुल, भट्टयन्त्र, अभिनवगुष्त, कीत्तिधर एवं मातृगुष्ताचार्य। (इस विषय के विवरण के लिए दे० लेखक का ग्रन्थ भारतीय काव्यालोचन)।

आधारग्रन्थ—क—संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास-डॉ॰ पा० वा० काणे ख— भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १-आ० बलदेव उपाध्याय ग—हिन्दी अभिनव भारती— ( भूमिका ) आ० विश्वेश्वर ।

नाथमुनि—ये वैष्णवों में रंगनाथ मुनि के नाम से विख्यात हैं तथा विशिष्टाढैत-वाद नामक वैष्णव सम्प्रदाय के आचार्य हैं। इनका समय ५२४ से ९२४ ई० है। इन्होंने तिमलवेद का पुनरुद्धार किया था। ये शठकोपाचार्य की शिष्य-परम्परा में आते हैं। इन्होंने 'न्यायतत्त्व' नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की है जो विशिष्टाद्वैत मत का प्रथम न्याय ग्रन्थ के रूप में प्रतिष्ठित है। वेदान्तदेशिक ने 'योगरहस्य' नामक ग्रन्थ का प्रणेता नाथमुनि को ही माना है।

आधारग्रन्थ-भारतीय दर्शन-आचार्य बलदेव उपाध्याय ।

नाथ पुनि विजय चम्पू — इस चम्पूकाव्य के प्रणेता हैं किव रामानुजदास । ये मैं त्रेय गोत्रोद्भव कृष्णाचार्य के पुत्र थे । इनका समय अनुमानतः सोलहवीं शताब्दी का अस्तिम चरण है । इस चम्पू काव्य में नाथमुनि से रामानुज पर्यन्त विशिष्टा है तवाद के आचार्यों का जीवन वृत्त विणित है । इसका किवत्वपक्ष दुर्वेल है और विवरणात्मकता का प्राधान्य है । किव की अन्य कृतियाँ हैं — वेंगलार्यं गुरुपरम्परा', 'उपनिषदर्थ विचार' तथा 'तथ्य – निरूपण'। यह प्रन्थ अभी तक अप्रकाशित हैं और इसका उल्लेख डिस्किप्टिव कैललगंग मदास १२३०६ में प्राप्त होता हैं ।

आधारग्रन्थ—चम्पृकाब्य का विवेचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन=डॉ॰ छविनाथ विपाठी ।

नारदपुराण या वृहन्नारदीय पुराण—पौराणिक कम से छठौ पुराण। 'मत्स्य-पुराण' में वहा गया है कि "जिस पुराण की कथा में नारद ने बृहत्कल के प्रसंग में धर्म का उपदेश दिया है, वह नारदीय पुराण कहा जाता है। इसका प्रमाण पच्चीम सहस्र बस्तों को है।" नारद या नारदीय उपपुराण से अन्तर स्थापित करने के लिए इसकी संज्ञा बृह्नारदीय है। इसके दो खण्ड है—पूर्व और उत्तर। पृबंखण्ड में १२५ अप्याय तथा उत्तर में ६२ अध्याय हैं। जोड़ने पर इसके बस्तों की संख्या १८१९० होती है।

'नारदपुराण' पूर्णरूपेण वैष्णव पुराण है। इसमें वैष्णवों के अनुष्ठानों और उनके सम्प्रदायों की दीक्षा के विधान विस्तारपूर्वक वर्णित हैं। इसके उत्तर भाग में वैष्णव सम्प्रदाय को विशेष स्थान दिया गया है, किन्तु पूर्व भाग में साम्प्रदायिक पूर्वाग्रह नहीं है। इस पुराण में अठारहो पुराण की विषयानुक्रमणिका (अध्याय ९२ से १०९

तक पूर्व भाग में ) प्रस्तुत की गयी है । इसके आधार पर यह सर्वाधिक अर्वाचीन पुराण सिंढ होता है । पर, यह विवरण अवस्य ही अर्वाचीन होगा और परवर्ती प्रक्षेप भी । 'विष्णुगुराण' में नारदप्राण को रचनाकम से ६ ठा स्थान प्रदान किया गया है, जिससे इसकी सर्वाधिक अर्वाचीनता संदिग्ध हो जाती है। प्रो० एच० एच० विल्सन के अनुसार इसका रचनाकाल सोलहवीं शताब्दी है। उन्होंने इसे महापुराण नहीं माना है वयोंकि इसमें कुछ तीन हजार ब्लोक हैं । उनके अनुसार इसमें पुराणों के पंचलक्षणों का अभव है और यह विष्णूनिक-प्रतिपादक एक साम्प्रदायिक ग्रन्थ है। पर, यह तथ्य निराधार है । 'नारदपुराण' न ता इतना अवीचीत है और न 'पूराणपंचलक्षागम्' से विरहित हो । अल्बेक्नो ने इसका उल्लेख किया है जिसका समय म्यारहवीं शताब्दी है । इसमें अने अविषयों का निरूपण है जिनमें नृष्य ह-मौक्ष, धर्म, नक्षत्र एवं कल्प-निरूपण, व्याकरण, निरुक्त, ज्योतिष, गृहविचार, मन्त्रसिद्धि, देवताओं के मन्त्र, अनुष्ठान-विधि, अशुद्दशपुराण-विषयानुक्रमणिका, वर्णाश्रमधर्म, श्राष्ठ, प्रायश्चित्त, सांसारिक कष्ट एवं रिक्त द्वारा मोक्ष के सुख। इसमें विष्णु-यक्ति को ही मोक्ष का एकमात्र साधन माना गया है तथा अनेक अध्यायों में विष्णु, राम, हनुमान्, कृष्ण, काली और महंश के मन्त्री का सबिध निरूपण है । सूत-सोन इन्संबाद के रूप में इस पुराण की रचना हुई है । इसके प्रारम्भ में सृष्टि का नीनेप में वर्णन किया गया है तदनस्तर नाना प्रकार को पामिक कथाये वर्णित है। पुराणां में 'नारदीयपुराण' के अतिरिक्त एक 'नारदीय-उपपुराण' भी जपलब्ध होता है जिसन ३८ अध्याय एवं ६६०० इलोक हैं। यह बण्णव मन का प्रचारक एवं विशुद्ध साम्प्रदायिक ग्रन्थ है। जिसमें पुराण के लक्षण नहीं भिलते हैं। कतिपय विदानों ने इसी ग्रन्थ को 'नारदपुराण' मान िया है। इसका प्रकाशन एशियाटिक सोसाइटी, कलकत्ता से हुआ है।

आधारप्रत्य—१. नारदपुराण (हिन्दी अनुवाद )—गीता प्रेस, गोरखपुर २. नारद-पुराण । हिन्दी अनुवाद)—अनु० रामचन्द्र गर्मा, मुरादाबाद ३. प्राचीन भारतीय साहित्य अग १, ६७ड २-—(हिन्दी अनुदाद १ विन्टर्रानत्स ४. पुगणतत्त्वमामांसा— श्री कृष्णमणि विपाठी ४. पुराण-दिमर्श-पं० बलदेव उपाध्याय ६. पुराणम्—रूण्ड ४, १९६३ ७ विष्मुपुराण—( र्रावादक ) एच० एच० विल्सन ।

नार्द्स्यृति—इसके रचियता नारद े जिन्हें विश्वरूप ने प्रसिद्ध दस धर्मशस्त्रिकारों में मे एक माना है। इसके लघु एवं बृहद् दो संस्करण उपजब्ध है जिनका सम्पादन डॉ॰ जॉली ने किया है। 'नारदस्मृति' में १०२५ व्लोक है। इसके प्रारम्भिक तीन अध्यायों में न्याय सम्बन्धी विधि विणत है। तत्परचात् ऋण-दान, उपनिधि (जमा, बन्धक) सम्भूयसमुत्यान (सहकारिता), दत्ताप्रदानिक, अभ्युपेत-अधुश्रूषा (नौकर के ठेके का तोड़ना), वेतनस्यअनपाकर्म (वेतन न देना), अस्वामिविकय, विकीया सम्प्रदान (विकी के उपरान्त न छुड़ाना), कीतानुश्य (खरीदगी का खण्डन), समयस्यान-पाकर्म, (निगम, श्रेणी आदि की परम्पराओं का विरोध), सीमाबन्ध, स्त्री पुंसयोग, दायभाग (बँटवारा तथा वसीयत), साहस (डकैती), वाक्या पारुष्य (मानहानि तथा

पिशुनवचन ) तथा दण्डपारुष्य ( नाना प्रकार की चोटें ), प्रकीणंक एवं अनुक्रमणिका का वर्णन है।

'नारदस्मृति' में कुल १ प्रकरण हैं जिनमें 'मनुस्मृति' के विषयों को संक्षिष्त रूप से रखा गया है। कितपय नामों के भेद के अतिरिक्त दोनों में अत्यधिक साम्य है। डॉ० विन्टरिनत्स ने इसमें 'दीनार' शब्द को देखकर इसका समय द्वितीय या नृतीय शताब्दी माना है। पर, डॉ० कीथ इसका काल १०० ई० से ३०० ई० के बीच मानते हैं। इसे 'याजवत्वयस्मृति' का परवर्त्ती माना जाता है।

आधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास—(हिन्दी अनुवाद) भाग १—डॉ॰ पा॰ बा॰ काणे, अनु॰ पं॰ अर्जुन चीवे काश्यप।

नारायण—ज्योतिपशास्त्र के आचार्य। इनका स्थिति-काल १५७१ ई० है। इनके पिता का नाम अनन्तनन्दन था जो टापर ग्राम के निवासी थे। इन्होंने 'मुहर्त्त-मार्तण्ड' नामक मुहर्त्तविषयक ग्रन्थ की रचना की है जो शार्दूळविकीडित छन्द मे लिखा गया है। नारायण नामक एक अन्य विद्वान् ने भी ज्यानिपविषयक ग्रन्थ की रचना की है जिनका समय १४८६ ई० है। 'केशवपद्धति' के ऊपर रचित इनकी टीका प्रसिद्ध है। इन्होंने बीजगणित का भी एक ग्रन्थ लिखा था।

सहायकग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री ।

नारायणभट्ट—इनका जन्म केरल में हुआ था। ये १५६० ते १६६६ ई० के मध्य विद्यमान थे। इन्होंने चीदह चम्पूकाव्यों की रचना की है। वे है—मत्स्यावतार-प्रबन्ध, राजमूयप्रबन्ध, पांचालीस्वयंवर, स्वाहासुधाकरचम्पू, कोटिविरह, नृगमोक्ष, सुभद्राहरण, पार्वतीस्वयंवर, नलायणीचिरित, कीन्तेयाप्टक, दूतवावय, किरात, निरितना-सिकचम्पू, दक्षयाग एवं व्याद्यालयंशाष्ट्रमी महोत्सवचम्पू। इनमें मत्स्यावतारप्रबन्ध, राजसूयप्रबन्ध, स्वाहासुधाकरचम्पू एवं कोटिविरह प्रकाशित हो चुके हैं। इनक पिता का नाम मानुदत्त था जो प्रसिद्ध मीमासाजास्त्री थे। इन्होंने 'नारायणीय' नामक एक काव्य की भी रचना की है। इन ग्रन्थों के अतिरिक्त प्रक्रिया सर्वस्य। व्यावरण) नथा मानमेयोदय (मीमांसा) भी इनकी रचनार्ग है। 'मत्स्यावतार' में कुल ६७ पद्य एवं १२ गद्य के खण्ड है। इसमें पुराणों में विणत मनु एवं मत्स्यावतार की कहानी है। 'राजसूयप्रवन्ध' में युधिष्टिर के राजसूय का वर्णन है। 'स्वाहास्वधाचम्पू' में किंव ने अगिन की पत्नी स्वाहा तथा चन्द्रमा के प्रणय का वर्णन किया है। 'कोटिविरह' में विरह और मिलन की काल्पनिक कहानी है। 'नृगमोक्ष' में श्रीमद्द्रभागवत के दशमस्वन्ध में विणत कथा के आधार पर राजा नृग की कहानी का वर्णन है।

आधारग्रन्थ—१. चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छिदिनाथ त्रिपाठी २. केरली साहित्य-दर्शन—रत्नमयी दीक्षित ।

निघण्टु—यह वैदिक शब्दों का समुच्चय है जिसमें वेद के कठिन शब्दों का चयन है। 'निघण्टु' की शब्द-संख्या एवं रचना के सम्बन्ध में विद्वानों में मत-वैभिन्न्य है। जिस 'निघण्टु' पर यास्क की टीका है, उसमें पाँच अध्याय हैं। प्रथम तीन अध्याय नैघण्टुककाण्ड कहे जाते हैं तथा इनके शब्दों की व्याख्या निक्क्त के द्वितीय एवं तृतीय अध्यायों में की गयी है। इनकी शब्द-संख्या १३४१ है जिनमें से २३० शब्दों की ही व्याख्या की गयी है। चतुर्थं अध्याय को नैगमकाण्ड एवं पञ्चम को दैवतकाण्ड कहते हैं। नैगमकाण्ड में तीन खण्ड हैं जिनमें ६२, ५४ तथा १३२ पद हैं। ये किसी के पर्याय न होकर स्वतन्त्र हैं। नैगमकाण्ड के शब्दों का यथार्थ ज्ञान नहीं होता। दैवतकाण्ड के ६ खण्डों की पद-संख्या ३,१३,३६, ३२,३६ तथा ३१ है जिनमें विभिन्न देवताओं के नाम हैं। इन शब्दों की व्याख्या 'निक्क्त' के सातवें से बारहवें अध्याय तक हुई है। डॉ० लक्ष्मण सख्य के अनुसार 'निघण्टु' एक व्यक्ति की रचना नहीं है पर राजवाडे ने इनके कथन का सप्रमाण खण्डन किया है।

'महाभारत' में प्रजापित काश्यप को 'निघण्टु' का रचियता माना गया है। वृषो हि भगवान् धर्मः ख्यातो छोकेपु भारत । निघण्टुकपदाख्याने विद्धि मां वृषमुत्तमम्॥ कपिवराहः श्रेष्ठश्च धर्मश्च वृष उच्यते। तस्माद् वृषाकिषप्राह कश्यपो मां प्रजापितः॥

महाभारत मोक्षधर्मपर्व, ३४२।८६-८७

कितपय विद्वान् इस विचार को प्रामाणिक न मानकर निरुक्त और निघण्टु दोनों का ही रचियता यास्क को ही स्वीकार करते हैं। स्वामी दयानन्द एवं पं० भगवद्त्त जो के अनुगार जितने निरुक्तकार हैं वे सभी निघण्टु के रचियता हैं। आधुनिक विद्वान् रॉथ, कर्मकर, लक्ष्मण सरूप तथा प्राचीन टीकाकार स्कन्द, दुर्ग एवं महेश्वर ने निघण्टु के प्रणेता अज्ञातनामा लेखक को माना है। दुर्ग ने लिखा है—"तस्यैपा…… सा पुनरियं, त इमं गवादिदेवपत्त्यन्त समाम्नातवन्तः।" इनके अनुसार निघण्टु श्रुतिषयों द्वारा किया गया संग्रह है। अभी तक निश्चित रूप मे यह मत प्रकट नहीं किया जा सका है कि निघण्टु का लेखक कौन है। सम्प्रति निघण्टु की एक ही व्याख्या उपलब्ध है, जिसके लेखक है देवराज यज्वा।

आधारग्रन्थ—१. निरुक्त—(हिन्दी व्याख्या) पं० भगवद्त्त २. हिन्दी निरुक्त— पं० उमाशंकर 'ऋषि' ३. निघण्टु और निरुक्त —(हिन्दी अनुवाद)—डॉ लक्ष्मण सरूप ४. वैदिक वाङ्मय का इतिहास—पं० भगवद्त्त ।

नित्यातम्य — ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। इनका समय १७ वीं शताब्दी का प्रारम्भ हे। इन्होंने १६३९ ई० में 'सिद्धान्तराज' संज्ञक महनीय ज्योतिषग्रन्थ की रचना की थी। ये इन्द्रप्रस्थपुर के निवासी थे। इनके पिता का नाम देवदत्त था। ये गोड़ वंशीय ब्राह्मण थे। 'सिद्धान्तराज' ग्रहगणित का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसमें वर्णित विषयों के शीर्षक इस प्रकार हैं —

मीमांसाध्याय, मध्यमाधिकार, स्पष्टाधिकार, भन्ग्रहसुत्यधिकार, भन्ग्रहों के उन्नतांश-साधनाधिकार, भुवनकोश, गोलबन्धाधिकार तथा यात्राधिकार ।

आधारप्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री।

निम्बार्क मत-हैताहैतवाद नामक प्रसिद्ध वैष्णव सिद्धान्त के प्रतिष्ठापक आचार्य निम्बार्कथे। इनका समय १२ वीं शताब्दी है। ये तैलंग ब्राह्मण थे तथा इनका वास्तविक नाम नियमानन्द था । कहा जाता है कि निम्ब बृक्ष पर रात्रि के समय सूर्य का साक्षात् दर्शन होने के कारण इनका नाम निम्बार्क या निम्बादित्य पड़ा। इनके मुख्य ग्रन्थ है—'वेदान्तपारिजात सौरम' ( ब्रह्मसूत्र का स्वल्पकाय भाष्य ), 'दशक्लोकी' (सिद्धान्त प्रतिपादक दस क्लोकों का संग्रह ) 'श्रीकृष्णस्तवराज' (इनमें २५ क्लोकों में निम्बार्क मत का प्रतिपादन किया गया है ) ब्रह्म या जीव के सम्बन्ध में निम्बार्क का सिद्धान्त भेदाभेद वा हैताहैत का प्रतिपादक है। इनके अनुसार जीव अवस्था भेद से ब्रह्म से भिन्न एवं अभिन्न दोनों ही है । इन्होंने रामानुज की जाँति चित्, अचित् तथा ईश्वर के स्वरूप का निरूपण किया है। चित्या जीव के स्वरूप को ज्ञानमय कहा गया है। जीव प्रत्येक दशा में कर्त्ता रहता है। इसलिए उसे कर्त्ता कहा गया है। वह संसारी दशा में तो कत्ती होता ही है, मुक्त दशा में भी कर्ता रहता ह । इन्द्रियों के द्वारा विषय का भोग करने के कारण उसे भोक्ता कहते हैं। ज्ञान एवं भीग की प्राप्त करने के लिए उसे ईश्वर पर आश्रित होना पड़ता है, वह स्वतन्त्र नहीं होता । ईश्वर स्वतन्त्र है और जीव परतन्त्र । वह चैतन्य गुण एवं ज्ञानाश्रय होने के कारण ईश्वर के सदृश होते हुए भी नियम्यत्व गूण के कारण उससे पृथक् है। ईश्वर जीव का नियन्ता है और जीव नियम्य । ईश्वर स्वतन्त्र <mark>एवं नियन्ता होते के कारण उच्छानुसार जीव</mark> के साथ वर्ताव कर सकता है पर जीव सब प्रकार से ईश्वर पर आधित रहता है। जीव परिमाण में अणु है, किन्तु ज्ञान लक्षण के कारण उसे मुख-दुःव का अनुभव होता है। वह ईश्वर का अंश रूप एवं संख्या में अपरिमित है। ईश्वर अंशी अर्थात् सर्व-शक्तिमान् है किन्तु जीव उसका अंश है। जीव ईश्वर का शक्तिरूप है। अंशो हि शक्ति रूपो ग्राह्य: । २ । ३ । ४२ । पर कीस्तुभ अचित् या चेतना से रहित पदार्थ को जगत् कहते हैं। इसके तीन प्रकार हि—प्राकृत, अप्राकृत और काल।

अप्राक्ततं प्राकृतरूपकं च काल्यस्वरूपं तदचेतनं मतम् । मायाप्रधानादिपदप्रवाच्यं शुक्तादिभेदाश्च समेऽपि तत्र ॥ दशस्लोकी ३ । ईश्वर-निम्बार्क ने ईश्वर की कल्पना सगुण रूप में की है जो समस्त अविद्यादि प्राकृत दोषों से रहित, अशेष ज्ञान एवं कल्याण गुणों की राशि है।

स्वञावतोऽगस्तरामस्तदोवमशेषकल्याणगृजेकराशिम् ।

ब्यूहाङ्गिनं ब्रह्म परं वरेण्यं ध्यायेम कृष्णं कमलेक्षणं हरिम् ॥ दशक्लोकी ४ संसार में जो कुछ भी दिखाई पड़ता है या सुना जाता है उसके अन्तर एवं बाहर सभी जगह नारायण स्थित है—

यच्च किल्चिज्जगद्यस्मिन् दृश्यते श्रूयतेऽपि वा । अन्तर्वेहिश्च तत् सर्वं न्याप्य नारायणः स्थितः ॥ ५ ॥

सिद्धान्त जाह्नवी पृ० ५३ परमात्मा के परब्रह्म, नारायण भगवान् , कृष्ण एवं पुरुषोत्तम आदि नाम हैं। जीव ब्रह्म से पृथक होते हुए अभिन्न भी है। मोक्ष की स्थिति में भी जीव ब्रह्म में अपने स्वरूप को खो नहीं देता और ब्रह्म से अभिन्न होकर भी अपना पृथक अस्तिस्व बनाये रहता है। भक्ति के द्वारा ही भगवत्साक्षात्कार होता है तथा प्रपत्ति के द्वारा ही भगवान भक्तों पर अनुग्रह करता है। भित्त के द्वारा भगवत्साक्षात्कार होने पर जीव भगवत्भा-वापन्न होकर सभी प्रकार के क्लेशों से छूटकारा पा जाता है। भगवान के चरण की सेवा के अतिरिक्त जीव के लिए अन्य कोई उपाय नहीं है। निम्बार्क मत में कृष्ण ही परमात्मा माने गए हैं जिनकी बन्दना ब्रह्मा, शिव आदि सभी देवगण करते हैं । तस्मात् कृष्ण एव परोदेवः, तंध्यायेत् तं रमंत् तं भजेत् तं यजेत् ओं तत् सदिति (दशक्लोकी टीका प्र॰ ३६।) हरिज्यास कृष्ण की प्राप्ति भक्ति द्वारा ही संभव है जो पाँच भावों से युक्त होती है—शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य तथा उज्ज्वल । निम्बार्क ने भगवान् की प्रेमशक्तिरूपा राधा की भी उपासना पर बल दिया है। इस मत के आराध्यदेव थीकृष्ण माने गए हैं जिन्हें सर्वेश्वर कहा गया है और उनकी आह्नादिनी शक्ति श्रीराधा है। राधा का स्वरूप 'अनुरूप सौभगा' है या वे श्रीकृष्ण के अनुरूप हैं। कृष्ण औ**र** राया दोनों ही सर्वेंदवर एवं सर्वेंदवरी है। दोनों में अविनाभाव-सम्बन्ध है और वे कीड़ा के निमित्त एक ही ब्रह्म के दो रूप में उत्पन्न हुए हैं। इस सम्प्रदाय में अनुरागात्मिका पराभिक्त ( प्रेमलक्षण ) को ही साधनामार्गं में श्रेष्ठ माना गया है ।

आधारग्रन्थ—१. भागवत सम्प्रदाय—पं० बलदेव उपाध्याय २. भारतीयदर्शन—पं० वलदेव उपाध्याय ३. बैष्णवधर्म—पं० परशुराम चतुर्वेदी ४. भिक्तका रु—श्री रितभानुसिंह 'नाहर'।

निरुक्त—इसके लेखक महिष्यास्क हैं जिनका समय (आधुनिक विद्वानों के अनुसार) ७०० ई० पू० है। निरुक्त के टीकाइ दुर्गाचार्य ने अपनी वृत्ति में १४ निरुक्तों का संकेत किया है। (दुर्गावृत्ति १।१३)। यास्क कृत 'निरुक्त' में भी बारह निरुक्तकारों के नाम हैं—अग्रायण, औपमन्यव, औदुम्बरायण, औणनाभ, कात्यवय, कीप्टुकि, गार्य्य, गालव, तैटीकि, वार्ष्यायणि, शाकपूणि तथा स्थौलाष्ठीवि। इनमें से शाकपूणि का मत 'बृहद्देवता' में भी उद्दश्न है।

यास्क कृत 'निरुक्त' में बारह अध्याय हैं तथा अन्त के दो अध्याय परिशिष्ट रूप हैं। 'महाभारत' के शान्तिपर्व में यास्क का नाम निरुक्तकार के रूप में आया है। इस दृष्टि में इनका समय और भी अधिक प्राचीन सिद्ध हो जाता है।

यास्को मामृषिरप्यग्रय नैकयज्ञेषु गीतवान्। शिषिविष्ट इति ह्यस्माद् गुह्यनामधरो ह्ययम्॥ ७२॥ स्तुत्वा मां शिषिबिष्टेति यास्क ऋषिरुदारधीः। यत्प्रसादादधो नष्टं निरुक्तमभिजग्मिवान्॥ ७३॥

अध्याय ३४२

'निरुक्त' में वैदिक शब्दों की व्युत्पित्त दी गई है तथा यह बतलाया गया है कि कौन सा शब्द किसी विशिष्ट अर्थ में रूढ क्यों हुआ। इसके प्रतिपाद्य विषय हैं— वर्णागम, वर्णविषयंय, वर्णविकार, वर्णनाश तथा धातु का उसके अर्थातिशय से योग। सायणाचार्य के निरुक्त की व्याख्या करते हुए बताया है कि अर्थावबोध के लिए स्वतन्त्र रूप से पदों का संग्रह ही निरुक्त है। निरुक्तकार ने शब्दों की व्युत्पित्त प्रदिश्ति करते हुए धातु के साथ विभिन्न प्रत्ययों का भी निर्देश किया है। यास्क समस्त नामों को धातुज मानते हैं। इसमें आधुनिक भाषाशास्त्र के अनेक सिद्धान्तों का पूर्वरूप प्राप्त होता है। निरुक्त में वैदिक शब्दों की व्याख्या के अतिरिक्त व्याकरण, भाषाविज्ञान, साहित्य, समाजशास्त्र एवं इतिहास प्रभृति विषयों का भी प्रसंगवश विवेचन है। यास्क ने वैदिक देवताओं के तीन विभाग किये हैं—पृथ्वीस्थान (अग्नि), अन्तरिक्षस्थान (वायु और इन्द्र) तथा स्वर्गस्थान (सूर्य)।

निरुक्त के भाष्यकार—इसके अनेक टीकाकार हो चुके हैं, किन्तु सभी टीकाएँ उपलब्ध नहीं होतीं। एकमात्र प्राचीन टीका दुर्गादास की ही प्राप्त होती है जिसमें उनके पूर्ववर्त्ती टीकाकारों के मत दिये गये है। सबसे प्राचीन टीकाकार हैं स्कन्दस्वामी। उन्होंने सरल शब्दों में 'निरुक्त' के बारह अध्यायों की टीका लिखी थी। डॉ॰ लक्ष्मण सरूप के अनुसार उनका समय ५०० ई० है।

देवराज यज्वा—इन्होंने 'निघण्टु' की भी टीका लिखी है। (दे० निघण्टु) इनका समय १३०० ई० है। दुर्गाचार्य—इनकी टीका सर्वोत्तम मानी जाती है। इनका समय १३००-१३५० ई० है। महेश्वर—इनका समय १५०० ई० है। इनकी टीका खण्डशः प्राप्त होती है जिसे डॉ० लक्ष्मणसम्प्य ने तीन खण्डों में प्रकाशित किया है। आधुनिक युग में निरुक्त के अँगरेजी एवं हिन्दी में कई अनुवाद प्रकाशित हुए हैं।

आधारग्रन्थ—१. इस्ट्रोडन्शन ट्र निरुक्त—डॉ० लक्ष्मण सहप २. ( उक्त ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद )—मोतीलाल बनार ीदास, दिल्ली ( प्रकाशक ) ३. यास्काज निरुक्त एण्ड द साईस ऑफ एटीमोलॉर्जा—श्री विष्णुपद अट्टाचार्य ४. निरुक्त - हुर्गाचार्य टीका एवं मुकुन्द झा वनशी छुन संस्कृत टीका ४. हिन्दी निरुक्त—पं० उमाशंकर 'ऋषि' ६. निरुक्त—( हिन्दी अनुवाद ) चन्द्रमणि विद्यालंकार ( अधुना अनुपलब्ध ) ७. निरुक्त ( हिन्दी अनुवाद )—पं० सीताराम शास्त्री ( सम्प्रति अप्राप्य ) ६. निरुक्त सहिन्दी अनुवाद )—पं० भगवद्दत ९. निरुक्तम् ( हिन्दी अनुवाद )—गं० भगवद्दत ९. निरुक्तम् ( हिन्दी अनुवाद )—आ० विश्वेश्वर १०. निरुक्त ( आंग्लानुवाद एवं भूमिका )—श्रीराजवाडे ११. एटीमोलोजी ऑफ यास्क—डॉ० सिब्रेश्वर वर्मा।

नीतिविषयक उपदेशात्मक काब्य—संस्कृत में कुछ ऐसे काब्य मिलते हैं जिनमें नीतिसम्बन्धी सूक्तियों की प्रधानता है तथा उनमें उपदेशात्मक तत्त्व भी गीणरूप से विद्यमान रहते हैं। इसी प्रकार कितप्य ऐसी भी रचनाएँ हैं जिनमें उपदेश के तत्व प्रधान होते हैं और नीतिविषयक सूक्तियों गीण होती हैं। इस प्रकार के काब्यों में नीति और उपदेश के तत्त्वों का मिश्रण होता है। नीतिविषयक सूक्तियों में आचार की प्रधानता के कारण धर्म और दर्शन दोनों का ही प्रभाव दिखाई पड़ता है। इन काब्यों में सूक्तिकारों ने सुख-दु:ख का विवेचन करते हुए इनका सम्बन्ध जीवन के साथ स्थापित किया है तथा जीवन की उन्नित को ध्यान में रखते हुए कुमार्ग तथा सुमार्ग

की परीक्षा की है। इनमें भाग्य एवं पुरुषार्थ, पशु-पक्षी तथा मनुष्यों के बीच मैत्रीभावना, जीवन को उदात्त बनाने वाले तत्त्वों का विश्लेषण एवं दैन्य, कार्षण्य, शोषण, असमानता आदि सामाजिक प्रवृत्तियों पर व्यंग्यात्मक शैली के द्वारा प्रहार किया गया है। इस प्रकार की कृतियों की संस्कृत में विशाल परम्परा है। संस्कृत में नीतिपरक मुक्तकों के तीन रूप दिखाई पड़ते है—अन्योवित वाले मुक्तक, नीतिमुक्तक तथा वैराग्य सम्बन्धी शान्त रमपरक मुक्तक। नीतिपरक मुक्तकों में उपदेश की प्रधानता है और इसी का सहारा लेकर ही इनकी रचना हुई है। अन्योवित वाले मुक्तकों का महत्त्व काव्यात्मक सीन्दर्य की इष्टि में अधिक है; वयोंकि इनम उपदेश वाच्य न होकर व्यंग्य होता है। अन्य दानों प्रकार के मुक्तकों में उपदेश का शाब्द होने के कारण काव्यपक्ष गीण पड़ जाता है।

इन मुक्तकों का प्रारम्भ कब से हुआ, यह कहना कठिन है, पर ग्रन्थ रूप में 'चाणक्यनीति-दर्पण' या 'चाणक्यशतक' अत्यन्त प्राचीन रचना है । इसमें ३४० श्लोक हैं । जनाश्रय कृत 'छन्दोविचिति' ( ७०० ई० <mark>) में कुछ न</mark>ीतिविप**य**क रुठोक **उद्**शृत हैं जिनके रचियता मदुरानिवासी सुन्दर पाण्ड्य कहे जाते हैं। इन्होंने 'नीतिद्विपष्टिका' नामक नीतिग्रन्थ की रचना की थी। इनका समय ५ वीं शताब्दी है। कूमारिल तथा संहराचार्य के ग्रन्थों में सुन्दर पाण्ड्य के इलीक उधृत हैं जिससे ज्ञात होता है कि इन्होंने पतिद्विपयक अन्य ग्रन्थ भी लिखा था। बौद्ध विद्वान् शान्तिदेव (६०० ई०) कृत नीतिविषयक तीन ग्रन्थ है—'बोधिचर्यावतार', 'शिक्षासमुच्चय', तथा 'सूत्रसम्च्चय'। ७५० वि० सं० म मह्लट ने 'भल्लटशतक' नामक अन्योक्तिप्रधान मूक्तकों की रचना की थी। इन्होने हाथी, सौंग, चातक, मृग, सिंह आदि के माध्यम से मानव जीवन पर घटित होने वाले कई विषयों का वर्णन किया है। अन्योक्तिमुक्तक लिखनेवालों में पण्डितराज जगन्नाथ अत्यन्त प्रीढ़ कवि हैं। इन्होंने 'क्वामिनीविलास' में अत्यन्त सुन्दर अन्योक्तियाँ िखी है। नीतिपरक मृक्तदकारों में अनुहिरि का स्थान सर्वोषीर है। इन्होंने दोनों प्रकार के मुक्ततो को दो किन्न ग्रन्थों में उपस्थित किया है— 'नीतिशतक' एवं 'वैराग्यशतक' मे । 'नीतिशतक' में सम्पूर्ण मानव जीवन का सर्वेक्षण करते हुए विद्या, वीरता, साहस, मैत्री, उदारता, परोपकारिता, गुणपाहकता, आदि विषयों का वर्णन प्रमावीत्पादक शैली में किया गया है। 'वैराग्यशतक' में जीवन की क्षणभङ्गरता प्रदर्शित कर विषयासक्त प्राणी का दयनीय एवं उपहासास्पद चित्र खींचा गया है। एतद्विपयक अन्य ग्रन्थों के नाम हैं—'कालिविडम्बन' (नीलकण्ठदीक्षित कृत १७ वीं शती), 'सभारंजनशतक,' 'शान्तिविलास' तथा 'वैराग्यशतक' वेंकटाध्वरी (१७ वीं शती) रचित 'सुपापितकोस्तुभ' बल्लाल कवि कृत 'बल्लालशतक', शम्भु कृत 'अन्योक्तिम्क्तमाला' तथा वीरेश्वर रचित 'अन्योक्तिशतक'।

नीलकण्ठ—ज्योतिपशास्त्र के आचार्य। इनके माता-पिना का नाम क्रमशः पद्मा एवं अनन्त देवश था। नीलकण्ठ का जन्म-समय १४५६ ई० है। इन्होंने 'ताजिकनीलकण्ठी' नामक फलितज्योतिष के महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की है जो फारसी ज्योतिष के आधार पर रिचत है। इसमें तीन तन्त्र हैं—संज्ञातन्त्र, वर्षतन्त्र एवं प्रक्ततन्त्र तथा इक्कबाल, इन्दुबार, इत्यशाल, इशराफ, नक्त, यमया, मणऊ, कम्बूल, गैरकम्बूल, खल्लासर, रह्, युफाली, कुत्थ, दुत्थोत्थदवीर, तुम्बी, रकुत्थ एवं युरफा प्रभृति सोलह योग अरबी ज्योतिष से ही गृहीत हैं।

आधारप्रन्थ-भारतीय ज्योतिष--डाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

नीलकण्डभट्ट- ये संस्कृत के प्रसिद्ध राजनिबन्धकार एवं धर्मशास्त्री हैं। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का मध्य है। इनके ज्येष्ठ भाता कमलाकर भट्ट भी प्रसिद्ध धर्मशास्त्री थे जिन्होंने 'निर्णयसिन्ध्' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था। इनके पिता का नाम शंकरभट्ट एवं पितामह का नाम नारायणभट्ट था। नीलकण्ड के पिता ने भी अनेक प्रत्थों की रचना की थी — 'हैतनि रूपण' एवं 'सर्वधर्मप्रवास'। इनके पुत्र संकर भी कुण्डभास्कर नामक निबन्ध ग्रन्थ के प्रणेता माने जाते हैं । नीलकण्ठ बृन्देला सामन्त राजा भगवन्तदेव के सन्ना-पण्डित थे। इन्होंने भगवन्तदेव के सम्मान में रागबद्भास्कर' नामक बृहद्काय ग्रन्थ का प्रणयन किया था। यह ग्रन्थ बारह मसूर्वो में विभक्त है-संस्कारमयूख, काल्मयूख, श्राद्ध, नीति, व्यवहार, दान, उत्सर्ग, प्रतिष्ठा, प्रायिव्यत, शुद्धि एवं शास्तिमयूल । नीलकण्ठ ने अत्य ग्रन्थों का भी प्रणयन किया है, वे है-व्यवहारतत्त्व, दत्तकानिरूपण एवं भारतभावधीप (महागारत की संक्षिप्त व्याच्या )। इन्होंने 'नीतिमयूख' में राजशास्त्र-विषयक सभी तथ्यों पर विचार किया है। इन ग्रन्थ में सर्वप्रथम राज्यागिषेक के छत्यों का विस्तारपूर्वक विवेचन विधा गया है तत्पःचात् राज्य के स्वरूप एवं सप्तांगों का निरूपण है। इसके निर्माण में मनुस्मृति, याज्ञवन्त्रय-स्मृति, कामदन्दकर्नातिसार, वराहमिहिर, महा भारत एवं चाणक्य के विचारों से पूर्णतः सहायता की गयी है तथा स्थान स्थान पर इनके बचन भी उद्धव किये गए है। इनमे राज्यकृत्य, अमात्यप्रकरण, राष्ट्र, दुर्ग, चतुरंगवळ, दूताचार, युद्ध युद्ध-यात्रा, ब्युह-रचना, स्कन्धावार, युद्धप्रस्थान के समय के शकून एवं अपशकून आदि विषय अध्यन्त विस्तार के साथ वीगत है।

आधारग्रन्थ-भारतीय राजशास्त्र प्रणेता-डॉ० व्यामलाल पाण्डेय ।

नीलकण्ठिविजयच्यम्पू—इस चम्पूकाव्य के रचियता नीलकण्ठ दीक्षित है। ये सुप्रसिद्ध विद्वान् अप्पयदीक्षित के भ्राता अच्यादीक्षित के पीत्र थे। इनके पिता का नाम नारायणदीक्षित था। इस चम्पू का रचनाकाल १६३६ ई० है। कवि ने स्वयं अपने ग्रन्थ की निर्माण तिथि दी है—कल्यब्द ४७३८।

अष्टविश**दु**पस्कृतसप्तशताधिकचतुःसहस्रेषु । कलिवर्षेषु ग्रथितः किल नीलकण्डिविशयोऽयम् ॥ १।१०

'नीलकण्ठविजयचम्पू' में ध्वासुरसंग्राम की प्रसिद्ध पीराणिक कथा वर्णित है। इसमें पाँच आक्वास हैं। प्रारम्भ में महेन्द्रपुरी का विलासमय चित्र है जिसके माध्यम से नायिकामेद का भी रूप प्रदक्षित किया गया है। प्रकृति का मनोरम चित्र, विशोधाभास का वर्णन, क्षीरसागर का सुन्दर चित्र, शिव एवं शैवमत के प्रति श्रद्धा एवं तास्विक ज्ञान की अभिव्यक्ति इस ग्रन्थ की अपनी विशेषता है। इसमें क्लोकों की संख्या २७९ है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैटलाग संख्या ४०३७ में प्राप्त होता है। विलास-वर्णन का चित्र देखिए—

मन्दानिलव्यतिकरच्युतपल्लवेषु मन्दारम् ब्लवलीगृहमंडपेषु । पुष्पाणि वेणिवलयेषु गलन्ति तस्यां साह्यं वहन्ति मुरवासकसिजकानाम् ॥ १।१६ गायन्ति चाढु कथयन्ति पदा स्पृशन्ति, पश्यन्ति गाढमपि तत्र परिष्वजन्ते । कल्पहुपानिप समेत्य सुपर्वकान्ता सुम्धा हुमेस्तदितरैश्चिरविष्ठलब्धाः ॥ १।१७ आधारग्रन्थ — चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

नीत्याम्बर ६८ — ज्योतिपशास्त्र के आचार्य। इनका समय १८२३ ई० है। ये मैथिल ब्राह्मण थे और इनका जन्म पटना में हुआ था। अलवरनरेश शिवदान सिंह इनके आश्रयदाता थे। इन्होंने 'गोलप्रकाश' नामक ग्रन्थ की रचना की है जो क्षेत्रमिति तथा त्रिकोणमिति के आधार पर निर्मित है। यह ग्रन्थ पाँच अध्यायों में है— ज्योत्पत्ति, त्रिकोणमितिसिद्धान्त, चापीरेलागणितिसिद्धान्त, चापीयित्रकोणमितिसिद्धान्त तथा प्रश्न।

आभारग्रन्थ—१. भारतीय ज्योतिष—इाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री । २. भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डाँ० गोरखप्रसाद ।

नैपर्धायचारत-यह श्रीहर्ष कवि रचित महाकाव्य है जिसमें २२ सर्गों में नल-दमयन्ती की प्रणयगाथा वर्णित है [ दे श्रीहर्ष ] । प्रथम सर्गे - इसमें नल के प्रताप एवं सीन्दर्य का वर्णन है। राजा भीम की पुत्री दसयन्ती नल के यश-प्रताप का वर्णन सुनकर उसकी ओर आकृष्ट होती है और राजा नल भी। उसके सौन्दर्य का वर्णन सुनकर उस पर अनुरक्त होता है। उद्यान में अमण करते समय नल को एक हंस भिजना है और राजा उसं पकड़कर छोड़ देता है। द्वितीय सर्ग- हंस राजा के समक्ष दमयन्ती के सीन्दर्य का **वर्णन** करता है और वह नल का सन्देश लेकर कृण्डिनपुर दमयन्ती के पास जाता है। तृतीय सर्ग — हंस एकान्त में नल का सन्धेश दमयन्ती को सुवाता है और वह भी नल के प्रति अपनी अनुरक्ति प्रकट करती है। चतुर्थ सर्ग-इसमें दगयन्ती की पूर्वरागजन्य वियोगावस्था का चित्रण तथा उसकी सिखयो द्वारा भीम से दमयन्ती के स्वयंवर के संबंध में वार्तालाप का वर्णन है। पंचम सर्ग-नारद द्वारा इन्द्र को दमयन्ती के स्वयंवर की सूचना प्राप्त होती है और वे उससे विवाह करना चाहते है। वरुण, यम एवं अग्नि के साथ इन्द्र राजा नल से दमयन्ती के पाम संदेश भेजने के लिए दूतत्व करने की प्रार्थना करते हैं। नल को अदृश्य शक्ति प्राप्त हो जाती है और वह अनिच्छ्रक होते हुए भी इस कार्य को स्वीकार कर छेता है। पष्ट सर्ग—इनमे नल का अहब्य हुए से दमयन्ती के पास जाने का वर्णन है। वह वहाँ इन्द्रादि देवताओं द्वारा प्रेपित दूतियों की बातें सुनता है। दमयन्ती उन्हें स्पष्ट रूप से कह देती है कि वह नल का वरण कर चुकी है। सप्तम सर्ग—नल का दमयन्ती के नख-शिख का वर्णन। अप्टम सर्ग—इस

सर्ग में नल अपने को प्रकट कर देता है। वह इन्द्र, यम, वरुण आदि का सन्देश कहता है। नवम सर्ग-नल देवताओं में से किसी एक को दमयन्ती को वरण करने के लिए कहता है, पर वह राजी नहीं होती। वह उसे भाग्य का खेल समझकर हढ़तापूर्वक देवताओं का सामना करने की बात कहता है। इसी अवसर पर हंस आकर उन्हें देवताओं से भयभीत न होने की बात कहता है। दमयन्ती नल से स्वयंवर में आने की प्रार्थना करती है और वह उसकी बात मान छेता है। दशम सर्ग में स्वयंवर का उपक्रम विणित है। ग्यारहवे एवं वारहवें सर्ग में सरस्वती द्वारा स्वयंवर में आये हुए राजाओं का बर्रान किया गरा है। तेरहवें सर्ग में सरस्वती नल सहित चार देवताओं का परिचय ब्लेप मे देती है। सभी ब्लोकों का अर्थ नल तथा देवताओं पर घटित होता है। चौदहवं सर्ग में दमयन्ती वास्त्रविक नल का वरण करने के लिए देवताओं की स्तुति करती है जिससे देवगण प्रसन्न होकर सरस्वती के ब्लेप को समझते की उसमें शक्ति देते हैं। सैमी वास्तविक नल का वरण कर उसके गले में मधूक पूज्य की मःला डाल देती है । पंद्रहवें सर्ग में विवाह की तैयारी एवं पाणि-ग्रहण तथा सोलहवें में नल का विवाह एवं उनका राजधानी लीटना वर्णित है। सत्रहवं सर्ग में देवताओं का विमान द्वारा प्रस्थान एवं मार्ग में कलि सेना का आगमन वर्णित है। सेना में चार्वाक, बौद्ध आदि के द्वारा वेद का खण्डन और उनके अभिगत सिद्धान्तों का वर्णन है। किल देवताओं द्वारा नल-दमयन्ती के परिणय की बात मुनकर नल को राजच्युत करने की प्रतिज्ञा करता है और नल की राजधानी में चला राता है। वह उपवन में जाकर विभीतक वृक्ष का आश्रय लेता है और नल को पराजित करने के ठिए अवसर की प्रतीक्षा में रहता है । अठारहवें सर्ग में नल-दमयन्ता का विहार तथा पारस्परिक अनुसम विधित है। उन्नीसर्वे सर्ग में प्रभात मे वैतालिक हार। नल का प्रवोधन मूर्योदय एवं चन्द्रास्त का वर्णन है। बीसवें सर्ग में नल-दमयन्ती का परसार प्रेमालाप तथा इकीसवें में नल द्वारा विष्णु, जिब, बामन, राम-कृण प्रभृति देवताओं की प्रापना का वर्णन है। बाईसवें सर्ग में सत्थ्या एवं रात्रिका वर्णन, वैशेषिक के अनुसार अन्धकार का स्वरूप-चित्रण तथा चन्द्रोदय एवं दमयन्ती के सीन्दर्य वा वर्णन कर ग्रन्थ की समाप्ति की गयी है।

'तैषधचिरित' महाकाव्य की पूर्णता के प्रश्न को लेकर विद्वानों में मतभेद है। इसमें किव ने २२ सर्गों में नल के जीवन का एक ही पक्ष प्रस्तुत किया है। वह केवल दोनों के विवाह एवं प्रणय-कीड़ा का ही चित्रण करता है तथा शेप ग्रंश अविणित ही रह जाते हैं। कुछ विद्वान तो २२ वें सर्ग में ही इस काव्य की समाप्ति मानते हैं, पर कुछ के अनुसार यह महाकाव्य अधूरा है। उनके अनुसार इसके शेप भाग या तो छुन्त हो गए हैं या किव ने अपनी रचना पूर्ण नहीं की है। वत्तंमान 'नैपधचरित' को पूर्ण मानने वाले विद्वानों में कीथ, श्री व्यासराज शास्त्री तथा विद्याधर (हर्पचरित के टीकाकार) है। डॉ० कीथ का कहना है कि संस्कृत के उपलब्ध महाकाव्यों में 'नैपधचरित' सर्वाधिक विस्तृत ग्रन्थ है, पर यह विश्वास करने योग्य नहीं है कि श्रीहर्ष ने

इसे और भी अधिक बढ़ाया होगा। नैषध के टीकाकार नारायण के मत का समर्थन करते हुए श्रीव्यासराज शास्त्री ने कहा है कि इसके अन्त में समाप्ति-सूचक मंगलाशा है। इस पर जितनी भी टीकाएँ उपलब्ध हैं वे सभी २२ सर्ग तक ही प्राप्त होती हैं। विद्याधर की प्राचीनतम टीका २२ सर्ग तक ही है तथा इसकी अनेक हस्तिलिपियों में इतने ही सर्ग हैं। पुस्तक की समाप्ति की सूचना २२ वें सर्ग में हो जाती है वयों कि इस सर्ग के १४९ वें इलोक के पश्चान् चार इलोक कि एवं काव्य की प्रशंसा में सम्बद्ध हैं। इससे जात होता है कि किव यहीं पर प्रत्य को समाप्त करना चाहता है।

इस मत के विपरीत कतिपय विद्वानों ने अपनी सम्मति दी है। 'नैपधचरित' के नामकरण से ज्ञात होता है कि कवि ने नल के सम्पूर्ण जीवन की घटना का वर्णन किया था। पर, वर्त्तमान रूप में जो काव्य मिलता है वह नल का सम्पूर्ण वृत्त उपस्थित नहीं करता। इसके और भी कितने नाम प्राप्त होते हैं जिनमें भी इसे चरित कहा गया है-नलीयचरित, बैरमेनीचरित तथा भैमीचरित । विद्वानों का कहना है कि यदि यह काव्य नल-दमयन्ती के मिलन में ही समाप्त हो जाता तो इसका नाम 'नल-दमयन्ती-विवाह' या 'नल-दमयन्ती-स्वयंवर' रखना उचित था। नैषध काव्य के अन्तर्गत कई ऐसी घटनाओं का वर्णन है जिनकी संगति वर्त्तमान काव्य से नहीं बैठती। जैसे कलि द्वारा नल का भविष्य में परिभव करने की घटना। नल-दमयन्ती-विवाह के समय पूरोहित द्वारा नल के वस्त्र को दमयन्ती के उत्तरीय के साथ बाँधने पर किव ने कल्पना की है कि "मानों इस सर्वज्ञ (पूरीहित) ने भविष्य में वस्त्र को काट कर जाने वाले नल के प्रति अविश्वास को कहा।" इस कल्पना के द्वारा स्पष्ट रूप से 'महाभारत' में विणित नल के जीवन की घटना का संकेत प्राप्त होता है। देवताओं द्वारा दिये गए नल और दमयन्ती के वरदान भी भायी घटनाओं के सूचक हैं। इन्द्र ने कहा कि वाराणशी के पास अस्सी के तट पर नल के रहने के लिए उनके नाम से अभिहितनगर (नलप्र) होगा । देवगण एवं सरस्वती ने दमयन्ती को यह वर दिया कि जो तुम्हारे पातिवृत को नष्ट करने का प्रयास करेगा वह भस्म हो जायगा [ नैपधचरित १४।७२ ]। भविष्य में नल द्वारा परित्यक्ता दमयन्ती जब एक व्याध द्वारा सर्पं से बचाई जाती है तब वह उसके रूप को देखकर मोहित हो जाता है और उसका पातिव्रत भंग करना चाहता ही है कि उसकी मृत्यु हो जाती है। नैपध काव्य में इस वरदान की संगति नहीं बैठती। विद्वानों की राय है कि निश्चित रूप से इस महाकाव्य की रचना २२ से अधिक सर्गों में हुई होगी। १७ वें समें में किल का पदार्पण एवं उसकी यह प्रतिज्ञा कि वह निश्चित रूप से नल के राज्य एवं दमयन्ती को उससे पृथक् करायेगा (१७।१३७) से ज्ञात होता है कि कविने नल की सम्पूर्ण कथा का वर्णन किया था वयों कि इस प्रतिज्ञा की पूर्ति वर्त्तमान काव्य से नहीं होती। श्री मृनि जिनविजय ने हस्तलेखों की प्राचीन सूची में श्रीहर्ष के पौत्र कमलाकर द्वारा रचित एक विस्तृत भाष्य का विवरण दिया है जिसमें साठ हजार क्लोक थे। 'काव्यप्रकाश' के टीकाकार अच्युताचार्य ने अपनी पुस्तक साहित्यकार की टीका में बतलाया है कि नैषध में सी सगंथे। मंगलसूचक तथा \*\*\*\*\*\*\*\*

कवि-प्रशस्ति से सम्बद्ध इलोकों को असंदिग्ध माना गया है, अतः उनके आधार पर कोई निश्चित निर्णय देना ठीक नहीं है। उपर्युक्त तर्जी के आधार पर वर्त्तमान नैपध काव्य बधुरा लगता है।

नल-दमयन्ती की कथा अत्यन्त लोकप्रिय है। इसका वर्णन 'महाभारत', पुराण एवं 'कथासरित्सागर' मे प्राप्त होता है। श्रीहर्ष की कथावस्तु का स्रोत 'महाभारत' ही है किन्तु किव ने पूतन उद्भावनाकिक एवं कल्पना के बल पर इसमें नवीन भाव भर दिया है।

आधारग्रन्थ—१. नैपधचरित (हिन्दी अनुवाद)—अनु० डॉ० चण्डिका प्रसाद शुक्ठ २. नैपधचरित (हिन्दी अनुवाद)—डॉ० हरिदत्त शास्त्री कृत अनुवाद ३. नैपधचरित—(मिल्लिनाथ कृत संस्कृत टीका एवं हिन्दी अनुवाद) चौखम्बा प्रकारन ४. नैषधपरिकीलन—(बोधप्रबन्ध) डॉ० चण्डिका प्रसाद शुक्छ।

न्यायदर्शन-भारतीय दर्शन का एक सम्प्रदाय जिसमें प्रमाणों के द्वारा वस्तु-तत्त्व की परीक्षा की जाती है - प्रमाणेरर्थपरीक्षणं न्यायः १।१।१, बास्त्यायनक्षाच्य । न्यायवर्शन के प्रवर्त्तक महर्षि गीतम हैं जिन्हें अक्षपाद भी कहा जाता है दि॰ गीतम । उन्होंने 'न्यायसूत्र' की रचना की है जो इस दर्शन का मुठ ग्रन्थ है। 'न्यायसूत्र' में पाँच अध्याय हैं तथा प्रत्येक अध्याय दो-दो आह्निकों में विभाजित हैं। इसमें षोडश विषयों के उद्देश, लक्षण एवं परीक्षण किये गये है। उनके नाम हैं—प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, दृष्टान्त, सिद्धान्त, अवयव, तर्क, निर्णय, बाद, जल्प, वितण्डा, हेत्वा अस, छल, जाति तथा निग्रहस्थान । 'न्यायसूत्र' पर बात्स्यायन ने विस्तृत भाष्य लिए। है जो 'बात्स्यायन काष्य' के नाम से प्रसिद्ध है। न्यायदर्शन के प्रसिद्ध आचार्यों में उद्योतकर (न्यायवाक्तिक), जबन्तसङ्क (न्यायमंजरी), उदयनाचार्य (आस्मतत्त्वविवेक एवं न्यायकुम्माञ्जलि ), गंगेश उपाध्याय ( तर चिन्तामणि ), जगदीशतकलिकार ( शब्द-शक्तिप्रकाशिका ), गदाधर भट्टाचार्य ( ब्युत्पत्तिवाद एवं शक्तिवाद ) । न्यायशास्त्र के तीन अन्य लोकप्रिय ग्रन्थ हैं जिनमें इसके सिद्धान्तों को सरल ध्व दिया गया है; वे है-विश्वनाथ भट्टाचार्य छूत 'न्यायसिद्धान्तमुक्तावली', केशविमध्य रचित 'तर्कगाणा' तथा अन्न उट्ट कृत 'तर्कसंग्रह' | उपर्युक्त सभी आचार्यों का परिचय इस कोश में देखें, उनके नामों के सम्मुख ] । कालान्तर में न्यायदर्शन की दो धाराएँ हो गर्या—प्राचीनन्याय एवं नव्यन्याय । नव्यन्याय के प्रवर्त्तक गंगेश उपाध्याय (मेथिल नैयायिक ) हैं जिन्होंने 'तत्त्वचिन्तामणि' की रचना कर न्यायदर्शन में युगप्रवर्त्तन कर उसकी धारा को मोड़ दिया । नव्यन्याय के अन्य आचार्य हैं—जगदीश तर्कालंकार एवं गदाधर भट्टा । ार्य । गीतममूत्र तथा उसके भाष्य के विरुद्ध किये गए आक्षेपों के खण्डन के लिए जो ग्रन्थ लिखे गए उन्हें प्राचीन न्याय कहा जाता है। नव्यन्याय के विकास में मिथिका एवं नदिया ( पूर्व वंगाल ) के नेयायिकों का महत्त्वपूर्ण योग है।

न्याय-प्रसाण-स्तिनांस्ता--त्यायदर्शन का विषय है शुद्ध विचार एवं तार्किक आलोचना के नियमों के द्वारा परमतत्त्व का स्वरूप उद्घाटित करते हुए मोक्ष की प्राप्ति करना। सम्पूर्ण न्यायदर्शन को चार भागों में विभक्त किया गया है प्रथम भाग में प्रमाण सम्बन्धी विचार, द्वितीय में भीतिक जगत् की मान्यताएँ, तृतीय में आत्मा एवं मोक्ष सम्बन्धी कथन एवं चतुर्थ में ईश्वर सम्बन्धी विवेचन है। न्याय के सोलह पदार्थी का वर्णन—

- १. प्रमाण—यथार्थ ज्ञान का असाधारण कारण ही प्रमाण है । अर्थात् इसके द्वारा किसी वस्तु का यथार्थ ज्ञान प्राप्त किया जाता है ।
- २. प्रमेय—प्रमा के विषय प्रमेय कहे जाते हैं। अर्थात् प्रमाण के द्वारा जिनका ज्ञान हो, वे प्रमेय हैं। इनकी संख्या १२ हे—आत्मा, शरीर, पंचज्ञानेन्द्रिय, इन्द्रियों के विषय—गन्ध, रस, रूप, स्पर्श और शब्द, बुद्धि, सन, प्रवृत्ति, दोप, प्रेत्यनाव (पुनर्जन्म, जो अच्छे एवं बुरे कर्मों के कारण हो), फल, दुःख तथा अपवर्ग!
- ३. संशय एक ही धर्मी में विरुद्ध नाना धर्मी का परिज्ञान संशय कहा जाता है। यह मन की वह स्थिति हे जब मन में दो या दो से अधिक विकल्प उपस्थित हो जाते है। जैसे — यह स्थाणु है या पुरुष।
- ४. प्रयोजन—जिसमे प्रयुक्त हो कर व्यक्ति किनी कार्य में प्रयुक्त हो, उसे प्रयोजन कहते हैं। इसका मुख्य उद्देश्य है सुख की प्राप्ति एवं दु:ख का नाग।
- इ. इष्टान्त जो बादी एवं प्रतिवादी दोनों के एकमत्य का विषय होता है, उसे इष्टान्त कहते हैं। इसे सर्वसम्मत उदाहरण कहा जा सकता है जो सबको नान्य हो तथा इसमें किसी कथन या युक्ति की पृष्टि हो सके। यह दो प्रकार का है साधम्य-एवं वैधम्यं।
- ६. सिद्धान्त —िकसी दर्शन के अनुसार युक्ति-युक्त सत्य वा माना जाना ही मिद्धान्त है। अर्थात् प्रामाणिक रूप से स्वीकार किये जाने वाले अर्थ को सिद्धान्त कहते हैं। इसके चार प्रकार होते है— सर्वतन्त्र, प्रतितन्त्र, अधिकरण तथा अभ्युपगम सिद्धान्त। जो सिद्धान्त सभी शास्त्रों में मान्य हो वह सर्वतन्त्र, जो किसी विशेष शास्त्र में माना जाय, अन्य शास्त्रों में नहीं, वह प्रतितन्त्र सिद्धान्त है। अधिकरण वहाँ होता है जो आधारभूत ऐसे सिद्धान्त का प्रतिपादन करे कि जिसके सिद्ध होने पर अन्य अनेक वार्ते स्वतः सिद्ध हो जाएँ। अभ्युपगम सिद्धान्त वह है ''जब अपना अस्मित न होने पर अर्थ की विशेष परीक्षा के लिए थोडी देर को स्वीकार कर लिया जाय।''
- ७. अवयव अनुमान के एक देश को अवयव कहा जाता है। अनुमान के पौच अंग हैं प्रतिज्ञा, हेन्, उदाहरण, अपनय तथा निगमन। (इनका विवेचन आगे है)।
- प्रतकं अनिष्ट प्रसंग को तर्क कहते हैं। दो व्याप्ति युक्त धर्मों में से व्याप्य को स्वीकार करने से अनिष्ट व्यापक की प्रसक्ति होना तर्क है। जैसे 'यदि यहाँ घड़ा होता तो भूतल की तरह दिखाई देता'।
- ९. निर्णय किसी विषय का निश्चित ज्ञान ही निर्णय कहा जाता है। यह निश्च-यात्मक ज्ञान तथा प्रमाणों का फल है।

\*\*\*\*\*

- १०. वाद—तत्वज्ञान के इच्छुकों—वादी-प्रतिवादी—की कथा को वाद कहते हैं। इसमें तर्क एवं प्रमाण के आधार पर परमत का खंडन करते हुए स्वमत की स्थापना की जाती है। इसका उद्देश्य तत्त्व का परिज्ञान या वस्तु के स्वरूप की अवगति है। वादी एवं प्रतिवादी दोनों का ही ध्येय यथार्थज्ञान की प्राप्ति है।
- ११. जल्प—प्रतिवादी के कोरे बकवास को जल्प कहते हैं, जिसका उद्देश्य यथार्थ ज्ञान प्राप्त करना नहीं होता। यहाँ दोनों का ही उद्देश केवल विजय प्राप्त करना होता है।
- १२. वितण्डा जब वादी अपने पक्ष की स्थापना न कर केवल प्रतिपक्षी के पक्ष का खण्डन करते हुए अपने मत का समर्थन करे तो वहाँ वितण्डा होता है। इसका उद्देश्य केवल परपक्ष का दूषण होना है।
- १३. हेन्वाभास—जो वास्तविक हेतु न होकर हेतु की भाँति प्रतीत हो उसे हेत्वाभास कहते हैं। सन् हेतु के अभाव में अयथार्थ अनुमान ही हेत्वाभास कहा जाता है। इसमें अनुमान के दोष विद्यासन रहते हैं।
- १४. छल अभिप्रायान्तर से प्रयोग किये गए शब्द की अन्य अर्थ में कल्पना कर दांप दिखाना छल है। अर्थात् प्रतिवादी के अन्य अभिप्राय से कथित शब्दों का अन्यार्थ कल्पित कर उसमें दोष निकालना छल है।
- १४. जाति असत या दुष्ट उत्तर ही जाति है और उत्कर्षमना और अपकर्षमना भेद से यह चौबीस प्रकार की होती है।
- १६. निग्रहस्थान वाद-विवाद में राघु की पराजय सिद्ध कर देने वाले पदार्थ को निग्रहस्थान कहा जाता है। यह पराजय का हेतु होता है तथा न्यून, अधिक, अपिसद्धान्त, अर्थान्तर, अप्रतिकाः। मतानुज्ञा, विरोध आदि के भेद से २२ प्रकार का होता है।

प्रमाण-विचार — न्यायदर्शन में यथार्थज्ञान की प्राप्तिके लिए चार प्रमाण है— प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और अब्दा। ज्ञान के दो प्रकार है— प्रमा और अप्रमा। यथार्थानुभव को प्रमा कहा जाता है। जो वस्तृ प्रमा या यथार्थज्ञान की उत्पत्ति में साधन बने उसे प्रमाण कहते हैं। जो वस्तु जैसी है उसका उसी रूप में ग्रहण प्रमा एवं उससे भिन्न रूप में ग्रहण करने को अयथार्थज्ञान या अप्रमा कहते हैं। प्रमा के बार प्रकार होते हैं— प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और शब्द।

क. प्रत्यक्ष — "प्रत्यक्ष उस असंदिग्ध अनुभव को कहते हैं जो इन्द्रिय संयोग से उत्पन्न होता है और यथार्थ भी होता है।" अर्थान् इन्द्रिय के सम्पर्क से प्राप्त होने वाला ज्ञान प्रत्यक्ष है। प्रत्यक्ष के कई प्रकार से भेद किये गए हैं। प्रथमतः इसके दो भेद हैं — लौकिक और अलौकिक। लौकिक भी दो प्रकार का होता है — बाह्य और आन्तर (मानस)। बहरिन्द्रियों के द्वारा साध्य प्रत्यक्ष बाह्य होता है। जैसे — आँख, नाक, कान, त्वचा एवं जिल्ला के द्वारा होने वाला प्रत्यक्ष । केवल मन के द्वारा या मानस अनुभूतियों से होने वाला प्रत्यक्ष सान्तर होता है। पंचजानेन्द्रियों के द्वारा

साध्य होने के कारण बाह्य प्रत्यक्ष पाँच प्रकार का होता है—चाक्षुप, श्रावण, स्पार्शन, रासन तथा ब्राणज। मानस प्रत्यक्ष एक ही प्रकार का होता है—अत: लीकिक प्रत्यक्ष के कुल ६ प्रकार हुए। अलीकिक प्रत्यक्ष तीन प्रकार का होता है—सामान्य लक्षण, ज्ञान लक्षण तथा योगज। अन्य प्रकार से भी प्रत्यक्ष के तीन भेद किये गए हैं—सिविकल्पक, निविकल्पक एवं प्रत्यक्षिज्ञा। जब किसी वस्तु के स्वरूप की प्रतीति के साथ ही साथ उसके नाम और जाति का भी भान हो सके तो सिवकल्पक प्रत्यक्ष होगा। नाम, जाति आदि की कल्पना मे रहित प्रत्यक्षज्ञान निविकल्पक होता है।

निविकल्पक ज्ञान का उदाहरण वालक एवं गूंगे का ज्ञान है। किसी को दखते ही साक्षात् ज्ञान का होना प्रत्यिभिज्ञा है। 'पहचान' को ही प्रत्यिभिज्ञा कहते हैं। छौं किक प्रत्यक्ष के लिए इन्द्रिय तथा अर्थ का सिक्षकर्प छह प्रकार का होता है—संयोग, संयुक्त-समवाय, संयुक्त समवेतसमवाय, समवाय, समवेत समवाय तथा विशेष्यविद्यापणणाव। "चक्षु से घट के प्रत्यक्ष होने पर संयोग, घट के रूप (कृष्ण, पीत, रक्त आदि वर्ण) के प्रत्यक्ष में संयुक्तसमवाय, घटकपत्व के प्रत्यक्ष में संयुक्त-समवेत-समवाय सिक्षकर्ण होते है। श्रोत आकाशकृष ही है; अतः शब्द के प्रत्यक्ष होने में समवाय—सिक्षकर्ण होगा, वर्थों क गुण-गुणी का वास्तव में सम्बन्ध समवाय होना है। शब्दत्व का प्रत्यक्ष समवेत-समवाय से तथा अभाव का प्रत्यक्ष विशेषण-विशेष्यभाव सिक्षकर्ण से होता है।" भारतीय-दर्शन—पं० बलदेव उपाध्याय पृ० २४४।

ख. अनुमान — अनुमान का अर्थ है प्रत्यक्ष प्रमाण से ज्ञात रिङ्ग द्वारा अर्थ के अनु अर्थात् पीछे से उत्पन्न होने वाला ज्ञान — 'मितेन लिङ्गेन अर्थस्य अनुपरचान्मान-मनुमानम्' न्यायदर्शन वात्स्यायन जाप्य, १,१,३ । 'अनु' का अर्थ है पश्चात् एवं 'मान' का अर्थ है ज्ञान । अनुमान उस ज्ञान को कहा जायगा जो पूर्वज्ञान के बाद आये । इसमें किसी लिंग या हेनू के द्वारा किसी अन्य पदार्थ का ज्ञान होता है। अर्थान् अत्यक्ष से अप्रत्यक्ष की सिद्धि ही अनुमान है। अनुमान के (न्यायशास्त्र में ) तीन प्रकार बतलाये गए हें - पूर्ववन्, शेषवत् एवं सामान्यताहरू । कारण से कार्य का अनुमान करना या ज्ञान प्राप्त करना पूर्ववत् है। शेषवत् उने कहते है जहां कार्य से कारण का अनुमान किया जाय । जैसे, आकाश में काले बादलों को देखकर वर्षा होने का अनुमान पूर्ववत् है तथा नदी की बाढ़ को देख कर वर्षा का अनुमान करना शेषवत् है। सामान्यतोदृष्ट का अर्थ है सामान्य मात्र का दर्शन । इसमे वस्तु की विशेष सत्ता का अनुभव नहीं होता बल्कि उसके सामान्य रूप का ही ज्ञान होता है। इसमे सामान्य धारणा (व्यापक धारणा) के द्वारा चल कर उमे वाद का आधार बनाया जाता है। अनुमान के अन्य दो भेद हं - स्वार्थानुमान एवं परार्थानुमान । जब अपने ज्ञान के लिए या अपने समझने के लिए अनुमान किया जाय तब स्वार्थानुमान और दूसरे को समझाने के लिए अनुमान का प्रयोग करने पर परार्थानुमान होता है। इसका प्रयोजन दूसरा व्यक्ति होता है।

परार्थानुमान पंच अवयवों द्वारा व्यक्त होता है। इसे पंचावयव वाक्य या न्याय

कहते हैं। वे हैं—प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन। पहला वाक्य प्रतिज्ञा कहलाता है। यह सिद्ध को जाने वाली वस्तु का निर्देश करता है। दूसरा वाक्य है हेतु। इसमें अनुमान को सिद्ध करने वाले हेतु का निर्देश होता है। तीसरे वाक्य को उदाहरण कहते हैं, ''जिसमें उदाहरण के साथ हेतु और साध्य के नियत साहचर्य नियम का उल्लेख किया जाता है।" चीथे वाक्य उपनय से व्याप्ति विशिष्ट पर का ज्ञान होता है। अनुमान दिशस्त प्रतिज्ञा की सिद्धि का होना 'निगमन' है। यह पंचम वाक्य होना है। उदाहरण—

अ-यह पर्वत अग्निमान् 🗅 ( प्रतिज्ञा )

व-नयोंकि यह धूमयुक्त है (हेनु)

त- जो-जो धूमयुक्त होता है वह विह्नयुक्त भी होता है ( उदाहरण )

द-यह पर्वत भी उसी प्रकार धूमयुक्त है ( उपनय )

इ अतः यह पर्वंत अग्निमान् है ( निगमन )

हिन्दी तर्कगापा पृ० ६० से उद्गुत आ० विश्वेगर कृत व्याख्या। अनुमान का अन्य प्रकार से भी विभाजन किया गया है—केव कान्वर्या, क्याञ्च्यतिरेकी तथा अन्वयन्यति रेकी। यह वर्गीकरण नव्यन्याय के अनुसार है। केवलान्वयी अनुमान में साधन तथा साध्य में नियम साहचर्य होता है। इसकी व्याख्ति केव क अन्वय के ही द्वारा स्थावित होती है तथा यहाँ व्यतिरेक (निपेध) का नितान्त अभाव होता है। केवलव्यतिरेकी—जब हेतु साध्य के साथ केवल निपेधात्मक रूप से सम्बद्ध रहे तो केवलव्यतिरेकी अनुमान होगा।

अन्वयव्यतिरेकी---इसमें हेतु और माध्य का सम्बन्ध दोनों ही प्रकार से अन्वय और व्यतिरेक के द्वारा--- स्थादित होता है।

ख. हेत्वाशास—जब हेतु वास्तिक न होकर उसके आशास से युक्त हो तो हेत्वा-शास होता है। इसमें हेतु सच्चा नहीं होता: अर्थात् हेतु के न होने पर शी हेतु जैसा प्रतीत होता है। हेत्वाशास अनुमान का बोध है। इसके पाँच प्रकार हे—सव्यक्तिचार, विरुद्ध, सत्प्रतिपक्ष, असिद्ध तथा वाध्यत। जब हेतु और साध्य का सम्बन्ध एकान्ततः ठीइ न हो तो सव्यभिचार होता है। विरुद्ध हेतु उस अनुमान में दिखाई पड़ता है जब वह साध्य से विरुद्ध वस्तु को हैं। सिद्ध करने में समर्थ हो। यह अनुमान की भ्रान्ति है।

सत्प्रतिपल — जब एक अनुमान का कोई अन्य प्रतिपक्षी अनुमान संसव हो तो यह दोप होता है। अर्थान् किसी हेनु के द्वारा निश्चित किये गए साध्य का अन्य हेनु के द्वारा जिल्हित किये गए साध्य का अन्य हेनु के द्वारा उसके विपरीत तथ्य का अनुमान करना। असिद्ध — इसे साध्यसम भी कहते हैं। जो हेनु साध्य की तरह स्वयं असिद्ध हो उसे साध्यसम या असिद्ध कहते हैं। स्वयं असिद्ध होने के कारण यह निगमन की सत्यता को निश्चित नहीं कर पाता। बाधित — अनुमान के हेनु का किसी अन्य प्रमाण से बाधित हो जाना है और इसो दोष को बाधित हत्वाभास कहते हैं।

ग. उपमान—उपमान न्यायशास्त्र का तृतीय प्रमाण है। 'प्रसिद्ध साधम्यं (समानता) से साध्य के साधने को उपमान कहते है।' अत्यन्त सादृश्य तथा अल्प सादृश्य से उपमान की सिद्धि नहीं होती तथा प्रत्यक्ष से अप्रत्यक्ष की सिद्धि होने के कारण उपमान भी अनुमान का ही एक रूप है। दि॰ दर्शन-संग्रह पृ॰ १२७, डॉ॰ दीवानचन्द | इसमें पूर्वानुभूत पदार्थ के सादृश्य के कारण नये पदार्थ का ज्ञान होता है। जैसे; कहा जाय कि गो को सदृश गवय (नीलगाय) होता है, तो उपमान होगा। इसका आधार समानता है।

घ. शब्द — आप्त पुरुष ( प्रसिद्ध पुरुष ) के वाक्य को शब्द कहते हैं । सूत्रकार के अनुसार 'आप्त का उपदेश शब्द है' । यथाभूत अर्थ का उपदेश करनेवाला पुरुष आप्त कहा जाता है, और उसके वाक्य को शब्द प्रमाण कहते हैं । शब्द दो प्रकार के हैं — वैदिक और लौकिक । वैदिक शब्द ईश्वर के वचन माने गए हैं अतः वे निर्दोष तथा निर्भाग्त हैं, पर लौकिक शब्द सभी सत्य नहीं होते । वे ही लौकिक शब्द सत्य हो सकते हैं जो किसी विशिष्ट अधिकारी या आप्त पुरुष द्वारा कथित हों।

आतमा और मोक्ष—न्यायदर्शन का उद्देश्य है जीवात्मा को यथार्थ ज्ञान एवं मोक्ष प्रदान करना। इसमें आत्मा सम्बन्धी मत 'वस्तुवादी' है। इसके अनुमार आत्मा एक प्रकार का द्रव्य है जिसमें बुद्धि (ज्ञान) सुख-दुःख, राग-द्वेष, इच्छा, कृति, प्रयत्न आदि गुण के रूप में विद्यमान रहते हैं। ये गुण जड़ द्रव्यों के गुण में भिन्न होते हैं। भिन्न-भिन्न शरीरधारियों में आत्मा भिन्न-भिन्न होती है; क्योंकि इनके अनुभव परस्पर भिन्न होते हैं। कतिपय प्राचीन नैयायिकों के अनुसार आत्मा की प्रत्यक्ष अनुभृति का होना संभव नहीं है। इसका ज्ञान दो प्रकार से होता है—आप्तवचन के द्वारा तथा इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, सुख-दुःख तथा बुद्धि आदि उसके प्रत्यक्ष गुणों के द्वारा। इसीसे आत्मा के अस्तित्व का प्रमाण मिलता है। नव्यनैयायिकों के मतानुसार मानस प्रत्यक्ष के द्वारा ही आत्मा का ज्ञान होता है।

मुक्ति या अपवर्गं—नैयायिकों के अनुसार दुःख से पूर्णं निरोध की अवस्था को अप-वर्गं या मोक्ष कहते हैं, जिसमें शरीर तथा इन्द्रियों के बन्धन से आत्मा को पूर्णं मुक्ति प्राप्त होती है। मोक्ष की स्थित में आत्मा का सुख-दुःख के साथ सम्पकं हट जाता है तथा दुःख का सदा के लिए विनाश हो जाता है। जब तक आत्मा शरीर से युक्त रहता है तब तक उमे दुःख से छुटकारा नहीं मिलता और न दुःख का पूर्णं विनाश ही संभव है। इसलिए मोक्ष की प्राप्त के लिए शरीर तथा इन्द्रियों के बंधन से छुटकारा पाना आवश्यक है। मोक्ष-प्राप्ति के साधन हैं— धर्मग्रन्थों के आत्मविषयक उपदेश, श्रवण, मनन और निदिध्यासन। इन साधनों से मनुष्य आत्मा से शरीर को भिन्न समझते हुए वासनाओं तथा कुप्रवृत्तियों से दूर हो जाता है और उनका इस पर प्रभाव नहीं पडता। इस स्थित में वह सारा काम निष्काम भाव से करता है और अन्तनः संचित कर्मों का फल भोगते हुए जन्म-ग्रहण के चक्र से मुक्त हो जाता है और दुःख का सदा के लिए अन्त हो जाता है। मुक्ति के लिए योग का भी अभ्यास आवश्यक है।

१७ सं० सा०

ईश्वर —न्याय-दर्शन में ईश्वर एक मीलिक तत्त्व के रूप में प्रतिष्ठित है। ईश्वर के अनुग्रह के बिना जीव को न तो प्रमेयों का वास्तविक ज्ञान हो पाता ह और न उसे जागतिक दुःखों से छुटकारा ही मिल पाता है। न्यायदर्शन में ईश्वर संसार का रच-ियता, पालक तथा संहारक माना जाता है। ईश्वर सृष्टि की रचना नित्य परमाणुओं, दिक्, काल, आकाश, मन तथा आत्माओं क द्वारा करता है। वहीं संसार की व्यवस्था करता है। अतः वह विश्व का निमित्त कारण है, उपादान कारण नहीं। नैयायिकों ने ईश्वर-सिद्धि के प्रवल एवं तर्कसंगत प्रमाण उपस्थित किये है। प्रथम प्रमाण कार्य-कारण के सम्बन्ध में है। विश्व के स्वां पदार्थ कार्य है। इसके प्रमाण दो हें, पहला यह कि वे सावयव हैं, अवयव या अंशों से युक्त हैं और परिमाण में सीमित भी हैं। इन कार्यों का कर्ता कोई अवश्य होगा। घट और कुम्भकार का उदाहरण प्रत्यक्ष है। क्योंकि बिना कोई कुशल कर्ता के इनका वैसा आकार संभव नहीं है। उसे निश्चित रूप से सर्वज्ञ होना चाहिए तथा सर्वशक्तिमान एवं व्यापक भी। विश्व का अन्तिम उपादान है परमाणु, जो जड होता है। अतः जब नक उस जड परमाणु को चेतन अध्यक्ष का संरक्षण नहीं प्राप्त होता तब तक मुन्यवस्थित एवं नियम में परिचालित विश्व की मृष्टि नहीं हो सकती।

ईश्वर अदृष्ट का अधिष्ठाता है। संसार में मनुष्यों के भाग्य में अन्तर दिखाई पड़ता है। कुछ मुली हे तो कुछ दुःखी, कुछ मुलं तो कुछ महान् पण्डित। इसका कारण क्या हैं? ऐसा नहीं कहा जा सकता कि ये सारी घटनाएँ अकारण है। अतः ऐसा प्रतीत होता है कि जीवन की सारी घटनाओं का कोई कारण अवश्य है। हमार जीवन के सुख-दुःख निश्चित रूप से इस जीवन क कर्म-फछ है। कर्म-नियम के अनुसार मनुष्य को सुकर्मों से सुख एवं कुकर्मों से दुःख की प्राप्ति होती है। इससे प्रत्येक कार्य का कारण होता है और कारण मे ही कार्य की उत्पत्ति होती है, यह विचार सिद्ध हो जाता है। संसार का स्रष्टा ईश्वर को मानने पर सुकर्म एवं कुकर्म का सुखद एवं दुःखद फल होना आवश्यक है। अतः कर्मानुसार फल के सिद्धान्त के आधार पर ईश्वर की सत्ता प्रामाण्यक हो जाती है।

पाप और पुण्य के फल या कर्म-फल के बीच अधिक समय के अन्तर को देखकर यह प्रश्न उठता है कि दोनों के बीच कार्य-कारण का सम्बन्ध संभव नहीं है। जीवन के बहुतेरे दु:खों का कारण जीवन में प्राप्त नहीं होता। युवावस्था के पाप-कर्म का फल वृद्धावस्था में मिलता है, इसका कारण क्या है ? इसका कारण यह है कि पाप-पुण्य का संचय अदृष्ठ के रूप में होता है तथा पाप-पुण्य के नष्ट हो जाने पर भी वे आत्मा में विद्यमान रहते हैं। ईश्वर ही हमारे अदृष्ट का नियन्ता होता है और मुख-दु:ख (प्राणियों के) का वही सम्पादन भी करता है। इस प्रकार कर्मफल-दाता एवं अदृष्ट का नियन्त्रण करने के कारण ईश्वर की सत्ता सिद्ध होती है। धर्मग्रन्थों की प्रामाणिकता तथा अप्रवचन भी ईश्वर-सिद्धि के कारण हैं। हमारे यहाँ वेदों का प्रामाण्य सर्वसिद्ध है। वेद जिसे धर्म कहता है; वही धर्म है और जिसका वह निषेध करता है, वह अधर्म होता है। वेदों के

आप्तवचन निश्चितरूप से प्रमाणित करते हैं कि ईश्वर की सत्ता है। न्यायदर्शन के अनुसार वेदों की प्रामाणिकता ईश्वर के ही कारण है।

न्यायदर्शन की शास्त्रीय विवेचनात्मक पद्धति भारतीय तत्त्वज्ञान की महत्त्वपूर्ण उपलब्ध है। इसके द्वारा निरूपित प्रमाणों को, किंचिन् परिवर्त्तन के साथ, सभी दर्शन स्वीकार करते हैं। इसमें हेत्वाभास का सूक्ष्म विवेचन कर अनुमान को दोप-मुक्त कर दिया गया है तथा आत्मा को जरीर एवं इन्द्रियों से सर्वथा स्वतन्त्र एवं मुक्त मान कर उसकी नित्यता सिद्ध की गयी है, जिससे चार्वाक एवं बीद्धों की तद्विपयक मान्यताएँ खंडित हो जाती हैं। इसकी तर्क-पद्धति अत्यन्त प्रीढ़ एवं संतोपपद है, किन्तु इसका तत्त्वज्ञान एवं ईश्वर-विपयक मान्यताएँ उत्तनी सशक्त नहीं हैं। इसमें जगत् को ज्ञान से पृथक् एक स्वतन्त्र सत्ता के रूप में चित्रित किया गया है तथा इसमें अनेक पदार्थ; जैसे —िदक्, काल, आकाश, मन, परमाणु आदि भी नित्य माने गए हैं। अनेक वस्तुओं को नित्य मानने के पीछे कोई औचित्य नहीं दिखाई पडता तथा ईश्वर को जगत् का केवल निमित्त कारण मान कर उसमें मानवसुलभ दुर्बलताओं का समावेश कर दिया गया है। यह सम्पूर्ण विश्व के लिए एक ही परम मत्ता का अस्तित्व स्वीकार नहीं करता और इस तरह अहैतवाद का समर्थन नहीं करता। इस दृष्टि से इसका तत्त्वज्ञान सांख्य और वेदान्त मे हल्का पड जाता है।

आधारप्रत्य — १ इण्डियन फिठाँस की — डॉ. एस. राधाकृष्पन् । २ भारतीय दर्शन — दत्त और चटर्जी (हिन्दी अनुवाद) । ३ भारतीय दर्शन — पं बल्देव उपाध्याय । ४ तर्क-भाषा — हिन्दी भाष्य — आ० विश्वेश्वर । ५ त्यायकुमुमाञ्जलि — (हिन्दीभाष्य — आ० विश्वेश्वर । ६ त्यायदर्शन — हिन्दी अनुवाद — श्रीराम शर्मा । ७ हिन्दी त्यायदर्शन — पं० दुण्डिराज शास्त्री । ६ पदार्थशास्त्र — भानन्द झा । ९ दर्शन न्मंग्रह — डाँ० दीवान चन्द । १० त्यायमुक्ताव जी — हिन्दी अनुवाद । ११ भारतीय दर्शन परिचय न्याय — पं० हिरमोहन झा ।

मृस्तिह चम्पू — इस चम्पू-काव्य के प्रणेता दैवज्ञ सूर्य हैं। इनका रचना-काल सोलहवीं शनी का मध्य भाग है। इन्होंने अपने प्रत्य में अपना परिचय दिया है (४।७६ –७५)। इसके अनुसार ये भारद्वा जकु लोझव नागनाथ के पौत्र एवं ज्ञानराज के पुत्र थे। इनका जन्म गोदावरी तटस्थ वार्था संज्ञक नगर में हुआ था। इन्होंने अनेक ग्रन्थों की रचना की है जिनमें 'लीलावनी' एवं 'बीजगणित' की टीकाएँ भी हैं। 'नृसिह चम्पू' पांच उच्छवासों में विभक्त है जिसमें नृसिहावतार की कथा का वर्णन है। प्रथम उच्छ्वास में केवल दश ब्लोक हैं जिनमें वैकुष्ठ एवं नृसिह की चन्द्रना की गयी है। द्वितीय में हिरण्यक्तिषु द्वारा प्रह्लाद की प्रताइना का वर्णन है। नृतीय उच्छास में हिरण्यकिश्यु का वध तथा चतुर्व अध्याय में देवनाओं एवं सिद्धों द्वारा नृसिह की स्तृति का वर्णन है। पल्चम उच्छ्वास में नृसिह का प्रसन्न होना वर्णित है। इस चम्पू काव्य में व्लोकों की संख्या ७५ एवं गद्य के १९ चूर्णक हैं। इसमें भयानक, रोद्र, वीर, बीभत्स, अद्भुत, हास्य, प्रंगार एवं शान्त रस का समावेश है। इस चम्पू-काव्य का प्रधान

( २६० )

रस वीर है किन्तू अन्त में रमा को उपस्थित करा कर कवि र्युंगार की सृष्टि कर देता है।

> सौन्दर्येण भृशं हशोर्नरहरेः साफल्यमातन्वती सभूभङ्गमपांगवीक्षणवशादाकर्षयन्ती स्फूर्जत्कंकणिकिकणीगणझणत्कारैः कृतार्थे सुधी-कुर्वन्ती शनकैर्जगाम जगतामाश्चर्यदाश्री रमा । १।३

इसका प्रकाशन कृष्ण ब्रदर्स जालन्धर से हुआ है सम्पादक हैं डॉ॰ सूर्यकान्त शास्त्री।

आधारग्रन्थ — चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डॉ० छविनाथ त्रिपाठी।

नृस्तिह चम्पू या प्रह्लाद चम्पू-- इस चम्पू-काव्य के प्रणेता केशव भट्ट हैं। गौलाक्षी परिवार के केशव भट्ट इनके पितामह थे और पिता का नाम अनन्त था। इनका जन्म गोदावरी जिले के पुण्यस्तंव संज्ञक नगर में हुआ था। 'नृसिंह चम्पू' का रचना-काल १६८४ ई० है। इसमें छह स्तबकों में नृसिहावतार की कथा का वर्णन है। यह साधारण कोटि की रचना है और इसमें भ्रमवश प्रह्लाद के पिता को उत्तमपाद कहा गया है। मंगलाचरण इस प्रकार है-

कनकरुचिदुकूलः क्रृण्डलोह्मासिगण्डः शमितभुवनभारः कोपि लीलावतारः ।

त्रिभुवनसुखकारी शैलधारी मुकुन्दः परिकलितरथांगो मंगलं नस्तनोतु ॥ १।१ इसका प्रकाशन कृष्णाजी गणपत प्रेस, बम्बई से १९०९ ई० में हो चुका है। संपा-दक हैं हरिहर प्रसाद भागवत।

आधारग्रन्थ-चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन-डॉ० छविनाथ त्रिपाठी।

पञ्चतन्त्र-संस्कृत पश्-कथा का महान ग्रन्थ। इसके लेखक विष्णुशर्मा हैं। यह ग्रन्थ विश्व-पशु आख्यायिका की परम्परा में भारत की एक महान् देन है। इसमें सरल भाषा में अनेक पशु-कथाएँ वर्णित हैं जिनमें जीवन की विविध समस्याओं का समाधान किया गया है। ये कथाएँ मूलतः गद्य में हैं किन्तू बीच-बीच में प्रचूर मात्रा में पद्यों का भी समावेश कर विषय को अधिक स्पष्टता प्रदान की गयी है। 'पंचतन्त्र' की कहानियाँ नितान्त प्राचीन है। इसके विभिन्न शताब्दियों में विभिन्न प्रान्तों में विभिन्न संस्करण हुए है । इसका सर्वाधिक प्राचीन संस्करण 'तन्त्राख्यायिका' के नाम से विख्यात है तथा इसका मूल स्थान काश्मीर है। प्रांसद्ध जर्मन ।बद्वान् डॉ॰ हर्टेल ने अत्यन्त श्रम के साथ इसके प्रामाणिक संस्करण को स्त्रोज निकाला था । इनके अनुसार 'तन्त्राख्या-यिका' या 'तन्त्राख्यान' ही पंचतन्त्र का मूळ रूप है। इसम कथा का रूप भी संक्षिप्त है तथा नीतिमय पद्यों के रूप में समावेशिन पद्यात्मक उद्धरण भी कम हैं। सम्प्रति 'पंचतन्त्र' के चार भिन्न-भिन्न संस्करण उपलब्ध होते है---

क-मूलग्रन्थ का पहलवी अनुवाद, जो प्राप्त नहीं होता पर इसका रूप सीरियन एवं अरबी अनुवादों के रूप में सुरक्षित है।

ख-'पंचतन्त्र' का दूसरा रूप गुणाट्यकृत 'बृहत्कथा' में दिखाई पड़ता है। 'बृहत्कथा' की रचना पैशाची भाषा में हुई थी. किन्तु इसका मूळरूप नष्ट हो गया है और क्षेमेन्द्ररचित 'बृहत्कथामंजरी' तथा मोमदेव लिखित 'कथासरिन्सागर' उसी के अनुवाद है।

ग-तृतीय संस्करण में तन्त्राख्यायिका एवं उससे सम्बद्ध जैन कथाओं का संग्रह है। आधुनिक युग का प्रचलित 'पंचतन्त्र' इसका रूप है।

घ-चतुर्थं संस्करण दक्षिणों 'पंचतन्त्र' का मूरुह्प है तथा इसका प्रतिनिधित्ध नैपाली 'पंचतन्त्र' एवं 'हितापदेश' करते हैं। इस प्रकार 'पंचतन्त्र' एक ग्रम्थ न होकर 'एक विपुल साहित्य का प्रतिनिधि' है। रचना-काल अनिश्चित है किन्तु इसका प्राचीन हृप डॉ॰ हटेंल के अनुसार, दूसरी शताब्दी है। इसका प्रथम पहलवी अनुवाद छठी शताब्दी में हुआ था। हटेंल ने पचास भाषाओं में इसके दो सौ अनुवादों का उल्लेख किया है। 'पंचतन्त्र' का सर्वप्रथम परिष्कार एवं परिशृंहण प्रसिद्ध जैन विद्वान् पूर्णभद्रसूरि ने संवत् १२४५ में किया है और आजकल का उपलब्ध संस्करण इसी पर खाधृत है। पूर्णभद्र के निम्नोक्त कथन से पंचतन्त्र के पूर्ण परिष्कार की पृष्टि होती है।

प्रत्यक्षरं प्रतिपदं प्रतिवानयं प्रतिकथं प्रतिक्लोकम् । श्रीपूर्णभद्रसूर्रिविशोधयामास शास्त्रमिदम् ॥

'पंचतन्त्र' में पांच तन्त्र या विशाग हैं---मित्रभेद, मित्रजाभ, सन्धि-विग्रह, लब्ध-प्रणाश एवं अपरीक्षित-कारक । इसके प्रत्येक अंश में एक मुख्य कथा होती है और उसको पुष्ट करने के लिए अनेक गीण कथाएँ गुंकित होती हैं। प्रथम तन्त्र की अंगी कथा के पूर्व दक्षिण में महिलारोप्य के राजा अमरशक्ति की कथा दी गयी है। उन्हें इस बात का दुःख है कि उनके पुत्र मन्दवृद्धि हैं और वे किसी प्रकार की शिक्षा ग्रहण करने में अस-मर्थ है। वे विष्णुशर्मा नामक महापण्डित को अपने पुत्रों को सौंप देते हैं और वे उन्हें छह मास के भीतर आख्यायिकाओं के माध्यम से शिक्षित करने का कठिन कार्य सम्पन्न करने में सफल होते हैं। तत्पश्चात् मित्रभेद नामक भाग की अंगी कथा में एक दुष्ट सियार द्वारा पिगलक नामक सिंह के साथ संजीवक नामक बैल की शत्रुता उत्पन्न कराने का वर्णन है जिसे सिंह ने आपित्त से बचाया था ओर अपने दो मन्त्रियों --- करकट और दमनक—के विरोध करने पर भी उसे अपना मित्र बना लिया था। द्वितीय तन्त्र का नाम मित्र-सम्प्राप्ति है। इसमें कपोतराज चित्रग्रीव की कथा ह। तृताय तन्त्र में युद्ध और सन्धिका वर्णन किया गया है। इसमें उलूकों की गुहा को कौओं द्वारा जला देने की कथा कही गयी है। चनूर्थ तन्त्र में लब्ब-प्रणाश का उदाहरण एक बन्दर तथा ग्राह की कथा द्वारा प्राप्त होता है। पंचम तन्त्र में बिना विवारे काम करने वालों को सावधान करने की कथा कही गयी है।

'पंचतन्त्र' की कथा के माध्यम से लेखक ने अनेक सिद्धान्त-रूप वचन कहे हैं जिनमें नैतिक, धार्मिक, दार्शनिक तथा राजनोतिक जीवन के सामान्य नियम अपुस्पूत हैं। इसकी भाषा सरल, ललित एवं चुपनेवालो है। वाक्य छोटे तथा प्रभावशालो अधिक हैं।

भाषा मे व्यावहारिकता अविक है और लेखक ने उसे जीवन के निकट ला दिया है। यत्र-तत्र विशेषणों एवं कल्पनाओं का समावेश कर इसमें काव्यात्मक प्रवाह प्रकट किया गया है, पर वहाँ भी भाषा अलंकारों के भार से बोझिल नहीं बनी है। ग्रन्थ के प्रत्येक पृष्ठ पर शास्त्रनिष्ठ, व्यवहार-कुशल एवं नीतिपटु व्यक्ति था व्यक्तित्व झाँकता है । इसकी मुहाबरेदार तथा सरल भाषा में विनोद्धियता एवं व्यंग्यात्मकता झलकती रहती है। कहीं भी वाक्य-विन्यास म दूरहता एवं दुर्बोधता के दर्शन नहीं होते। लेखक ने महत्त्व-पूर्ण ग्रन्थों—रामायण, महाभारत तथा प्राचीन नीति ग्रन्थों से सूक्तियों की लेकर अपने विचारों की पृष्टि की है। ''लेखक की भाषा स्पष्टतः सुन्दर है, और विशेषरूप से पद्यों में हम परिष्कृत तथा जटिल छन्दों के साथ-साथ श्लेष तथा परिष्कृत शैली के अन्य चिह्न भी पाते है। कुछ पद्यों में काव्य की सरलतर शैली में प्रचलित समासों की अपेक्षा कुछ बड़े समास भी पाये जाते हैं; परन्तु ऐसे स्थल बहुत कम है, जहाँ अर्थ की वास्तविक जटिलता मूल-ग्रन्थ में बताई जा सके। यह स्पष्ट है कि लेखक सुरुचि से युक्त था और यह समझता था कि बाल राजकुमारों के लिए अभिप्रेत रचना में भाषाशैली की अत्यधिक कृत्रिमता अनुपयुक्त है।" संस्कृत साहित्य का इतिहास (कीथ) हिन्दी अनुवाद पृ० ३०६-३०७। डॉ॰ हर्टेल ने सर्वप्रथम 'पंचतन्त्र' का सम्पादन कर हारवर्ड ओरियण्टल सीरीज संख्या १३ में प्रकाशित कराया था।

आधारग्रन्थ—१ संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २ संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय। ३ पंचतन्त्र (मूल एवं हिन्दी अनुवाद) चीलम्बा प्रकाशन । ४ पंचतन्त्र (केवल हिन्दी अनुवाद)—डॉ० मोतीचन्द्र ।

पञ्चरात्र—यह महाकवि भास विरचित तीन अंकों का समवकार (नाटक का एक प्रकार ) है। इसकी कथा 'महानारत' के विराटपर्व पर आधृत है, पर किव ने इसे भिन्न रूप में प्रस्तुत किया है। इसकी कथा अने तिहासिक है पर नाटककार ने अत्यन्त मीलिक दृष्टि से इसका वर्णन किया है। पल्चरात्र की कथावस्तु अत्यन्त कीतूहलपूर्ण है। इसमें 'महाभारत' की कथा को उल्टी दिशा में मोड़ कर युद्ध को समाप्त कर दिया गया है। किवने ऐतिहासिक घटना म काफी स्वतन्त्रता दिखाई है पर वह उसे 'महाभारत' के कथानक की भौति प्रभावोत्पादक नहीं बना सका। इसमें द्रोणाचार्य शिष्यवत्सल आचार्य के रूप में दिखाये गए हैं। इसकी कथा इस प्रकार है—

प्रथम अंक — द्यूतकीड़ा में पराजित होकर पाण्डव वनवास कर रहे हैं और एक वर्ष का अज्ञातवास विताने के लिए राजा विराट् के यहाँ रहते हैं। इसी समय कुरराज दुर्योधन यज्ञ करता है और उसके यहाँ बहुत से राजे आते हैं। यज्ञ पूणं समारोह के साथ सम्पन्न होता है। तदनन्तर दुर्योधन द्रोणाचार्य से दक्षिणा मांगने के लिए कहता है। द्रोणाचार्य पाण्डवों को आधा राज्य देने की दक्षिणा मांगते हैं। इस पर शकुनि उद्धिम होकर ऐसा नहीं करने को कहता है। गुरु द्रोण रुष्ट हो जाते हैं पर वे भीष्म द्वारा शान्त किये जाते हैं। शकुनि दुर्योधन को बताता है कि यदि पाँच रात्रि मे पाण्डव प्राप्त हो जाएँ तो इस शतं पर यह बात मानी जा सकती है। द्रोणाचार्य यह शतं मानने को

तैयार नहीं होते । इसी बीच विराट् नगर मे एक दूत आकर सूचना देता है कि कीचक सहित सी भाइयो को किसी व्यक्ति ने बाहों में ही रात्रि में मार डाला इसलिए राजा यज्ञ में सम्मिलित नहीं हुए। भीष्म को विश्वास हो। जाता है कि अवश्य ही यह कार्य भीम ने किया होगा। अतः वे द्रोण से दुर्योधन की शर्त मान छने को कहते हैं। द्रोण इस शर्त को स्थीकार कर लेते है और यज्ञ में आये हुए राजाओं के समक्ष उमे मुना दिया जाता है । भीष्म विराट के ऊपर चढाई कर उसके गोधन को हरण करने की सलाह देते हैं जिसे दर्योधन मान स्रेता है । द्वितीय अंक में विराट् के जन्मदिन के अवसर पर कौरवों द्वारा गोधन के हरण का वर्णन ८ । युद्ध में भीमसेन द्वारा अभिमन्यु पकड़ लिया जाता है और वह राजा विराट के समक्ष निर्मय होकर बातें करता है । युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन सभी प्रकट हो जाते है पर राजा विराट् उन्हें गृप्त होने के लिए कहते है। इस पर युधिष्टिर कहते है कि अज्ञानवास पूरा हो गया है। तृतीय अंक का प्रारम्भ कीरवीं के यहाँ में हुआ है । सूत द्वारा यह सूचना मिली कि अभिमन्यु शत्रुओं द्वारा पकड़ लिया गया है। मृत ने बताया कि कोई व्यक्ति पैदल ही आकर अभिमन्यु को पकड़ लेगया। भीष्म ने कहा कि निश्चित रूप से वह भीममेन होगा। इसी समय युधिष्ठिर का संवाद लेकर दूत आता है। गुरु द्रोण दुर्योधन को गुरुदक्षिणा पूरी करने की कहते है। दुर्योधन उसे स्वीकार कर कहता है कि उसने पाण्डवों को आधा राज्य दे दिया। भरतवात्रय के पश्चात् नाटक समाप्त हो जाता है।

आारग्रन्थ-- भासनाटकचक्रम् -- चौलम्बा प्रकाशन ।

पञ्चिश्चित्व—सांस्यदर्शन को व्यवस्थित ्वं सुमम्बद्ध करने वाले प्रथम आचार्य के रूप में पञ्चिश्व का नाम आता है। ये आचार्य आसुरि [सास्यदर्शन के प्रवर्त्तक महिष किपल व शिष्य ] के शिष्य थे। इनके सिद्धान्त-वाक्य अनेक ग्रन्थों में उद्भृत है जिन्हें 'पाञ्चशिख-सूत्र' कहा आता है । इनमे से प्रधान सूत्रों को उद्भृत किया जाता है—

- १. एकमेव दर्शनं ख्यातिरेव दर्शनम् [योगभाष्य १।४]
- २. तमणुमात्रमात्मानमद्विद्याऽस्मीत्येवं तावत्संप्रजानीते [योग० १।३६]
- ३. बुद्धितः परं पुरुषमाकारशीलविद्यादिभिर्विभक्तमपश्यन् कुर्यात्तत्रात्मबुद्धि मोहेन । वही ११६
- ४. तत्संयोगहेतृविवर्जनात्स्यादयमात्यन्तिको दुःखप्रतीकारः । योग-भाष्य २।१७, ब्रह्मसूत्र-भामती २।२।१०
- ४. अपरिणामिनी हि भोक्तृशक्तिरप्रतिसंक्रमा च परिणामिन्यर्थे प्रतिसंक्रान्तेव तद्-वृत्तिमनुपतित तस्याश्च प्राप्तचेतन्योपग्रहरूपाया बुद्धिवृत्तेरनुकारमात्रतया बुद्धिवृत्त्यविशिष्टा हि ज्ञानवृत्तिरित्याख्यायते । योग-भाष्य २।२०

चीनी परम्परा इन्हें 'षष्टितन्त्र' का रचियता मानती है जिसमें साठ हजार श्लोक थे। इनके सिद्धान्तो का विवरण 'महाभारत' (शान्तिपर्व, अध्याय ३०२-३०८) में भी प्राप्त होता है। 'पष्टितन्त्र' के रचियता के संबंध में विद्वानों में मतभेद है। श्री उदय-वीर शास्त्रो एव कालीपद महाचार्य 'पष्टितन्त्र' का रचियता कपिल को मानते हैं।

भास्कराचार्यं ने अपने ब्रह्मसूत्र के भाष्य में कपिल को ही उक्त ग्रन्थ का प्रणेता कहा है— 'कपिलमर्हाषप्रणीतपष्टितन्त्राख्यस्मृतेः' । ब्रह्मसूत्र २।१।१ पर म० म० डॉ गोपीनाथ किंदि-राज के अनुसार 'पष्टितन्त्र' के रचयिता पञ्चिश्च हैं—जयमंगला की भूमिका ।

आधारग्रन्थ —१ भारतीयदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । २ सांख्यदर्शन का इतिहास—श्री उदयवीर शास्त्री । ३ सांख्यतत्त्वकीमुदी—डॉ० आद्याप्रसाद मिश्र ।

पण्डित अभ्विकाद्त्त व्याग्स—ये उन्नीसवीं शताब्दी के प्रसिद्ध गद्यलेखक, किंव एवं नाटककार हैं। इनका समय १८५६ से १९०० ई० है। इनके पूर्वज जयपुर राज्य के निवासी थे, किन्तु पीछे आकर इनके पिता वाराणसी में बस गए। व्यासजी पटना राजकीय संस्कृत महाविद्यालय में अध्यापक थे और उक्त पद पर जीवन पर्यन्त रहे। इनकी ग्रन्थों की संख्या ७५ है। इन्होंने हिन्दी एवं संस्कृत दोनों भाषाओं में समान अधिकार के साथ रचनाएँ की हैं।

व्यासजी ने छत्रपति शिवाजी के जीवन पर 'शिवराजविजय' नामक महान् गद्य-काव्य की रचना की है जो 'कादम्बरी' की शैली में रचित है। इनका 'सामवतम्' नामक नाटक उन्नीसवीं शताब्दी का सर्वश्रेष्ठ नाटक माना जाता है। इसकी शैंशी अलं-कृत एवं पाण्डित्यपूर्ण है तथा अलंकारों के प्रयोग में स्वाभाविकता एवं अपूर्व रचनाशक्ति का परिचय दिया गया है। एक उदाहरण लें—

> कदाऽहं कान्ताया निलनित्यनायाः करतलं गृहीत्वा सानन्दं निजकरतलेनातिरुचिरम् । सुधापारावाराप्लुतिमव मनः स्वं विरचयञ् शचीयुक्तं जिष्णुं चिरमुपहसिष्यामि मुदितः ॥ ७।७ ।

पिडतराज जगन्नाथ — ये महान् काव्यशास्त्री एवं किव हैं। इनका युग्प्रवर्त्तक ग्रन्थ 'रसगंगाधर' है जो भारतीय आलोचनाशास्त्र की अन्तिम प्रौढ़ रचना है। पण्डित-राज तैलङ्ग ब्राह्मण तथा शाहजहाँ के सभापण्डित थे। शाहजहाँ के द्वारा ही इन्हें 'पण्डितराज' की उपाधि प्राप्त हुई थी। इनके पिता का नाम पेरुभट्ट या पेरमाट्ट एवं माता का नाम लक्ष्मी था।

पाषःणादिष पीयूषं स्यन्दते यस्य लीलया । त वन्दे पेरुभट्टाख्यं लक्ष्मीकान्तं महागुरुम् ॥ रसगंगाधर १।३

पण्डितराजकृत 'भामिनीविलास' से ज्ञात होता है कि इन्होंने अपनी युवावस्था दिल्लीक्वर शाहजहाँ के आश्रय में व्यतीत की थी !

शास्त्राण्याकलितानि नित्यविधयः सर्वेऽपि सम्भाविता-दिन्नीवन्नभपाणिपञ्चवतले नीतन्नवीनं वयः ॥ ४।४५

ये चार नरेशों के आश्रय में रहे—जहाँगीर, जगतिसह, शाहजहाँ एवं प्राण-नारायण। "पिण्डितराज ने प्रारम्भ के कुछ वर्ष जहाँगीर के आश्रय में बिताया। १६२७ ई० के बाद वे उदयपुर-नरेश जगतिसह के यहाँ चले गए। कुछ दिन वहाँ रहे और उनकी प्रशंसा में 'जगदाभरण' की रचना की क्योंकि जगतिसह भी गद्दी पर १६२८ ई० में ही बैठा जब शाहजहां गद्दी पर बैठा था। कुछ दिन बाद शाहजहां ने पण्डितराज को पुनः अपने यहां बुला लिया। परन्तु हमारे विचार मे जगतिसह के यहां से आसफ खां ने इन्हें अपने पास बुलाया और ये आसफ खां के ही आश्रय में रहे तथा शाहजहां ने आसफ खां की प्रेरणा से इन्हें अपने यहाँ बुलाया और पण्डितराज की उपाधि देकर सम्मानित किया।"

"शाहजहाँ की मृत्यु के बाद ये एक-आध वर्ष के लिए प्राणनाथ के पास गए होंगे और फिर वहाँ में आकर अपनी वृद्धावस्था मथुरा में बितायी होगी। इस तरह पण्डित-राज का रचनाकाल १७ वीं शताब्दी का पूर्वार्द्धं तथा कुछ उत्तरार्द्धं का प्रारम्भ स्वीकार किया जा सकता है।" [भामिनीविलास (हिन्दी अनुवाद) की भूमिका पृ० १३ अनुवादक पं० राधेश्याम मिश्र]

पण्डितराज की कृतियाँ—१ रसगंगाधर—इसके विवरण के लिए दे० रसगंगाधर । २ चित्रमीमांसाखण्डन—दे० आचार्य पण्डितराज जगन्नाथ अप्पयदीक्षित कृत 'चित्रमीमांसां' नामक ग्रन्थ का इसमें खण्डन है । ३ गंगालहरी—इसे 'पीयूपलहरी' भी कहते हैं । इसमें ५२ श्लोकों में किन ने गंगाजी की स्तुति की है । ५३ वाँ पद्य फलस्तुति है । ४ अमृतलहरी—इसमें १० पद्यों , शार्दूलिविन्नीडित ) में यमुना जी की स्तुति है । ११ वें पद्य में किन ने अपना परिचय दिया है । ५ करुणालहरी—इसमें ५५ पद्य हैं तथा विष्णु की स्तुति है । ६ लक्ष्मीलहरी—इसमें ४१ शिखरिणी वृत्त में लक्ष्मीजी की स्तुति है । ७ सुधालहरी—इसमें ३० स्रग्धरा छन्द में सूर्यं की स्तुति की गयी है । द आसफविलास—इसमें शाहजहाँ के मामा नवाब आसफ खाँ का चिरत्र आख्यायिका के माध्यम से प्रस्तुत किया गया है । यह ग्रन्थ अपूर्ण है । ९ प्राणाभरण—इसमें काम-रूपनरेश प्राणनारायण की प्रशस्ति है । १० जगदाभरण—इसमें उदयपुर के राजा जगतिसह का वर्णन है । प्राणाभरण से इसमें अधिक साम्य है । ११ भामिनीविन्नास—इसमें पण्डितराज के फुटकल पद्य संगृहीत है । ग्रन्थ में चार विलास है—प्रास्ताविक-विलास (१२९ पद्य), श्रृंगार-विलास (१८३ पद्य), करुण-विलास (१९ पद्य) तथा शान्त-विलास (४६ पद्य) । इनका व्याकरणसम्बन्धी ग्रन्थ हैं—मनोरमाकुचमदंन ।

पत्रञ्जल्यि—ये 'महाभाष्य' नामक महान् व्याकरण ग्रन्थ के रचयिता हैं। विभिन्न ग्राचीन ग्रन्थों मे पतव्जलि के अनेक नामों का उल्लेख मिलता है—गोनर्दीय, गोणिका-पुत्र, नागनाथ, अहिपति, फणिभृत, शेषराज, शेषाहि, चूर्णिकार तथा पदकार। 'यादव-प्रकाश' आदि कोशकारों ने गोनर्दीय नाम का प्रयोग किया हैं—

गोनर्दीयः पतञ्जलिः । पृः ९६ इलोक १५७

कैयट और राजशेखर ने भी इन्हें गोनर्दीय के नामान्तर के रूप में स्वीकार किया है। भाष्यकारस्त्वाह-प्रदीप १।१।२१, गोनर्दीयपदं व्याचष्टे भाष्यकार इति। उद्योत १:१।२१

यस्तु प्रयुङ्क्ते तत्प्रमाणमेवे।तगोनर्दीयः । काव्यमीमांसा पृ० ६ परन्तु डॉ० कीलहार्न तथा श्री राजेन्द्रलाल मित्र ने अपनी युक्तियों से गोनर्दीय को पत्तव्जिल से भिन्न सिद्ध किया। दि० जर्नेल ऑफ एशियाटिक सोसाइटी ऑफ वंगाल, जिल्द ४२, पृ० २४१ तथा इण्डियन ऐण्टिक्वेरी, जिल्द १४, पृ० ४० ]। पं० युधिष्ठिर मीमांसक भी गोनर्दीय को पत्तव्जिल से अभिन्न नहीं मानते। दि० संस्कृतव्याकरण शास्त्र का वित्तास भाग १ पृ० ३०३]। 'महाभाष्य' में गोणिकापुत्र के मत का उल्लेख हैं — उभयथा गोणिकापुत्र इति। महाभाष्य १।१।४। नागेश मत से गोणिकापुत्र पत्तव्जिल से अभिन्न है। वात्स्यायन कामसूत्र में भी गोणिकापुत्र का उल्लेख हैं —

गोणिकःपुत्रो भाष्यकार इत्याहुः । गोणिकापुत्रः पारदारिकम् । १।१।१६, कामसूत्र

विद्वानों ने पतञ्जलि को गोणिकापुत्र से गिन्न माना है। कैयट 'महाभाष्य' की व्याख्या में पतञ्जलि के लिए 'नागनाथ' नामान्तर का प्रयोग करते है तथा चन्नपाणि ने 'चरक' (वैद्यक-ग्रन्थ) की टीका में 'अहिपति' का प्रयोग किया है। 'तत्रजात इत्यत्र तु सूत्रेऽस्य लक्षणत्वमाश्चित्यैतेषां सिद्धिमिश्वास्यति नागनाथः। महाभाष्य ४।२।९३ की व्याख्या।

वल्लभमेन कृत 'शिशुपालवध' की टीका में पतब्जित शिषाहि के नाम से अभिहित किये गए हैं। पदं शेषाहिबिरचितं भाष्यम् । शिशुपालवध २।११२ स्कन्दस्वामी की निरुक्तटीका में (१।३) 'महाभाष्य' का एक पाठ पदकार के नाम से उद्धृत किया गया है। पदकार आह—उपसर्गश्च पुनरेवमात्मकाः ''क्रियामाहुः। निरुक्त टीका १।३

संस्कृत वाङ्मय में पतक्जित के नाम पर तीन ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं—सामवेदीयनिदानसूत्र 'क्षेगसूत्र' तथा 'महाबाष्य'। आयुर्वेद की 'चरकसंहिता' को भी पतक्जित द्वारा
परिष्कृत करने का उल्लेख हैं तथा 'सांख्यकारिका' की 'युक्तदीपिका' टीका में पतक्जिति
के सांख्य विषयक पत के उद्धरण दिये गण हैं। मेक्समूलर ने पड्गुरुशिष्य के पाठ को
उद्भत करते हुए योगदर्शन एवं निदानसूत्र का रचिता एक ही व्यक्ति को माना है।
भर्नृहार ने भी 'वाक्यपदीय' में पतक्जित को योगसूत्र, व्याकरणमहाभाष्य एवं चरक
वात्तिकों का कर्त्ती स्वीकार किया है। वैयाकरणों की परम्परा में भी एक क्लोक प्रसिद्ध
है जिसमे पतक्जित का स्मरण योगकर्त्ता, महावैयाकरण एवं वैद्य के रूप में किया
गया है।

योगेन चित्तस्य पदेन वाचा मलं शरीरस्य च वैद्यकेन । योऽपाकिरत् तं प्रवरं मूनीनां पतक्जिल प्राक्जिलरानतोऽस्मि ॥

प्रो० चक्रवर्त्ती तथा लिविख ने योगकर्त्ता पतल्जिल एवं वैयाकरण पतल्जिल को अभिन्न माना है; किन्तु चरक के रचियता पतल्जिल ईसा की दूसरी शती में उत्पन्न हुए थे और योगसूत्रकर्त्ता पतल्जिल का आविर्भाव ३ री या चौथी शताब्दी में हुआ था। प्रो० रेनो ने दोनों को भिन्न माना है। इनके अनुसार प्रत्याहार, उपसर्ग, प्रत्यय तथा विकरण का अर्थ योग में व्याकरण से भिन्न है तथा च, वा आदि का भी उसमें प्रयोग नहीं है। न तो योगसूत्र व्याकरण के नियमों को मानता है। 'लघुशब्देन्दुशेवर' के भैरव-मिश्र कृत टीका में 'महाभाष्य' के कर्त्ता, योगसूत्र के प्रणेता तथा 'चरकसंहिता' के रच-

यिता को एक ही व्यक्ति कहा गया है। लैंमेन एवं गार्वे ने भाष्यकार तथा योगसूत्रकार को एक ही माना है। परस्पर असम्बद्ध विषयों पर समान अधिकार के साथ प्रामाणिक ग्रन्थ लिखने के कारण मैक्समूलर ने तीनों लेखक को एक हो माना है। भारतीय परम्परा महाभाष्यकार पतब्जिल का 'चरकसंहिता' तथा योगवर्शन के साथ मम्बन्ध स्थापित करने हुए तीनों का कर्ता एक ही व्यक्ति का मानती है। पर कतिपय विद्वान् यह मानते हैं कि पातंजलशाखा' 'निदानसूत्र' एवं योगदर्शन के लेखक एक ही पतब्जिल थे और वे अति पाचीन ऋषि है। पाणिनि ने भी उपकादि गण में (२१४१६९ ; पतब्जिल पद रखा है, अतः महाभाष्यकार पतब्जिल उनसे भिन्न व्यक्ति सिद्ध होते हे। महाभाष्यकार उप- युंक्त तीनों ग्रन्थों के रचिवताओं से सर्वथा भिन्न हे और अर्वाचीन भी।

पतञ्जलि के जीवन के विषय में कुछ भी ज्ञात नहीं है। रामगद्र दीक्षितकृत 'पत-ब्जलिचरित' के अनुसार ये शेषावतार थे। पर कोई आवश्यक नहीं कि इस काब्य की सारी बातें सही हों। पतब्जलि गोनर्द के निवासी थे और उनकी माता का नाम गोणिका था।

पतञ्जलि की रचनाएँ—महाराज समुद्रगुप्तकृत 'कृष्णचरित' में पतञ्जलि को १-महानन्द' या 'महानन्दमय' काव्य का रचयिता कहा गया हैं—

> महानन्दमयं काव्यं योगदर्शनमद्भुतम् । योगव्याख्यानभूतं तद् रचिनं चित्तदोपहृत् ॥

'सदुक्तिकणीमृत' में भाष्यकार के नाम से अधोलिखित ब्लोक उद्द्युत किया गया है— यद्यपि स्वच्छभावेन दर्शयत्यम्बुधिर्मणीन् । तथापि जानुदव्नोयमिति चेतसि मा कृथाः ॥

महानन्द काव्य मे काव्य के बहाने योग का वर्णन किया गया है।

२. साहित्यशास्त्र— शारदातनय रचित 'नावप्रकाशन' में किसी वासुकि आचार्य-कृत साहित्यशास्त्रीय ग्रन्थ का उल्लेख हैं जिसमें भावों द्वारा रसोत्पत्ति का कथन किया गया है।

ज्त्पत्तिस्तु रसानां या पुरा वासुकिनोदिता । नानाद्रव्यीषधैः पाकैव्यंक्जनं भाष्यते यथा । एवं भावा भावयन्ति रसानभिनयैः सह । इति वासुकिनाऽप्युक्तो भावेभ्यो रससम्भवः । पृ० ४७ इससे ज्ञात होता है कि पतब्जिल ने कोई काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ लिखा होगा ।

- ३. लोहशास्त्र—शिवदास कृत 'चक्रदत्त' (वैद्यक ग्रन्थ) की टीका में लोहशास्त्र नामक ग्रन्थ के रचिंगता पतब्जलि बताए गए हैं।
  - ४. सिद्धान्तसार।वली- इसके भी रचियता पतव्जलि कहे गए है।
- ५ कोश- अनेक कोश-ग्रन्थों की टीकाओं में वासुकि, शेष, फणिपति तथा भोगीन्द्र आदि नामो द्वारा रचित कोश-ग्रन्थ के उद्धरण प्राप्त होते हैं।
  - ६. महाभाष्य व्याकरणग्रन्थ [ दे० महाभाष्य ]

पतब्जिल का समय — बहुसंख्यक भारतीय एवं पाश्चात्य विद्वानों के अनुसार पत-ब्जिल का समय १५०ई० पू० है। पर मीमांसक जी ने जोर देकर बताया है कि पत-ब्जिल विक्रम संवत् से दो हजार वर्ष पूर्व हुए थे। इस सम्बन्ध में अभी तक कोई निश्चित प्रमाण प्राप्त नहीं हो सका है। पर अन्तःसाक्ष्य के आधार इनका समयनिरूपण उतना कठिन नहीं है। 'महाभाष्य' के वर्णन से पता चलता है कि पुष्पित्र ने किसी ऐसे विशाल यज्ञ का आयोजन किया था जिसमें अनेक पुरोहित थे और उनमें एक पतब्जिल भी थे। वे स्वयं ब्राह्मण याजक स्थीर इसी कारण उन्होंने क्षत्रिय याजक पर कटाक्ष किया है—

यदि भवद्विधः क्षत्रियं याजयेत् ३-३-१४७ पृ० ३३२

पुष्यमित्रो यजते. याजकाः याजयन्ति । तत्र भिवतव्यम् पुष्यमित्रो याजयते, याजकाः याजयन्तीति यज्यादिषु चाविषयासो वक्तव्यः । महाभाष्य पृ० ७४, ३।१।२६

इससे पता चलता है कि पतल्जिल का आविभाव कालिदास के पूर्व एवं पुष्यिमित्र के राज्यकाल में हुआ था। 'मत्स्यपुराण' के मत से पुष्यिमित्र ने ३० वर्षों तक राज्य किया था। पुष्यिमित्र के सिंहासनासीन होने का समय १८५ ई० पू० है और ३६ वर्ष कम कर देने पर उसके शामन की सीमा १४९ ई० पू० निश्चित होती है। गोल्डस्टुकर ने 'महाभाष्य' का काल १४० मे १२० ई० पू० माना है। डॉ० भण्डारकर के अनुसार पतल्जिल का समय १५८ ई० पू० के लगभग है। पर प्रो० वेबर के अनुसार इनका समय कित्क के बाद अर्थान् ई० पू० २४ वर्ष होना चाहिए। डॉ० भण्डारकर ने वेबर के इस कथन का खण्डन कर दिया है। बोथिलिक पतल्जिल का समय २०० ई० पृ० मानते है (पाणिनिज ग्रामंटिक पृ० ११) जिसका समर्थन मैक्समूलर ने भी किया है। कीथ के अनुसार पतल्जिल का समय १५० ई० पू० है किन्तु अपने ग्रन्थ 'संस्कृत ड्रामा' में इन्होंने इसे १४० ई० पू० मान लिया है।

पतब्जिल का निवासस्थान—पतब्जिल ने कात्यायन को दाक्षिणात्य कहा है। 'लघुशब्देन्दुशेखर' तथा 'पतब्जिल्हिर्त' काव्य से पता चलता है कि इनका निवासस्थान गोनर्द था और यही प्रामाणिक भी लगता है। डॉ॰ भण्डारकर के अनुसार वर्तमान अवध का गोंडा ही गोनर्द का अपभ्रंश है। 'महाभाष्य' के एक वाक्य के अनुसार महाभाष्यकार का निवासस्थान साकेत एवं पाटलिपुत्र के मार्ग में था। 'योऽयमध्वागत आगाटलिपुत्रात्तस्य यत्परं साकेतात्।' इनके निवासस्थान के विषय में अभी तक कोई निश्चित विचार नहीं आ सका है।

आधारग्रन्थ — १ हिस्ट्री ऑफ ऐन्शियन्ट संस्कृत लिटरेचर — मैक्समूलर । २ इण्डिन्यन लिटरेचर — बेबर : ३ इण्डियन हिस्टारिकल क्वार्टर्ली — जिल्द द, पृ० ३९ प्रो० बी० के० ठाकुर । ४ इण्डियन ऐण्टिक्वेरी, जिल्द २, १८७२, पृ० २९९, भण्डारकर । ५ कलेक्टेड वर्क्स ऑफ डॉ० भण्डारकर भाग १ । ६ पाणिनिज ग्रामे। टक — बोथिलक । ७ पाणिनी — गोल्डस्टुकर । द जर्ने ज ऑफ रायज एशियाटिक सोपाइटी बंगाल, भाग १६ । ९ इण्डियन एण्टिक्वेरी भाग २, पृ० ५७ वेबर — ऑन द डेट ऑफ पतंजिल । १० हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर — कीथ । ११ संस्कृत ड्रामा — कीथ । १२ पाणिनीकालीन भारतवर्ष —

डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । १३ पतञ्जलिकालीन भारत— डॉ॰ प्रभुदयाल अग्निहोत्री । १४ संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास—भाग १, २, पं॰ युधिष्ठिर मीमांसक । १५ संस्कृत व्याकरण का संक्षिप्त इतिहास—पं॰ रमाकान्त मिश्र ।

पद्मगुप्त परिमल्य—ये संस्कृत के प्रसिद्ध ऐतिहासिक महाकाव्य 'नवसाहसाङ्कचरित' के प्रणेता हैं। इसमें धारानरेश भोजराज के पिता सिन्धुराज या नवसाहसाङ्क का शिश-प्रभा नामक राजकुमारी से विवाह विणित है। परिमल सिन्धुराज के ज्येष्ठ भ्राता राजा मृंज के सभापण्डित थे। यह प्रन्थ १००५ ई० के असपास लिखा गया था। इसमें १५ सगे हैं जिसके १२ वें सगे में सिन्धुराज के समस्त एवंपुरुषों (परमारवंशी राजाओं) का कालकम से वर्णन है, जिसकी सत्यता की पृष्टि शिलालेखों में होती है। इसमें कालिदास की रमसिद्ध मुकुमार मार्ग की पद्धति अपनायी गयी है। यह इतिहास एवं काव्य दोनों ही हिष्ट्यों से समान रूप से उपयोगी है।

| हिन्दी अनुवाद सहित चौलम्बा विद्याभवन से प्रकाशित |

पद्मपुराण — इमे पुराणों में कमानुसार द्वितीय स्थान प्र. प्त है। यह बृहदाकार पुराण लगभग पचास हजार क्लोकों से युक्त है तथा इसमें कुल ६४१ अध्याय हैं। इसके दो संस्करण प्राप्त हैं— देवनागरी तथा बंगाली। आनन्दाश्रम से सन् १८९४ ई० में बी० एन० माण्डलिक द्वारा यह पुराण चार भागों में प्रकाशित हुआ था जिसमें छह खण्ड हैं— आदि, भूमि, ब्रह्मा, पाताल, मृष्टि एवं उत्तरखण्ड। इसके उत्तरखण्ड में इस बात का उल्लेख है कि मूलतः इसमें पाँच ही खण्ड थे, छह खण्डों की कल्पना पर-वर्ती है। 'पद्मपुराण' की क्लोक संख्या भिन्न-भिन्न पुराणों में भिन्न-भिन्न है। 'मत्स्यपुराण' के ५३ वें अध्याय में इसकी क्लोक संख्या ४५ हजार कही गयी है, किन्तु 'ब्रह्मपुराण' के अनुसार इसमें ५९ हजार क्लोक हैं। इसी प्रकार खण्डों के कम में भी मतभेद दिखाई पडता है। बंगाली संस्करण हस्तलिखित पोथियों में ही प्राप्त होता है जिसमें पाँच खण्ड मिलते हैं।

१. मृष्टिखण्ड—इसका प्रारम्भ भूमिका के रूप में हुआ है जिसमें ६२ अध्याय हैं। इसमें लोमहर्षण द्वारा अपने पुत्र उग्रश्रवा को नैमिषारण्य में एकत्र मुनियों के समक्ष पुराण मुनाने के लिए भेजने का वर्णन है तथा वे शौनक ऋषि के अनुरोध पर ऋषियों को 'पद्म-पुराण' की कथा मुनाते हैं। इसके इस नाम का रहस्य बताया गया है कि इसमें मृष्टि के प्रारम्भ में कमल से ब्रह्मा की उत्पत्ति का कथन किया गया था। मृष्टिखण्ड भी पौच पर्वों में विभक्त है। इसमे इस पृथ्वी को पद्म कहा गया है तथा कमल पुष्प पर बैठे हुए ब्रह्मा द्वारा विस्तृत ब्रह्माण्ड की मृष्टि का निर्माण करने के सम्बन्ध में किये गए सन्देह का इसो कारण निराकरण किया गया है कि पृथ्वी कमल है—

तच्च पदां पुराभूतं पृथिवीरूपमुत्तमम् । यत्पदां सा रसादेवी पृथिवी परिचक्षते ॥ मृष्टिखण्ड अध्याय ४० ।

क. पीष्करपर्व — इस खण्ड में देवता, पितर, मनुष्य एवं मुनि सम्बन्धी नौ प्रकार की सृष्टि का वर्णन किया गया है। सृष्टि के सामान्य वर्णन के पश्चात् सूर्यवंश तथा श्रीकृष्ण के साथ चन्द्रवंश का वर्णन है। इसमें पितरों एवं उनके श्राद्धों से सम्बद्ध विषयों का भी विवरण प्रस्तुत किया गया है तथा देवासुरसंग्राम का भी वर्णन है। इसी खण्ड में पुष्कर तालाब का वर्णन है जो ब्रह्मा के कारण पिवत्र माना जाता है और उसकी तीर्थ के रूप में वन्दना भी की गयी है।

ख. तीर्थपर्व- इस पर्व में अनेक तीर्थों, पर्वत, द्वीप एवं सप्तसागरों का वर्णन किया गया है। इसक उपसंहार में कहा गया है कि समस्त तीर्थों में श्रीकृष्ण अगवान् का नाम स्मरण ही सर्वश्रेष्ठ तीर्थ है तथा इनके नाम का उच्चारण करने वाले व्यक्ति सारे संसार को तीर्थमय बना देते हैं।

तीर्थानां न परं नीर्थं कृष्णनाम महर्षयः । तीर्थोकुर्वोन्न जगतीं गृहीतं कृष्णनाम यैः ॥

ग. तृतीयपर्व-इस पर्व में दक्षिणा देने वाले राजाओं का वर्णन किया गया है तथा चार्थपर्द में राजाओं का वंशानुकी तैन है।

अन्तिम पब (पञ्चमपर्व) में मोक्ष एवं उसके साधन विणित हैं। इसी खण्ड में निम्नां-कित कथाएँ विस्तारपूर्वक विणित हैं—समुद्र-मंथन, पृथु की उत्पत्ति, पुष्कर तीर्थ के निवासियों का धर्म-वर्णन, वृत्रामुर-संग्राम, वामनावतार, मारकण्डेय एवं कार्त्तिकंप की उत्पत्ति, रामचरित तथा नारकासुरबध । असुरमंहारक विष्णु की कथा तथा स्कन्द के जन्म एवं विवाह के पश्चात् इस खण्ड की समाप्ति हो जाती है।

- २. भूमिखण्ड इस खण्ड का प्रारम्भ सोमशर्मा की कथा से होता है जो अन्ततः विष्णु क प्रह्लाद के रूप में उत्पन्न हुआ। इसमें भूमि का वर्णन तथा अनेकानेक तीर्थों की पिवत्रता की सिद्धि के लिए अनेक आख्यान दिये गए है। इसमें सकुला की ऐसी कथा का उल्लेख है जिसमें दिखाय: गया है कि किम प्रकार पत्नी भी तीर्थ बन जा सकती है। इसी खण्ड में राजा पृथु, येन, ययाति एवं मानलि के आध्यात्म-सम्बन्धी वर्त्तालाप तथा विष्णु-भक्ति की महनीयता का वर्णन है। इसमें च्यवन ऋषि का आख्यान तथा विष्णु एवं शिव की एकताविषयक तथ्यों का विवरण है।
- ३. स्वर्गलण्ड—इस खण्ड में अनेक देवलोकों, देवता, बैकुण्ठ, भूतों, शिलाचों, विद्याधरों, अप्सरा एवं यक्षों के लोक का विवरण प्रस्तुत किया गया है। इसमें अनेक कथाएँ एवं उपाख्यान हैं जिनमें शकुन्तलोपाख्यन भी है जो 'महाभारत' की कथा में भिन्न एवं महाकवि कालिदास के 'अभिज्ञानशाकुन्तल' के निकट है। अप्सराओं एवं उनके लोकों के वर्णन में राजा पुष्टरवा और उर्वशी का उपाख्यान भी वर्णित है। इसमें कमंकाण्ड, विष्णुपूजा-पद्धति, वर्णाश्रमधर्म एवं अनेक आचारों का भी वर्णन है।
- ४. पातालखण्ड— इस खण्ड में नामलोक का वर्णन है तथा प्रसंगवश रावण का उल्लेख होने के कारण इसमें सम्पूर्ण रामायण की कथा कह दी गयी है। रामायण की यह कथा महाकवि कालिटास के 'रघुवंश' से अत्यधिक साम्य रंखती है किन्तु रामायण के साथ इसकी आंशिक समानता ही दिखाई पड़ती है। इसमें श्रृंगी ऋषि की कथा भी है जो 'महाभारत' से भिन्न ढंग से विणित है। 'पद्मपुराण' के इस खण्ड में भवभूतिकृत

'उत्तररामचरित' की कथा से साम्य रखने वाली उत्तररामचरित की कथा वर्णित है। इसके बाद अष्टादश पुराणों का विस्तारपूर्वक वर्णन कर 'श्रीमद्भागवत' की महिमा का आख्यान किया गया है।

४. उत्तरखण्ड— यह सबसे बड़ा खण्ड है जिसमें नाना प्रकार के आख्यानों एवं वैष्णवधर्म से सम्बद्ध ब्रतों तथा उत्सवों का वर्णन किया गया है । विष्णु के ब्रिय माघ एवं कात्तिक मास के ब्रतों का विस्तारपूर्वक वर्णन कर शिव-पार्वती के वार्ताधाप के रूप में राम एवं कृष्णकथा दी गयी है। उत्तरखण्ड के परिशिष्ट रूप में 'क्रियायोगसार' नामक अध्याय में विष्णु-भिक्त का महत्त्व बतलाते हुए गंगास्नान एवं विष्णु-सम्बन्धी उत्सवों की महत्ता प्रदक्षित की गयी है।

'पद्मपुराण' बैष्णवभक्ति का प्रतिपादन करने वाला पुराण है जिसमें भगवन्नामकीत्तंन की विधि एवं नामापराधों का उल्लेख है। इसके प्रत्येक खण्ड में भिक्त की महिमा
गायी गयी है तथा भगवत्स्मृति, भगवद्धक्ति, भगवत्त्त्त्वज्ञान एवं भगवत्त्त्त्व साक्षान्कार
को ही मूल विषय मानकर इनका विश्वद विवेचन किया गया है। इसमें निम्नाकित
विषयों का समावेश कर उनका व्याख्यान किया गया है—श्राद्धमाहात्म्य, नीर्थ-महिमा,
आश्रमधर्म-निरूपण, नाना प्रकार के ब्रत तथा स्नान, ध्यान एवं तर्पण का विधान, दानस्नुति, सत्रांग का माहात्म्य, दीर्घायु होने के सहज साधन, त्रिदेवों की एकता, मूर्त्तपूजा,
ब्राह्मण एवं गायत्री मन्त्र का महत्त्व, गी एवं गोदान की महिमा, द्विजोचिन आचारविचार, पितृ एवं पितर्भक्ति, विष्णुभिक्ति, अद्रोह, पत्रच महायज्ञों का माहात्म्य, कन्यादान का महत्त्व, सत्यभाषण तथा लोसत्याग का महत्त्व, देवालय-निर्माण, पोग्वराखुदाना, देवपूजन का महत्त्व, गंगा, गणेश एवं सूर्य की महिमा तथा उनकी उपासना के
फलों का महत्त्व, पुराणों की महिमा, भगवन्नाम, ध्यान, प्राणायाम आदि। साहित्यक
दिष्ट मे भी इस पुराण का महत्त्व असंदिग्ध है। इसमें अनुष्ट्रप् के अतिरिक्त अन्य बड़ेबड़े छन्द भी प्रयुक्त हुए हैं।

'पद्मपुराण' के काल-निर्णय के सम्बन्ध में अभी तक कोई निश्चित मत प्राप्त नहीं हो सका है और इस विषय में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। 'श्रीमद्भागवत' का उल्लेख, राधा के नाम की चर्चा, रामानुजमत का वर्णन आदि के कारण यह रामानुज का परवर्ती माना जाता है। श्री अशोक चैटर्जी के अनुसार 'पद्मपुराण' में राधा नाम का उल्लेख श्री हितहरिवंश द्वारा प्रवित्तत राधावल्लभी सम्प्रदाय का प्रभाव सिद्ध करता है, जिनका समय १५८५ ई० है; अतः इसका उत्तरखण्ड १६ वीं शताब्दी के बाद की रचना है। दि० पुराण बुलेटिन भाग ५ पृ० १२२-२६ | विद्वानों का कथन है कि 'स्वर्गखण्ड' में शकुन्तला की कथा महाकवि कालिदाम में प्रभावित है तथा इस पर 'रघुवंश' एवं 'उत्तररामचरित' का भी प्रभाव है, अतः इसका रचनाकाल पाँचवीं शताब्दी के बाद का है। डाँ० विन्टरनित्स एवं डाँ० हरदत्त शर्मा (पद्मपुराण एण्ड कालिदास, कलकत्ता १९२५ ई०, कलकत्ता ओरियन्टल सिरीज न० १७) ने यह सिद्ध किया है कि महाकवि कालिदास ने 'पद्मपुराण' के आधार पर हो 'अभिज्ञानशाकुन्तल' की

रचना की थी, न कि उनका 'पदापुराण' पर ऋण है। इस पुराण के रचनाकाल एवं अन्य तथ्यों के अनुसन्धान की अभी पूर्ण गुंजाइश है, अतः इसका समय अधिक अर्वाचीन नहीं माना जा सकता।

आधारग्रन्थ—१ प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १ खण्ड २—डॉ॰ विन्टरनित्स । २ पुराणतत्त्व-मीमांसा—श्रीकृष्णमणि श्रिपाठी । ३ पुराण-विमर्श—पं॰ बलदेव उपाध्याय । ४ पुराण बुलेटिन - अखिल भारतीय, काश्चिराज न्यास । ५ पद्मपुराण—वेंकटेक्वर प्रेस, बम्बई । ६ पद्मपुराण—(हिन्दी अनुवाद ) गीता प्रेस, गोरखपुर । ७ पद्मपुराण - (हिन्दी अनुवाद सहित ) श्रीराम शर्मा । ६ एन्शियन्ट इण्डियन हिस्टारिकल ट्रेडीशन—पाजिटर । ४ पुराणविषयानुकमणिका—डॉ॰ राजबली पाण्डेय ।

पद्ःङ्कदृतः—इस दूतकाव्य के रचयिता कृष्णसार्वभीम हैं। इनका समय वि॰ सं० १७ = ० है। इनका निवासस्थान शान्तिपुर नामक स्थान (पश्चिम बंगाल) था। इन्होंने नवद्वीप के राजा रघुरामराय की आज्ञा ने 'पदाङ्कदूत' की रचना की थी। काव्य के अन्त में ग्रन्थकार ने निम्नांकित बलोक में इस तथ्य का स्पष्टीकरण किया है।

> शाके सायकवेदपोडशमिते श्रीकृष्णशमार्पय-न्नानन्दप्रदनन्दनन्दनपदद्वन्द्वारिवन्दं हृदि। चन्ने कृष्णपदाङ्कद्वतमित्वलं प्रीतिप्रदं शृण्वतां धीरश्रीरपुरामरायनृपतेराज्ञां गृहीत्वादरात् ।:४६॥

इस काव्य में श्रीकृष्ण के एक पदाङ्क को दूत बनाकर किसी गोपी द्वारा कृष्ण के पास सन्देश भेजा गया है। प्रारम्भ में श्रीकृष्ण के चरणांक की प्रशंसा की गयी है और यमुना तट से लेकर मथुरा तक के मार्ग का वर्णन किया गया है। इसमें कुल ४६ छन्द हैं। एक श्लोक शार्द्ललिकीडित छन्द का है तथा शेष छन्द मन्दाकान्ता के हैं। गोपी के सन्देश का उपसंहार इन शब्दों में किया गया है—

मूर्खा एव क्षणिकमित्रां विश्वमाहुनं धीरास्तापोऽस्माकं हरिविरहजः सर्वदैवास्ति चित्ते ।
नान्त्यः शब्दो वचनमिष यत्तादृशं तस्य किन्तु
प्रेमवास्मत्प्रियतमकृतं तच्च गोपाङ्गनासु ॥४२॥
आधारग्रन्थ—संस्कृत के सन्देशकाव्य—डौ० रामकुमार आचार्य ।

पद्मप्रभस्ति - ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। इनका समय वि. सं. १९२४ के आस-पास है। इन्होंने 'भुवन-दीपक' नामक ज्योतिप-विषयक ग्रन्थ की रचना की है जिसमें कुछ १७० इलोक हैं। इसकी सिंहतिलकसूरि ने वि. सं. १३६२ में 'विवृति' नामक टीका लिखी थी। इस ग्रन्थ के वर्ण्य विषय हैं - राशिस्वामी, उच्चनीचत्व, मित्रशत्रु, राहु का गृह, केतुस्थान, ग्रहों का स्वरूप, विनष्टग्रह, राजयोगों का विवरण, लाभालाभविचार, लग्नेश की स्थिति का फल, प्रश्न के द्वारा गर्भ-विचार तथा प्रसवज्ञान, इष्टकालज्ञान, यमजविचार, मृत्युयोग, चौर्यज्ञान, आदि। इन्होंने 'मुनिमुन्नतचरित' 'कुन्थुचरित' तथा 'पाइवनाथ स्तवन' नामक ग्रन्थों की भी रचना की है।

द्रष्टव्य-भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

पराकारममृति--यह पराशर द्वारा रचित स्मृति है जो उनके नाम से प्रसिद्ध है। गरुडपूराण में (अध्याय १०७) 'पराशरस्मृति' के ३९ क्लोक के लिए गए हैं जिससे इमर्का प्राचीनता का पता चलता है। कीटिल्य ने भी पराशर के मत का ६ बार उन्नेख किया है। इसका प्रकाशन कई स्थानों से हुआ है, पर माधव की टीका के साथ बम्बई संस्कृतमाला का संस्करण अधिक प्रामाणिक है। इसमें बारह अध्याय एवं ५९२ क्लोक हैं । इसकी विषय-सूची इस प्रकार है - १-पराचर द्वारा ऋषियों को धर्मज्ञान देना. युगधर्म तथा चारो युगों का विविध दृष्टिकोण से अन्तर्भेद, स्नान, सन्ध्या, जब, होम, वैदिक अध्ययन, देवपुत्रा, वैश्वदेव तथा अतिथिसत्कार, क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्र की जीविकावृत्ति के साधन । २-गृहस्थधर्म । ३-जन्म-मरण से उत्पन्न अशुद्धि का पवित्री-करण । ४-आत्महत्या, दरिद्र, मूर्यं या रोगी पति को त्यागने पर स्त्री को दण्ड. स्त्री का पूर्नाववाह । पतिव्रता नारियों के पुरस्कार । ५-कुत्ता काटने पर शुद्धि । ६-पशु-पक्षियों, शून्दों शिल्पकारों, स्त्रियों, बैंश्यों तथा क्षत्रियों को मारने पर शुद्धिकरण, पापी ब्राह्मण एवं ब्राह्मण-स्तृति । ७-धात्, काष्ठ आदि के बर्तनों की शृद्धि, ८-मासिक धर्म के समय नारी । ९-गाय, बैल को मारने के लिए छड़ी की मोटाई । १०-वर्जित नारियों से संभोग करने पर चान्द्रायण या अन्य व्रत मे शुद्धि । ११-चाण्डाल से लेकर खाने पर शुद्धि, खाद्याखाद्य के नियम, १२-दःस्वप्न देखने, वमन करने, बाल बनवाने आदि पर पवित्री-करण. पाँच स्नान।

आधारग्रन्थ—१. धर्मशास्त्र का उतिहास भाग १ (हिन्दी अनुवाद ) डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे। २. परागरस्मृति—'प्रकाश' हिन्दी टीका सहित—चौलम्बा प्रकाशन।

पराशर—फलित ज्योतिष के प्राचीन आचार्य । इनकी एकमात्र रचना 'बृहत्पाराशरहोरा' है । पराशर का समय अज्ञात है, पर विद्वानों ने 'बृहत्पाराशरहोरा' के अध्ययन के उपरान्त यह निष्कर्ष निकाला है कि ये वराहिमिहिर के पूर्ववर्त्ती थे [ दे० वराहिमिहिर ] । इनका समय संभवतः ५ वीं शती एवं पश्चिम भारत रहा होगा । 'बृहत्पाराशरहोरा' ९७ अध्यायों में विभक्त है । इसमें विणत विषयों की सूची इस प्रकार है—ग्रहगुणस्वरूप, राशिस्वरूप, विशेषलग्न, षोडशवर्ग, राशिहष्टिकथन, अरिष्टभंग, भावविवेचन, द्वादशभाव-फलिन देंश, ग्रहस्फुटहष्टिकथन, कारक, कारकांशफल, विविधयोग, रावियोग, राजयोग, द्वारिद्रचयोग, आयुर्दाय, मारकयोग. दशाफल, विशेषनक्षत्रदशाफल, कालचक्र, अष्टकवर्ग, त्रिकोणशोधन, पिण्डशोधन, रिमफल, नष्टजातक, स्त्रीजातक, अंगलक्षणफल, ग्रहशान्ति, अशुभजन्मनिरूपण, अनिष्ट्रयोगशान्ति आदि ।

पराशर के नाम पर अनेक ग्रन्थ प्राप्त होते हैं, जैसे 'पराशरस्मृति'। कौटिल्य ने भी पराशर का नाम एवं उनके मत का छह बार उन्नेख किया है। पर बिद्धानों का कहना है कि स्मृतिकार पराशर ज्योतिर्विद् पराशर से भिन्न हैं। किल्युग में पराशर के ग्रन्थ का अधिक महत्त्व दिया गया है—कलीपाराशरः स्मृतः। 'बृहत्पाराशरहोरा' के प्रारम्भ में यह क्लोक है—अथैकदामुनिश्चेष्ठं त्रिकालज्ञं पराशरम्। प्रपच्छोपेत्य मैत्रेयः प्रणिपत्य

कृताब्जिलः ॥ ग्रन्थ के अन्त में कहा गया है—इत्थं पाराशरेणोक्तं होराशास्त्रचमत्कृतम् । नवं नवजनप्रीत्ये विविधाध्याय संयुतम् ॥ श्रेष्ठं जगद्धितायेदं मैत्रेयाय द्धिजन्मने । ततः प्रचरितं पृथ्व्यामादतं सादरं जनैः ॥

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिप-डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री।

पवादृत—इस सन्देशकाव्य के रचियता वादिचन्द्र सूरि हैं। इनका समय १७ वीं शताब्दी के आसपास है। इन के गुरु का नाम शान्तिनाथ था। लेखक दिगम्बर जैन सम्प्रदाय के भक्त थे। इन्होंने 'ज्ञानसूर्योदय' नामक नाटक भी लिखा था। इस नाटक का प्रकाशन जैन अन्यावली बम्बई से हो चुका है। इस काव्य की रचना मेघ-दूत के अनुकरण पर हुई है जिसकी कथा काल्पनिक है। इसमें कूल १०१ ब्लोक हैं तथा मन्दाकान्ता छन्द प्रयुक्त हुआ है । इसमें कवि ने विजयनरेश नामक उज्जयिनी के एक राजा का वर्णन किया है जो अपनी पत्नी के पास पवन से सन्देश भेजना है। विजयनरेश की पत्नी तारा की अशनिवेग नामक विद्याधर हर कर ले जाता है। रानी के वियोग में दु: खित होकर राजा पवन से उसके पास सन्देश भेजता है। पवन उसकी प्रिया के पास जाकर उसका सन्देश देता है और अशनिवेग की सभा में जाकर तारा को उसके पित को समिपित करने की प्रार्थना करता है। विद्याधर उसकी बात मान कर तारा को पवन के हाथ में दे देता और वह अपने पति के पास आ जाती है। इसका प्रकाशन (हिन्दी अनुवाद सहित ) हिन्दी जैन-साहित्य प्रसारक कार्यालय, बम्बई से हो चुका है। इस काव्य की आपा सरस एवं सरल है तथा उसमें सर्वत्र प्रवाह विद्यमान है। पवन को दूत बनाते समय कवि का कथन देखिए-पृत्रः सीतां दशमृखहुतां तावको दूरनाथां तत्सन्देशैंर्ज्ञविन कुशलैः जीवयामास वेगान् । तत्कि चित्रं त्वकमिह पदे संस्थितस्तां च पैत्र्ये प्रायः कार्य त्युजनकृतं नाधिके चित्रकारी ॥ १३ ॥

आधारग्रन्थ-संस्कृत के सन्देश गाव्य-डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

पाञ्चरात्र — आगम वैष्णदागम या वैष्णवतन्त्र को 'पाब्चरात्र' कहा जाता है। महाभारत में इसके छिए भागवतधर्म, पाब्चरात्र, ऐकान्तिक, नारायण, वासुदेव, वैष्णव तथा सात्त्वत आदि नाम आये हैं — चूनमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणप्रियः ॥४॥ परस्परा-ङ्गान्येतानि पांचरात्रं च वथ्यत । एय एकान्तिनां धर्मो नारायणपरात्मकः॥ ६२॥ एव ते कथितो धर्मः सात्वतः कुरुनन्दनः॥ ६४॥ महाभारत, शान्तिपर्यं अध्याय ३४६॥

पाञ्चरात्र की प्राचीनता के सम्बन्ध में अधिक प्रामाणिक साधन प्राप्त नहीं होते। इसका सर्वप्रथम विवेचन महाभारत के 'नारायणीयोपाख्यान' ( शान्तिपर्व अध्याय ३३५-३४६ ) में प्राप्त होता है। उसमें बनाया गया है कि नारदमुनि ने इस तन्त्र के तत्त्व को भारत के उत्तर में स्थित इवेत द्वीप में जाकर नारायण ऋषि से प्राप्त किया था और आने पर इसका प्रचार किया। इस प्रकार नारायण ऋषि ही पाञ्चरात्र के प्रवर्तक सिद्ध होते हैं। पाञ्चरात्र का संबंध वेद की एक शाखा 'एकायन' के साथ स्थापित कर इसे वेद का ही एक अंश स्वीकार किया गया है। क—एष एका-यनो वेद: प्रख्यात: सर्वतो भुवि। ईश्वरसंहिता १।४३ ख— वेदमेकायनं नाम वेदानां

शिरांस स्थितम् । तदर्थकं पाञ्चरात्रं मोक्षदं तिक्त्रयावताम् ॥ प्रश्नसंहिता ग—ऋग्वेदं भगवोऽध्येमि वाकोवाक्यमेकायनम् । छान्दोग्य ७।१।२

उत्पलाचार्यं की 'स्पन्दकारिका' ( १० म शताब्दी ) में पाञ्चरात्र के तीन विभागों के निर्देश प्राप्त होते हैं—पाञ्चरात्र श्रृति, पाञ्चरात्र उपनिपद् एवं पाञ्चरात्रसंहिता । पाञ्चरात्रश्रृतावि यहत् सोपानेन प्रासादमावहेन्, प्लवनेन वा नदीं तरेत् । तहन् शास्त्रेण हि भगवान् शास्त्रा अयगन्तव्यः । स्पन्दकारिका पृ० २ । पाञ्चरात्रोपनिपद् च — ज्ञाता च ज्ञेयश्च वक्ता च भोका च भोज्यव्च । वही पृ० ४० ।

इन उन्नेवों के आधार पर पाल्चरात्र महाभारत से प्राचीन सिद्ध होता है और इसकी सीमा उपनिषदकाल में चली जाती है। पाल्चरात्रविषयक विदुल साहित्य प्राप्त होता है जो अत्यन्त प्राचीन भी है। 'कपिल्जलसंहिता' में पाल्चरात्र संहिताएँ २१५ वतलायी गयी हैं जिनमें अगस्तमंहिता, काश्यपसहिता, नारदीयसंहिता, विष्णुरहम्यसंहिता मुख्य हैं। अभी तक १३ संहिताएँ प्रकाशित हैं—अहिंदुंश्न्यसंहिता, ईश्वरसंहिता, कपिल्जल-संहिता, पराश्यगंहिता, पद्वतन्त्र, बृहत् ब्रह्मसंहिता, ज्यान्यसंहिता भारद्वाजलंहिता, लक्ष्मीतन्त्र, निष्णुनिलक, शीपश्वसंहिता, विष्णुनंहिता एवं सात्त्वतसंहिता। अहिंदुंश्न्य द्वारा तपस्या करने के पश्चात् एंकपंण में सुदर्शन स्वस्य से हुआ है। इसमें अहिंदुंश्न्य द्वारा तपस्या करने के पश्चात् एंकपंण में सुदर्शन स्वस्य के सत्यज्ञान प्राप्त करने का वर्णन है। ईश्वरसंहिता—इसका प्रकाशत वंजीवरम से १९२३ ईल में हुआ है। इसमें २४ अध्याय है और १६ अध्यायों में पूजा की विधि का वर्णन है। धेष अध्यायों में मूर्तियों के विवरण, दीक्षा, ध्यान, मन्त्र, प्रायश्चित्त, संयम तथा यादव किर्र की प्रथिता का वर्णन है। ज्याख्यसंहिता का प्रपादान गयकवाड ओरियण्ड सीरीज लंखा ४५ से हो चुका है। पराश्वरसंहिता—इसमें ईश्वर के नाम-जप की विधि दी गयी है।

'पाञ्चरात्र' नाम के भी कई कारण प्रस्तुत किये जाते हैं। शतपथ ब्राह्मण में (१३।६।१) 'पाञ्चरात्रसत्र' का वर्णन है जिसे समस्त प्राणियो पर आधिक्य जमाने के लिए नारायण को पाँच दिनों तक करना पड़ा था। 'महागरन' न कहा गया है कि वेद एवं सांख्ययोग के सनावेश होने के कारण इम मत का नाम पाञ्चरात्र पड़ा है। ईव्दरसंहिता के अनुमार पाँच ऋषियो—शाण्डल्य, औपगायन, माञ्जायन, पीशिक एवं भारहाज ने मिलकर इसका उपदेश पाँच रातों में दिया था इसिंग्ण्यह पाञ्चरात्र कहत्राया। पद्मशीया के अनुसार अन्य पाँच शास्त्रों के इसके समक्ष रात्रि के सनान मिलन पड़ जाने के कारण इस नी अभिधा पाञ्चरात्र है। सांख्ये योगं पाञ्चरात्र वेदाः पाशुपतं तथा। आत्मप्रपाणायेतानि न हन्तव्यानि हेन्सिः ॥ श्रीभाष्य २।२।४२ 'नारद-पाञ्चरात्र' के अनुसार पाँच विषया का विवेचन होने के कारण इसे पाञ्चरात्र कहते है। वे पाँच तत्त्व हैं—परमतत्त्व, मुक्ति, भुक्ति, योग एवं विषय। रात्रञ्च ज्ञानववनं ज्ञानं पञ्चविधं स्मृतम्—नारदपाञ्चरात्र १।४४।

पारुवरात्र में परब्रह्म को अहितीय, दुःखरहित, निःसीमसुखानुभवरूप, अनादि एवं अनन्त माना गया है जो समस्त प्राणियों में निवास करने वाला तथा सम्पूर्ण जगत् में

ब्याप्त होकर स्थिर रहने वाला है। वह निरवद्य एवं निविकार होता है तथा देश, काल एवं आकार से रहित होने के कारण पूर्ण, नित्य एवं व्यापक होता है। वह भगवान, वासुदेव और परमात्मा के नाम से विख्यात है। पाडगुण्य योग के कारण उसे भगवान, समस्त भूतों में निवास करने के कारण वामुदेव तथा सभी आत्माओं में श्रेष्ठ होने के कारण परमात्मा कहते है । पाञ्चरात्र में परव्रह्म सगुण एवं निर्गुण दोनों ही रूपों में स्वीकृत है। वह न तो भूत है और न भविष्य और न वर्त्तमान ही। सर्वद्वन्द्वविनिर्मुक्तं सर्वोत्राधिविवजितम् । पाडगुण्यं तत् परं ब्रह्मः सर्वेकारणकारणम् ॥ अहि० सं० २।४३ परब्रह्म के छह गुण हैं-जान, शक्ति, ऐश्वर्य, बल, वीर्य तथा तेज । भगवान की शक्ति को लक्ष्मी बहते हैं। दोनों का सम्बन्ध आपाततः अद्वेत प्रतीति का माना जाता है, पर बस्तृतः दोनों में अहैत नहीं होता । भगवान् संसार के मंगल के लिए अपने को चार रूपों में प्रवट करते है-व्यूह, विभव, अर्चावतार एवं अन्तर्यामी । संकर्षण, प्रद्युम्न एवं अनिरुद्ध भगवान के तीन रूप है। संकर्षण में ज्ञान एवं बल की प्रधानता होती तो प्रद्यम्न में ऐरवर्ष एवं वीर्य का प्राधान्य होता है तथा अनिरुद्ध में शक्ति और तेज विद्यमान रहते है। संकर्णण जगत् की मृष्टि कर पाञ्चरात्र का उपदेश देते हैं। प्रदुम्न पाब्चरात्र-सम्मत किया की शिक्षा देते हैं और अनिरुद्ध मोक्ष-तत्त्व की शिक्षा प्रदान करते हैं। विभव अवनार को कहते हैं जिनकी संख्या ३९ मानी गयी है। विभव के दो प्रकार हैं - मुख्य और गौण । मुक्ति के निमित्त 'मुख्य' की उपासना होती है और 'गीण' की पूजा का उद्देश्य 'भुक्ति' है। अर्चावतार भगवान् की मृति की पूजा को कहते हैं। भगवानु का समस्त प्राणियों के हृत्पृण्डरीक में निवास करना ही अन्तर्यामी रूप है। इस संसार को भगवान की लीला का विलास माना गया है और उनकी संकल्प-शक्ति को मुदर्शन कहते हैं जो अनन्त रूप होने पर भी पाँच प्रकार का है। मुदर्शन की पाँच शत्तियाँ हैं - उत्पत्ति, स्थिति एवं विनाशकारिणी शक्ति, निग्रह तथा अनुप्रह । जीवों की दीन-हीन अवस्था को देख कर भगवान उन पर करुणा की वर्षा करते हैं। इसी स्थिति में जीव वैराग्य तथा विवेक की ओर अग्रसर होकर मोक्ष की प्राप्ति करता है । पाञ्चरात्र का प्रधान साधन भक्ति मानी गयी है। शरणागित के द्वारा ही भगवान् की अनुग्रहण-शक्ति उदीप्त होती है । <mark>शरणागति ६ प्रकार की है-—आनुकूच्यसंकल्प, प्रातिकूल्यवर्जन,</mark> रक्षिष्यतीति विश्वासः, गोष्तृत्ववरणं, आत्मिनक्षेत्र एवं कार्पण्य । भक्त को 'पञ्चकाळज्ञ' कहा जाता है। वह अपने समय को पाँच भागों में विभक्त कर भगवान की आराधना या पूजा करता रहता है । उपासना के द्वारा हो भक्त 'मोक्ष' यी प्राप्ति करता है और भगवान् में मिलकर तदाकार हो जाता 🤌 । इससे उसे संसार में पुनः नहीं आना पड़ता । मुक्ति को 'ब्रह्माभावापति' भी कहते हैं।

आधारग्रन्थ-भारतीयदर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय।

पाणिनि—ये संस्कृत के विश्वविषयात वैयाकरण है, जिन्होंने 'अष्टाध्यायी' नामक अद्वितीय व्याकरण ग्रन्थ की रचना की है दिं अष्टाध्यायी ]। पाइचात्य एवं अन्य आधुनिक भारतीय विद्वानों के अनुसार इनका समय ई० पू० ७०० वर्ष है किन्तु पं० युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार पाणिनि वि० पू० २९०० वर्ष में हुए थे। अद्याविध इनका

जीवनवृत्त तमसावृत है। प्राचीन ग्रन्थों में इनके कई नाम उपलब्ध होते हैं—पाणिन, पाणिन, दाक्षीपुत्र, शालिङ्क, शालातुरीय तथा आहिक। इन नामों के अतिरिक्त पाणिनेय तथा पणिपुत्र नामक अन्य दो नाम भी प्राप्त होते हैं। पुरुषोत्तमदेव कृत 'त्रिकाण्डशेष' नामक कोष-ग्रन्थ में सभी नाम उल्लिखित हैं—पाणिनिस्त्वाहिको दाक्षीपुत्रः शालिङ्किन पाणिनी। शालोत्तरीयः । सालानुरीयको दाक्षीपुत्रः पाणिनिराहिकः। वैजयन्ती पृ० ९४ दाक्षीपुत्रः पाणिनीयो येदेनं व्याहृतं भुवि—पाणिनीयशिक्षा—यजुष् पाठ पृ० ३८।

कात्यायन एवं पतञ्जिल ने पाणिनि नाम का ही प्रयोग किया है। पतञ्जिल की एक कारिका में पाणिनि के लिए दाक्षीपुत्र का भी प्रयोग है। दाक्षीपुत्रस्य पाणिनेः, महाभाष्य १।१।२० पाणिन नाम का उन्नेख 'काशिका' एवं 'चान्द्र-वृत्ति' में प्राप्त होता है--पाणिनोपज्ञमकालकं व्याकरणम् । पाणिनो भक्तिरस्य पाणि-नीय:, काशिका ४।३।३९ दाक्षीपुत्र नाम का उन्नेख 'महानाष्य' समुद्रगुप्तकृत 'कृष्ण-चरित' एवं श्लोकात्मक 'पाणिनीयशिक्षा' में है। शालातुरीय नाम का निर्देश भामह-कृत 'काव्या रुद्धार', 'काशिकाविवरणपव्यिकका', 'न्यास' तथा 'गुणरत्नमहोदध' में प्राप्त होता है । शालात्रीयस्तत्रभवान् पाणिनिः । गुणरत्नमहोदधि पृ० १ । वंश एवं स्थान—पं० शिवदत्त शर्मा ने 'महाभाष्य' की भूमिका में पाणिनि के पिता का नाम शलङ्क एवं उनका पितृब्यपदेशज नाम शालङ्कि स्वीकार किया है। शालान्र अटक के निकट एक ग्राम था जो लाहुर कहा जाता है, पाणिनि को बहीं का रहने वाल बताया जाता है। वेबर के अनुसार पाणिनि उदीच्य देश के निवासी थे क्योंकि शालंकियों का सम्बन्ध वाहीक देश से था । व्यूआङ् चुआङ् के अनुसार पाणिनि गान्धार देश के निवासी थे। इनका निवासस्थान बालातुर गान्धार देश (अफगानिस्तान) में ही स्थित था जिसके कारण ये शालानुरीय कहे जाते थे। मां का नाम दाक्षी होने के कारण ये दाक्षी-पुत्र कहे जाते है। कुछ विद्वान् इन्हें कौशाम्बी या प्रयाग का निवासी मानने के पक्ष में हैं किन्तु अधिकांश मत शालातुर का ही पोपक है। पाणिनि के गुरु का नाम वर्ष तथा उनके (वर्ष के ) भाई का नाम उपवर्ष, पाणिनि के भाई का नाम पिगल एवं उनके शिष्य का नाम कीत्स मिलता है। 'स्कन्दपूराण' के अनुसार पाणिनि ने गो पर्वत पर तपस्या की जिसमे उन्हें वैयाकरणों मे महत्त्व प्राप्त हुआ।

गोपर्वतिमिति स्थानं शम्बोः प्रख्यायितं पुरा । यत्र पाणिनिनालेभे वैयाकरणिकाग्रता ॥ अरुणाचल माहात्म्य, उत्तरार्ध २।६८ ।

मृत्यु— 'पञ्चतन्त्र' के एक क्लोक मे पाणिनि, जैमिनि तथा पिङ्गल के मृत्यु-कारण पर विचार किया गया है जिसमे ज्ञात होता है कि पाणिनि सिंह द्वारा मारे गए थे। पञ्चतन्त्र, मित्रसंप्राप्ति क्लोक ३६। एक किवदन्ती के अनुसार इनकी मृत्यु त्रयोदशी को हुई, अतः अभी भी वैयाकरण उक्त दिवस को अनध्याय करते है। पाणिनि के ग्रन्थ— 'महाभाष्य प्रदीपिका' मे ज्ञात होता है कि पाणिनि ने 'अष्टाध्यायी' के अतिरिक्त 'धातुपाठ', 'गणपाठ', उणादिसूत्र, 'लिङ्गानुशासन' की रचना की है। कहा जाता है कि पाणिनि ने 'अष्टाध्यायी' के सूत्रार्थपरिज्ञान के लिए वृत्ति लिखी थी, किन्तु वह अनुपलब्ध है; पर उसका उन्नेख 'महाभाष्य' एवं 'काशिका' में है। शिक्षासूत्र—पाणिनि ने शब्दोच्चारण

के ज्ञान के लिए 'शिक्ष'मूत्र' की रचना की थी जिसके अनेक सूत्र विभिन्न व्याकरण ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। पाणिनि के मूल 'शिक्षासूत्र' का उद्घार स्वामी दयानन्द सरस्वती ने किया तथा इसका प्रकाञन 'वर्णोच्चारणशिक्षा' नाम से सं० १९३६ में किया।

जाम्बवतीविजय या पातालविजय—वैयाकरणों की प्रचलित दन्तकथा के अनुसार पाणिनि ने 'पातालिब जय' नामक महाकाव्य का प्रणयन किया था जिसके कतिपय बलोक लगभग २६ ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। राजबेखर, क्षेमेन्द्र तथा शरणदेव ने भी उक्त महाकाव्य का उन्नेख करते हुए इसका रचिंवता पाणिनि को ही माना है। इनके द्वारा रचित अन्य काव्य-ग्रन्थ 'पार्वती-परिणय' भी कहा जाता है। राजशेखर ने वैयाकरण पाणिनि को कवि पाणिनि (जाम्बवती के प्रणेता ) से अभिन्न माना है । क्षेमेन्द्र ने अपने 'सुवृत्ततिलक' नामक ग्रन्थ में सभी कवियों के छन्दो की प्रशंसा करते हुए पाणिनि के 'जाति' छन्द की भी प्रशंसा की है—नमः पाणिनये तस्मै यहमादाविरभूदिह । आदी व्याकरणं, काव्यमन् जाम्बवती जयम् । कतिपय पःइचात्य एतं भारतीय विद्वान्; जैसे पीटर्रन एवं भण्डारकर कवि एवं वैयाकरण पाणिनि को अधिक नहीं मानते। इनके अनुसार एक वैयाकरण पाणिनि, ऐंगे सरस एवं अलंकृत क्लोक की रचना नहीं कर सकता । साथ ही इस ग्रन्थ के ब्लोकों में बतुत से ऐसे प्रयोग हैं जो पाणिनि-व्याकरण से सिद्ध नहीं होते अर्थान वे अपाणिनीय या अशुद्ध हैं। पर रुद्रटकृत 'काव्यालंकार' के टीकाकार किसाधु के इस कथन से यह बात निर्मूल सिङ् हो जाती है । उनके अनुसार पाणिनिकृत 'पातालविजय' महाकाव्य में 'सन्ध्याबधै गृह्यकरेणभानुः' में 'गृह्य' शब्द पाणिनीय व्याकरण के मत से अशुद्ध है। उनका वहना है कि महाकवि भी अपशब्दों का प्रयोग करते हैं और उसी के उदाहरण में पाणिनि का क्लोक प्रस्तृत किया है। डॉ० ऑफ्रेक्ट तथा डॉ० विशेल ने पाणिनि को न केवल शुष्क वैयाकरण अवित सुकुमार हृदय किव भी माना है। अतः इनके किव होने में सन्देह का प्रश्न नहीं उठता। श्रीधरदास-कृत 'सदुक्तिकणीमृत' ( सं० १२०० ) में सुबन्धु, रघुकार ( कालिदास ), हरिश्चन्द्र, श्र, भारिव तथा भवभृति ऐसे कवियों के साथ दाक्षीपृत्र का भी नाम आया है, जो पाणिनि का हा पर्याय है। सुबंधी भक्तिनः क इह रघुकारे न रमते धृतिदक्षिीपुत्रे हरति हरिइनन्द्रोऽपि हृदयम् । विशुद्धोक्तिः शूरः प्रकृतिमधुरा भारवि गिरस्तथाप्यन्तर्मोदं कर्माप भवभूतिवितन्ते ॥

महाराज समुद्रगुप्त रचित 'कृष्णचिरत' नामक काव्य में १० मुनियों का वर्णन है किन्तु उसके प्रारम्भिक १२ क्लोक खण्डित हैं। आगे के क्लोकों से ज्ञात होता है कि पूर्व क्लोकों में पाणिनि का भी वर्णन हुआ होगा। वरहचि या कात्यायन के प्रसंग में निम्नां-कित क्लोक दिया गया है जिसमें बताया गया है कि वरहचि ने पाणिनि के व्याकरण एवं काव्य दोनों का ही अनुकरण किया था। न कवलं व्याकरण पुरांप दाक्षीमृतस्येरित-वात्तिकथः। काव्येऽपिभूयोऽनुचकार तं वै कात्यायनोऽसी किव कर्मदक्षः ॥ 'जाम्बवती-विजय' में श्रीकृष्ण द्वारा पाताल में जाकर जाम्बवती से विवाह एवं उसके पिता पर विजय प्राप्त करने की कथा है। दुर्घटवृत्तिकार शरणदेव ने 'जाम्बवतीविजय' के १८ वें सर्ग का एक उद्धरण अपने ग्रन्थ में दिया है, जिससे विदित होता है कि उसमें कम-से

कम १८ समं अवश्य होंगे। त्वया सहाजितं यच्च यच्च संख्यं पुरातनम्। चिरायचेतिसि पुरुस्तरुणीकृतमद्यते ॥ इत्यष्टादशे। दुर्घंट वृत्ति ४।३।२३, पृ० ८२ । पाणिनि के क्लोक अत्यन्त सरस एवं काव्य के उच्च गुण से सम्पन्न हैं। निरीक्ष्य विद्युन्नयनैः पयोदो मुखं निशायामिश्रसारिकायाः। धारानिपातैः सह किन्नु वान्तश्चन्द्रोऽयमित्यातंतरं ररास ॥ बिजली रूपी नेत्र से, रात्रि के समय अश्रिसारिकाओं को देख कर बादल को यह सन्देह हुआ कि हमारी धारा-सम्पात से वया चन्द्रमा तो पृथ्वी पर नहीं गिर गया है। ऐसा सोच कर ही बादल गर्जना करते हुए रो रहे हैं।

पाणिनि ।

पाणिनि का समय—इनके काल-निर्णय के सम्बन्ध में विद्वानों में मतेंक्य नहीं है। डॉ॰ पीटर्सन के अनुसार अष्टाध्यायीकार पाणिनि एवं बक्कभदेव की 'स्भाषितावली' के कवि पाणिनि एक हैं और इनका समय ईस्वी सन् का प्रारम्भिक भाग है। वेबर एवं मैक्समूलर ने वैयाकरण एवं कवि पाणिनि को एक मानते हुए इनका समय ईसा पूर्व ४०० वर्ष माना है। डॉ० ओटोबोथलिंक ने 'कथासरित्सागर' के आधार पर पाणिनि का समय ३५० ई० पू० निध्चित किया है, पर गोल्डस्ट्रकर एवं डॉ० रामकृष्ण भंडारकर के अनुसार इनका समय ७०० ई० पूर्व है। डॉ० येलवल्कर ने इनका समय ७०० से ६०० ई० निर्धारित किया है और डॉ० वास्त्रेवशरण अग्रवाल पाणिनि का समय ५०० ई० पू० मानते हैं। इन सबों के विपरीन पं० युधिष्टिर मीमांसक का कहना है कि पाणिनि का आविर्भाव वि० पू० २९०० वर्ष हुआ था। मैक्समूलर ने अपने काल-निर्णय का आधार 'अष्टाध्यायी' ( प्राशायन ) में उह्मिखित सुत्रकार शब्द की माना है जो इस तथ्य का द्योतक है कि पाणिनि के पूर्व ही सूत्रग्रन्थों की रचना हो चुकी थी। मैंबसमूलर ने सुत्रकाल को ६०० ई० पूर्व २०० ई० पूर्व का माना है, ् किन्तू उनका काल-विभाजन मान्य नहीं है । वे पाणिनि और कात्यायन को समकालीन मान कर, पाणिनि का काल ३५० ई॰ पू० स्वीकार करते हैं क्यों कि कात्यायन का भी यही समय है। गोल्डस्ट्रकर ने बताया है कि पाणिनि केवल 'ऋग्वेद', 'सामवेद' अरेर 'यजुर्वेद' से ही परिचित थे, पर आरण्यक, उपनिषद्, प्रातिशाख्य, वाजसनेयी-संहिता, शतपथ ब्राह्मण, अथवंवेद तथा दर्शनग्रन्थों से वे अपरिचित थे। किन्तू डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल ने इस मत का खण्डन कर दिया है। उनका कहना है कि 'स्पष्ट ही यह मत उस विवेचन के बाद जो पाणिनीय साहित्य के विषय में हमने किया है, ग्राह्म नहीं माना जा सकता। पाणिनि को वैदिक साहित्य के कितने अंश का परिचय था. इस विषय में विस्तृत अध्ययन के आधार पर थीमे का निष्कर्ष है कि ऋग्वेद, मैत्रायणीसंहिता, काठकसंहिता, तैत्तिरीयसंहिता, अथर्ववेद, संभवतः सामवेद, ऋग्वेद के पदपाठ और पैप्पलाद शाखा का भी पाणिनि को परिचय था, अर्थात् यह सब साहित्य उनसे पूर्व युग में निर्मित हो चुका था (थीमे, पाणिनि और वेद, १९३४ पु॰ ६३ )। इस संबंध में मार्मिक उदाहरण दिया जा सकता है। गोल्डस्ट्रकर ने यह माना था कि पाणिनि को उपनिषत साहित्य का परिचय नहीं था, अतएव उनका समय उपनिषदों की रचना के पूर्व होना चाहिए। यह कथन सारहीन है, क्योंकि सूत्र रै।४।७९ में पाणिनि ने उपनिषत् शब्द का प्रयोग ऐसे अर्थ में किया है, जिसके विकास के लिए

उपनिषद् युग के बाद भी कई शती का समय अपेक्षित था। कीथ ने इसी सूत्र के आधार पर पाणिनि को उपनिषदों के परिचय की बात प्रामाणिक मानी थी। तथ्य तो यह है कि पाणिनिकालीन साहित्य की परिधि वैदिक ग्रन्थों से कहीं आगे बढ़ चुकी थी।' पाणिनिकालीन भारतवर्ष पृ० ४६९। पाणिनि के समय-निर्णय पर अभी सम्यक् अनुसंधान अपेक्षित है। उनके काल-निर्णय के सम्बन्ध में अद्याविध जितनी शोध हो चुकी है उसके आधार पर उनका काल ईसा पूर्व ७०० वर्ष माना जा सकता है।

पाणिनिकृत 'अष्टाध्यायी' भारतीय जनजीवन एवं तत्कालीन सांस्कृतिक परिवेश को समझने के लिए स्वच्छ दर्पण है। इसमें अनेकानेक ऐसे शब्दों का सुगुंफन है जिनमें उस युग के सांस्कृतिक जीवन के चित्र का साक्षात्कार होता है। तत्कालीन भूगोल, सामाजिक जीवन, आर्थिक अवस्था, शिक्षा और विद्यासम्बन्धी जीवन, राजनीतिक और धार्मिक जीवन, दार्शनिक-चिन्तन, रहन-सहन, वेशभूषा, खान-पान का सम्धक्षित्र 'अष्टाध्यायी' में सुरक्षित है जिसके प्रत्येक सूत्र में विगत भारतीय जीवन की सास्कृतिक निधि का उद्घोष सुनाई पड़ता है।

आधारग्रन्थ— १. हिस्ट्री ऑक क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर—डॉ० एन० एन० दासगुप्त एवं डॉ० एस० के० डे। २. दि रिपोर्ट ऑफ संस्कृत मैनस्किन्ट्म—पीटर्मन। ३. पाणिनिज ग्रैमेटिक— बोथलिक। ४. पाणिनि—हिज प्लेस इन संस्कृत लिटरेचर—गंज्ड-स्टूकर। ५. स्टडीज ऑन पाणिनीज ग्रामर—फेडरगन। ६. सिस्टिम्स ऑफ संस्कृत ग्रामर—वेलवेलकर। ७ संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १, २, पं० युधिष्टिर, मीमामक। ५ पाणिनिकालीन भारतवर्य—डॉ० वामुदेवशरण अग्रवाल। ९. पाणिनि—डॉ० वामुदेवशरण अग्रवाल। १० संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय। १० संस्कृत गृक्विसमीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय। १० संस्कृत गृक्विसमीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय। १३. पनञ्जलिकालीन भारत—डॉ० प्रभुदयाल अग्रिहोत्री। १४. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का संक्षित्त इतिहास—पं० रामाकास्त्र पिश्च। १६. दिस्टी अनुवार)। १६. पाणिनि व्याकरण अनुशीलन—डॉ० रामाशंकर शहाचार्य। १७. इण्डिया इन पाणिनि—डॉ० वागुदेवगरण अग्रवाल

पार्थसारिथ सिश्च मीमांसा-दर्शन के साट्टमन के आचार्यों में पार्थसारिथ निश्च का स्थान है दें ० मीमांसा-दर्शन के उनके पिता का नाम यज्ञात्मा था। ये मिश्चिला निवासी थे तथा इनका समय १२ वी शताब्दी है। इन्होंने अपनी रचनाओं रे द्वारा भट्ट-परम्परा को अधिक महत्त्व एवं स्थायित्व प्रदान किया। मीमांसा-दर्शन पर इनकी चार रचनाएं उपलब्ध होती हैं जिनमें दो टीकाएँ एवं दो मोलिक रचनाएँ है। तत्त्ररत्न, त्यायरत्नकर, त्यायरत्नमाला एवं शास्त्रदीपिका। तत्ररत्न कुमारिल भट्ट प्रसिद्ध मीमांसक दें ० कुमारिल के रचना एवं श्वास्त्रदीपिका। तत्ररत्न कुमारिल भट्ट प्रसिद्ध मीमांसक दें ० कुमारिल है रचना दलोकवातिक की टीका है। 'त्यायरत्नकर' भी कुमारिलभट्ट की रचना क्लोकवातिक की टीका है। 'त्यायरत्नकर' निवास रचना है जिममें स्वतःप्रामाण्य एवं व्याप्ति प्रभृति सात विषयों का विवेचन है। इस पर रामानुजाचार्य ने (१७ वी शताब्दी) 'नाणकरत्न' नामक व्याख्या ग्रन्थ की रचना की

है। शास्त्रदीपिका—यह ग्रन्थ मीमांसा-दर्शन की स्वतन्त्र रचना है। यह पार्थसारिय मिश्र की सर्वाधिक प्रौढ़ कृति है जिसके कारण इन्हें 'मीमांसा-केसरी' की उपाधि प्राप्त हुई थी। इसमें बौद्ध, न्याय, जैन, वैशेषिक, अढेत वेदान्त तथा प्रभाकरमत [ मीमांसक दर्शन का एक सिद्धान्त दे० मीमांसा-दर्शन ] का विद्वत्तापूर्ण खण्डन कर आत्मवाद, मोक्ष-वाद, मृष्टि तथा ईश्वर प्रभृति विषयों का विवेचन है। इस पर १४ टीकाएँ उपलब्ध होती हैं। सोमनाथ तथा अप्पयदीक्षित की 'मयूखमालिका' एवं 'मयूखाविल' नामक टीकाएँ प्रसिद्ध है।

आधारग्रन्थ—१. भारतीय दशैंत—आ० बलदेव उपाध्याय । २. मीमांसा-दर्शत— पंच्यांडन मिश्र ।

पारिजातहरण—मह सोलहवीं बनाब्दी के महाकवि कर्णपूर द्वारा रचित महाकाव्य है। इसकी रचना 'हरिबंधपुराण' की कथा 'पारिजातहरण' के आधार पर हुई है। कथा इस प्रकार हे— एरबार नारद ने पारिजातपुष्प कृष्ण की उपहार के रूप में दिया जिसे श्रीकृष्ण ने आदरपूर्वक किसमी को समर्पित किया। इस पर सत्यभामा को रोप हुआ और श्रीकृष्ण ने उन्हें पारिजात-बृक्ष देने का वचन दिया। उन्होंने इन्द्र के पास यह समाचार भेजा पर वे पारिजात देने को तैयार न हुए। इस पर श्रीकृष्ण ने प्रदुम्न, सात्यिक एवं सत्यभामा के साथ गरुड पर चढकर इन्द्र पर चढाई कर दी और उन्हें पराजित कर पारिजात-बृक्ष ले लिया। इसकी भाषा सरल एवं लोकप्रिय है। इसमें सारे भारत का वर्णन कर कि ने सांस्कृतिक एकता का परिचय दिया है। यो बिभित्त भ्रवनानि नितान्तं श्रेपतामुपगतो गुरुसारः। त रसातलिनबासितमीशं सादरं नतह्यः प्रणमामः। १५।४०। |इसका प्रकाशन मिथिला संस्कृत विद्यापीठ, दरभंगा मे१९५६ ई० में हुआ है ]।

पारिज्ञात हरण चम्पू—इस चम्पूकाव्य के प्रणेता का नाम रोपक्टण है जो सोलहबीं सनाहदी के विन्तम चरण में हुए थे। इसमें श्रीकृष्ण द्वारा पारिज्ञात-हरण री कथा का वर्णन है जो 'हरिबंशपुराण' की निद्धप्रक कथा पर आध्यत है। रोपकृष्ण नरिमह मूरि के पुत्र थे। किब ने इस पुस्तक का प्रणयन महाराजािक्याज नरोत्तम का अदिश प्राप्त कर किया था। इस चम्पूकाव्य में १ स्तवक है और प्रधान रम श्रुशार है तथा अस्तिम स्तथक में युद्ध का वर्णन है। नारद मृति श्रीकृष्ण ने प्रमाशका उन्हें पारिजात का पुष्प देते हैं जिसे श्रीकृष्ण स्तिमणी को वेंट करते हैं। इस घटना में मत्यभामा को ईष्य होती है और वे श्रीकृष्ण से मान करती है। श्रीकृष्ण नारद द्वारा उन्द्र के पास पारिजात-पुष्प प्राप्त करने का सन्देश देते हैं, पर इन्द्र इसे अस्वीकार कर देते हैं। अन्ततः यादवो द्वारा पार्यान-पुष्प का अवहरण किया जाता है और मत्यभामा प्रमन्न हो जाती है। यही इस चम्पू की कथा है। इसमें किब ने मान एवं विरह का बड़ा जी आवर्षक वर्णन किया है। सत्यभामा के सोकुमार्य का अतिरायोक्तिपूर्ण चित्र अकत निया गया है। कि विद्यसे मलयजैमंलयानिलैंब कि वा मृणालवलयैनंलिनीदलैंब । सर्शान्तिप ननु शीतलसंविधानैहीं हन्त हन्त हृद्यं मम दन्दहीषि ॥ २१६०। इसका प्रकाशन

काव्यमाला बम्बर्ट से १९२६ ई० में हुआ था। इसकी भाषा मधुर अनुप्रासमयी एवं प्रसादगुण-युक्त है तथा भावानुरूप भाषा का सुन्दर चित्र उपस्थित किया गया है।

आधारग्रन्थ— चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक <mark>एवं ऐतिहासिक विवेचन— डॉ०</mark> छ**बि**नाथ त्रिपाठी ।

पार्श्वी सुद्य - यह संस्कृत का सन्देश-काव्य है जिसके रचिता हैं जिनसेनाचार्य। इनका समय विकास नवम शतक है। इस काव्य की रचना राष्ट्रकूटवंशीय राजा अगोघवर्ष प्रथम के शासन-काल में हुई थी। राजा अगोघवर्ष जिनसेन को अति सम्मात देते थे। जिनरेत के गुरु का नाम वीरमेन था। काव्य के अन्त में कवि ने इस तथ्य की स्वीकारोकि की है – इतिविरचितमेतत्काब्यमावेष्ट्य मेघं बहुगुणमपदोपं कारिदासस्य काव्यम्। मलिनितपरकाव्यं तिष्टतादागद्यांकम् भुवनमवत् देवः सर्वदाऽ मोघवर्षः ॥ श्री वीरननभूनियाद पयोजभूगः श्रीमान्भृद्वितयमेनमृनिर्गरीयान् । तच्चोदितेन जिनसेन मुनीइवरेण काव्यं व्यधायि परिवेष्टित मेघदूतम् ॥ इस काव्य की रचना सेघदूत के पदों को अहग कर समस्यापूर्णि के रूप में की गयी है। कवि ने (सन्दाक्रान्ता छन्द की । दो पंक्तियाँ मेघदून की ली हैं और दो पंक्तियाँ अपनी ओर से लिखी हैं। यह काव्य चार सर्गों में विभक्त है जिसमें क्रमणः ११८, ११८, ५७ एवं ७१ बलोक है। चतुर्थ सर्ग के अन्त के पाँच रहोक माहिनी छन्द में निर्मित है और छठां क्लोक बसन्ततिलका बुल में है। शेष सभी छन्द मन्दाकान्ता बुल में है। उसमे कवि ने पाइबैनाथ का (जैन तीर्थकर ) का चरित्र वर्णित किया है। पर समस्यापूर्ति क कारण कथानक शिथिले हो। गया है। समस्यापूर्ति के रूप में लिखित होने पर भी यह बाब्य कलात्मक वैभव एवं भावसीन्धर्यकी दृष्टि से उच्चकोटिका है। यत्र तत्र कालिदास के मूलभावों को सन्दर ढंग से पल्लवित किया गया है। जैजैबणिः कृगुम धनुषो दूरपातरमोधैर्ममीबिद्धिभ इडपरिचिनभूधनुयैष्टि मुक्तेः।

आधारग्रन्य--संस्कृत क सन्देशकाव्य - डॉ॰ रामकुमार आचार्य ।

पितासहम्मृति—इस स्मृति के रचियता पितामह है। विश्वरूप ने पितामह नो धर्मवक्ताओं में स्थान दिया है तथा 'पितामहस्मृति' के उद्धरण 'मिताधरा' में भी प्राप्त होते हैं। पितामह ने बृहस्पति का उक्षेय किया है, अतः स्तका समय ४०० ६० के आसपास पडता है: (डॉ० काणे के अनुसार) 'पितामहस्मृति' में देद, वेदाङ्क, सीमांसा, स्मृति, पुराण एवं स्थाय को भी धर्मशास्त्र में परिगणित निया गया है। 'स्मृतिचित्रिका' में 'पितामहस्मृति' के व्यवहार-विषयक २२ ब्लोक प्राप्त होते हैं। पितामह ने स्थायाच्य में जाठ करणों की आवश्यकता पर बल दिया है। लितामहस्मृति' में व्यवहार का विद्या पर संवर्णन किया गया है।

आधारप्रस्थ अमंगास्त्र का उतिहास (भाग १ )—डॉ० पी० ताणे (हिन्दी अनुवाद )।
पुराण—संस्कृत सःहित्य के ऐसे प्रत्थ जिनमें इतिहास, काव्य एवं पुरातत्त्व का संमिश्रण है तथा उनकी संख्या १८ मानी गयी है। पुराण भारतीय संस्कृति की आधारशिष्ठा है अथवा इन्हें भारतीय संस्कृति का मेक्दण्ड कहा जा सकता है। उनमें भारतीय सृष्टिकम व्यवस्था, प्रष्ठ्य, बंशानुचरित के अतिरिक्त प्राचीन भारतीय भूगोल,

रीति-नीति तथा राजनीति का भी उपबृंहण किया गया है। पुराण शब्द की ब्युत्पत्ति — अति प्राचीन वैयाकरणों —पाणिनि, यास्क आदि ने पुराण की व्युग्पिन प्रस्तृत की है। पाणिनि के अनुसार 'पुरा + नी + ड' इन तीनों के मिलने से पुराण शब्द निष्पन्न होता है। 'पुरा अध्ययपूर्वक णीज् प्रापणे धातु से 'ड' प्रत्यय करने के बाद टिलोप और णत्व कार्यं करने पर पुराण बब्द सिद्ध होता है।' पुराण तत्त्व-मीमांसा पृ० ३८। पाणिनि ने पुरातन शब्द की ब्युत्पत्ति इस प्रकार ही है—'पुरा नवम्' ( प्राचीन वाल में होने बार्रा ) उम अर्थ में 'सायं चिरं प्राह्मे-प्रागेऽव्ययेभ्यष्ट्युट्युटो तुट च' (पाणिनि मूल राक्षाक्ष ) इस सूत्र से 'पूरा' शब्द से 'ट्यु' प्रत्यय करने तथा 'तुट्' के आगमन होने पर पुरःतन सब्द निष्पन्न होता है, परन्तु पाणिनि ने ही अपने दो हुनों – 'पूर्व-कार्लेक सर्वजरतपुराण नव चेवला. समानाधिकरणेन' (२।२।४९) तथा पुराण प्रोक्तेषु प्रत्यात कल्येतु (४।३।१०५)-में पुराण शब्द का प्रयोग किया है जिससे तृरायम का अब बनिपाननाय सिद्ध ह'ता है । तात्पर्य यह है कि पाणिनि की प्रक्रिया के अनुसार 'पूरा' शब्द सं 'ट्यु' प्रत्यय अवश्य होता है परन्तु नियमप्राप्त 'तृट' का आगम नहीं होता । पुराण-विमशंपूर १ । पुराण शब्द अत्यन्त प्राचीत हे । उसका उन्नेख ऋग्वेद ए अनेक स्थाठी पर तिया गया है जिसका अर्थ विशेषणरूप में है— प्राचीन या पूर्वकाण महोन वाला। महींप यास्क ने निरुत्त मे पूराण शब्द का निबेचन करते हुए। बनाया कि जो प्राचीन होकर भी नवीन हो उसे पुराण। करने हैं— पुराणं कस्मान् े पुनानवं भवति । ३।१९।२४ । गीता मे भगवान् भी पुराण पुरुपः कहे गए। है—'कविषुराशमनुज्ञासितारम् ।' स्वयं ्राणों ने भी पुराण शब्द की ब्युत्पत्ति दी हैं । वायुपुराण 🕆 अनुसार जो प्राचीन काल में जीवित हो। उसे पुराण कहते हैं । पद्मपुराण में । ४।२।५३) प्राचीनता की कामना करने वाले की पुराण कहा गया है । यस्मऽत् पुरा ह्यनतीदं पुराणं नेन नन् स्मृतम् । निरुक्तमस्य यो वेद सर्वं पापैः प्रमुच्यते ॥ वायु-पुराण शार०३।

प्राचीन संस्कृत बाड्मय में पुराण शब्द के अनेक पर्याय उपलब्ध होते है—प्रतन, प्रतन, पुराउन, लिस्तन आदि । पर 'प्राण' शब्द भागवतायि प्राणों के लिए हढ़ हो गण है । भारतीय वाड्मय में 'पुराण-इतिहास' शब्द पुराणों के लिए कालात्तर में प्रचित्र हो गया और प्राण इतिहास का द्योतक हुआ । इतिहास के साथ पुराण का घंनष्ठ सम्बन्ध होने में प्राचीन संस्कृत माहित्य में भी दोनों का मिश्रित रूप प्रयुक्त हुआ है । छारदोग्य उपनिषद् से इतिहास-पुराण को पत्रचम बेद वहा गया है तथा यासक के अनुसार वन्येद में भी विविध ब्रह्म के नत्येत 'इतिहास-मिश्र' मन्य आये हैं । ऋग्येद भगवोऽस्थिम यजुर्वेद सामनेदमाथवंणमितिहामप्राणं पत्रचम बेदानों वेदम् । छान्दोग्य ७।१। विश्व क्योऽबहितमंत्रण् सूत्तं प्रतिवची । तत्र ब्रह्मित्रहास-मिश्रमृष्ट्मिश्रं-गाथामिश्रं भवति ॥ निरुक्त लक्ष्म पा । यासक के 'निरुक्त' में भी ऋचाओं के स्पष्टी-करण के समय ब्राह्मणग्रन्थों की कथाएँ इतिहास के नाम में उद्धृत हैं एवं उन्हें 'इति-

हासमाचक्षते' कहा गया है। प्राचीन ग्रंथों में इतिहास का भी स्वतन्त्ररूप से प्रयोग हुआ है जहाँ इसका अर्थ है 'प्राचीनकाल में निश्चितरूप से घटित होने वाली घटना का'। निदानभूतः इति ह एवमासीत् इति य उच्यते स इतिहासः, निरुक्त २।३।१ दुर्गाचार्य की वृत्ति। समयान्तर मे पुराणों में इतिहास शब्द इतिवृत्त का वाचक होता गया और काल्पनिक कथा के लिए पुराण एवं वास्तविक घटना के लिए इतिहास शब्द का व्यवहार होने लगा तथा इस प्रकार दोनों के अर्थ-भेद की सीमा बाँध दी गई।

राजशेखर ने इतिहास के दो प्रकार मान कर इसे परिक्रिया एवं पुराकल्प कहा है। परिक्रिया में एक नायक की कथा होती है और पुराकल्प में अधिक नायकों की कथा का वर्णन होता है। इस दृष्टि में 'रामायण' को पुराकल्प एवं 'महाभारत' को परिक्रिया कहा गया! आगे चलकर पुराण शब्द का इतना अर्थ-विस्तार हुआ कि उसमें न केवल इतिहास अपितु उन सभी वाङ्मयों का समावेश हो गया जो मानव जाति के कल्याण के साधन होते हैं। शृणु बत्स प्रवक्ष्यामि पुराणानां समुच्चयम्। यस्मिन् जाते भवेज्जातं वाङ्मयं सचराचरम्॥ नारदीयपुराण १।९२।२१।

पुराणों के प्राचीन उल्लेख—वेदों में पुराण शब्द का प्रयोग मिलता है। प्राचीन साहित्य में पुराण दो अर्थों में प्रयुक्त है। प्रथम अर्थ प्राचीन वृत्त ने सम्बद्ध विक्षिष्ठ विद्या या शास्त्र के लिए है तो दितीय विविष्ठ साहित्य के लिए। 'ऋग्वेद' में पुराण शब्द केवल प्राचीनता के ही अर्थ में व्यवहृत है, पर 'अथवंवेद' में इसका प्रयोग इतिहास, गाथा एवं नाराशंसी के रूप में हुआ है। इसमें पुराण को 'उच्छिष्ठ' नामक ब्रह्ममें उदित कहा गया है। ऋचः सामानि छन्दांसि पुराणं यजुपा सह। उच्छिष्ठाज्जित्तरे सर्वे दिविदेवादिविश्वताः॥ अथवंवेद ११।७।२४। वेदों में जो दानस्तुति या नाराशंसी हैं उनका गम्बन्ध पुराण में ही है। येत आसीद भूमिः पूर्वा या-मद्धा तय इद विदुः। यो वै तां विद्यान्नामथा स मन्येत पुराणिवत्॥ अथवं वेद ११।६।९ ब्राह्मण साहित्य में भी पुराण का अनेक स्थलों पर उच्लेख किया गया है। 'गोपथन्नाह्मण' में कहा गया है कि कल्प, रहस्य, ब्राह्मण, उपनिपद्, इतिहास, अन्वयाख्या एवं पुराण के साथ सब वेदों का निर्माण हुन्ना। इसी प्रकार आरण्यकों एवं उपनिपदों में भी पुराण का उल्लेख है। शतपथन्नाह्मण तो पुराण को वेद कहना है—'पुराणं वेदः। सोऽभितिक्तिन्त पुराणमाचक्षीत, १३।४, ३।१३। प्राचीन साहित्य के अध्ययन में जो तथ्य उपलब्ध होते है उन्हें इस प्रकार सूचित किया जा सकता है

(क) वेदबास्त्र की भौति उच्छिष्टब्रह्म या महाभूत ब्रह्म ने हो इतिहास ५२।णों को उत्पन्न किया है। (ख) वेद के समान पुराणों को भी अनित्य माना जाना चाहिए। (ग) इतिहास और पुराण को पब्चम वेद कहा गया है। (घ) पुराण प्राचीन समय में मौत्रिक न होकर पुराणिविद्या के रूप में या पुराण वेद के रूप में प्रचलित थे। (ङ) आरण्यक युग तक आकर पुराण एक न होकर अनेक हो गए, भले ही वह प्रन्थ रूप में न रहे हों पर उनका अस्तित्व आख्यान रूप में निश्चय ही विद्यमान था। कल्पसूत्रों में भी पुराणों का अस्तित्व है। 'आश्वलायन गृह्मसूत्र' में अनेक

भागों पर पुराणों के पठन का उल्लेख हुआ है तथा इतिहास और पुराणों के अध्य-यन को स्वाध्याय के अन्तर्गत माना गया है (अध्याय ३, खण्ड ४)। याज्ञवल्वय-स्मृति ने चनुर्दंश विद्याओं में पुराणविद्या को भी मान्यता दी है तथा स्मृतिकार पुराण, न्याय, मीमांमा, धर्मशास्त्र, चार वेद, छह वेदांग को चौदह विद्याएँ मानते हुए इन्हें धर्म का स्थान कहते हैं। पुराणन्याय-मीमांसाधर्मशास्त्रांगमिश्रिताः। वेदास्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चनुर्दश ॥ उपोदद्वान् श्लोक ३।

महाभारतकार ने पुराणों का महत्त्व प्रदिशत करते हुए बनाया है कि 'इतिहास और पुराणों के द्वारा ही वेद का उपबृंहण करना चाहिए।' इतिहास पुराणाभ्यां वेदं समुपबृहयेत् । पुराणों के वर्ण्यविषयों की चर्चा करते हुए महाभारतकार कहते हैं कि इसमें अनेक दिव्य कथाएँ होती है तथा विशिष्ट विद्वानों के आदिवंश का विवरण होता है—पूराणे हि कथा दिव्या आदि वंशाश्व धीमताम् । कथ्यन्ते ये पुरास्माभिः श्रुतपूर्वाः पितृस्तव ।। आदिवर्व ५।२ । बाल्मीकि रामायण में सुमन्त्र को पुराणित् बतलाकर पुराणीं की सत्ता की स्पष्ट घोषणा की गई है तथा यह भी विचार ब्यक्त किया गया है कि राजा दशरथ ने सन्तानहीनता के निवारण की बात प्राणों में सुनी थी। इत्युक्त्वान्त पूर-द्वारमाजगाम पुराणवित् । अयोध्याकांड १०१६८। श्रृयतांयत् पुरावृत्तं पुराणेषु यथाश्रृतम् । बालकाण्ड ९।१। कीटिल्य के अर्थशास्त्र में अनेक स्थानों पर पुराण एवं इतिहास का स्पष्ट निर्देश है। इसमें मन्त्री द्वारा इतिहास एवं पुराण के आधार पर राजा को कृपथ से रोकने का वर्णन है। मुस्यैरवगृहीतं वा राजानं तत् प्रियाश्रितः। इतिवृत्त पूराणाभ्यां बोधयेदर्थशास्त्रवित् ॥ अर्थशास्त्र ४।६। याज्ञवल्वयसमृति, मनुस्मृति, व्यासस्मृति प्रभृति ग्रंथों एवं दर्शनों में भी पुराण का निर्देश है तथा कुमारिल, शङ्कर आदि दार्शनिकों एवं बाणभट्ट जैसे कवियों ने भी अपने ग्रन्थों में पूराणों का उल्लेख किया है। उपयुंक्त विवेचन से स्पष्ट है कि पुराणविद्या का उदय अथर्ववेद के ही समय से हो चुका था। जिस प्रकार ऋषियों ने वैदिक साहित्य को व्यवस्थित किया उसी प्रकार प्राणों का भी वर्गी-करण एवं सम्पादन उनके ही द्वारा हुआ । पर, इतना निश्चित है कि वैदिक युग तक पूराणों का रूप मौखिक परम्परा में ही सुरक्षित था एवं उसका स्वरूप धूमिल बना रहा, जिसमे कि उसके वर्ण्यविषय का स्पष्ट निर्देश उस समय तक न हो सका। स्मृतियों में पूराणों को विधास्थानों का पद प्राप्त हुआ है एवं श्राद्ध के अवसर पर मनुस्मृति के अनुसार पुराणों के पाठ को पुण्ययुक्त बनलाया गया है।

पुराण का लक्षण एवं वर्ण्यांविषय—पुराणों को पंचलक्षणसमन्वित माना जाता है जिनमें सर्ग, प्रतिसर्ग, टंश, मन्वन्तर और वंशानुचरित आते हैं। सर्गश्चप्रतिसर्गश्च वंशोमन्वन्तराणि च। वंश्यानुचरितं चेति पुराणं पञ्चलक्षणम्।। विष्णुपुराण ३।६।२४। सर्ग—सर्गं का अर्थ है मृष्टि की उत्पत्ति। संसार या उससे सम्बद्ध नाना प्रकार के पदार्थों की उत्पत्ति ही सर्ग है। प्रतिसर्ग—प्रतिसर्गं सर्गं का विषरीत है जिसे प्रलय कहते हैं। इसके बदले 'प्रतिसंचर' एवं 'संस्था' शब्द का भी प्रयोग होता है। इस ब्रह्माण्ड का स्वाभाविक रूप से ही प्रलय होता है जो चार प्रकार है—नैमित्तिक, प्राकृतिक, नित्य

एवं आत्यंतिक । वंश — ब्रह्मा द्वारा उत्पन्न किये गए सभी राजाओं की भूत, भविष्य एवं वर्तमानकाशीन सन्तान परम्पराएँ वंश कही जाती हैं। इसमें ऋषिवंश की भी परम्पराएँ आ जाती है। मन्यन्तर —मन्, देवता, मन्पत्र, इन्द्र, ऋषि तथा अग-वान के अंशावतार ये छह प्रकार की घटनाएँ मन्वन्तर कही जाती हैं। मन्व-न्तर शब्द पुराणानुसार विशिन्न प्रकार की कालगणना करने वाला शब्द है। मन्ब-न्तर १४ हैं और प्रत्येक मन्वन्तर के अधिपति को मनु कहते हैं। वंश्यानुचरित— विज्ञि दंशों में उत्पन्न विशिष्ट वंशधरों तथा उनके मुळ पूरुषों के चिरित्र के वर्णन को वंशानचरित कहते हैं। इसमें राजाओं एवं महर्षियों का चरित वर्णित होता है - की टल्य के अर्थशास्त्र में 'पूराणं पंचलक्षणम्' का नया संकेत प्राप्त होता है। मुक्रि-प्रवृत्ति-संहार-धर्म-मोक्ष प्रयोजनम् । ब्रह्मार्भावविष्यैः प्रोक्तं पुराणं पंचलक्षणम् ॥ १। ४। इसमे पुराणविषयक पंचलक्षणों की नवीन व्याख्या है तथा धर्म को भी पुराण का एक अविभाज्य लक्षण मान लिया गया है। श्रीमद्भागवत एवं ब्रह्मवैयर्तपुराण में महापुराण के दस लक्षण कथित है। तथा उपर्युक्त पंचलक्षण क्षुरालकपुराण के लक्षण स्वीकार किये गये हैं । सगरचाथ विसर्गरच वृत्तीरक्षान्तराणि च । बंबी तंशानुनरितं संस्थाहेतुरपाध्यः ॥ आवत्तत, १२७५२। वे है—सर्ग, विसर्ग, वृक्ति, रक्षा, अन्तराणि, वंग, वंगानुवरित, मंस्था, हेतु तथा अपाधय । इन दस एवं व्वींक पाँच लक्षणो में अधिक अन्तर नही दिलाई देता । सर्ग-यह सर्ग भी पूर्वोक्त सर्ग से मिलता-जुलता है। विसर्ग-जीव की रु'ष्ट ही विसर्ग है। अर्थात् परगात्मा की कृपा से सृष्टि वरने के सामर्थ्य ग युन, होकर जब ब्रह्मा महत् तत्त्व आदि कर्मी के आधार पर सन् अयमा असत् पावनाओं के प्राधान्य से चराचर गरीरात्मक उपाधि से विशिष्ट जीवों की सृष्टितरते है तो उसे 'विसर्ध' कहा जाता है । एक प्राणी से अन्य प्राणी की मृष्टि ही विसर्ग है। वृत्ति — प्राणियों के जीवन-निर्वाह की सामग्री की वृत्ति कहते हैं। रक्षा-रक्षा का अर्थ है विविध शरीर धारण कर भगवान द्वारा संसार की रक्षा करना अथवा वेद-विरोधियों का संहार करना । इसका सम्बद्ध भगवान के अव-तारों से ही है। अन्तराणि - यह मन्वन्तर के ही समान है। यंश तथा यं शानु चिन पूर्ववत् हें । संस्था — प्रतिसर्ग ही संस्था या प्रलय है । हेन् - हेन् का अभित्राय जीव स है। वह अविद्या ने कारण ही। कर्म का कत्ती है। जीव ही अपने अदृष्ट के द्वारा विश्व-सुट्रि एवं प्रस्थय का कारण बनता है । अपाश्रय—ब्रह्म को ही अपाश्रय कहा जाता हैं जो जायत, स्थप्त एवं मुप्पित इन तीनो दशाओं से परे वरीय तत्त्व के ही हारा परिकक्षित हाता है।

सर्ग-सर्ग पुराणों का आद्य विषय है। इने सृष्टिलिया कहते हैं। पीराणिक कृष्टिका पर सांख्यदर्शन में विणत मृष्टिकम का ही प्रभाव परिक्षित होता है। पर कई दृष्टियों से इसका अपना पृथक् अस्तित्व भी है। सांख्याय सृष्टिविद्या निरीदवर है, किन्तु पौराणिक वृष्टिविद्या में सेदवर तत्त्व का प्रधान्य है। सांख्य में प्रकृति और पुरुष के संसर्ग से ही मृष्टिका निर्माण होता है जो अनादि और अनन्त माने गये हैं।

'विष्णुपुराण' ने स्पष्टतः इसे स्वीकार किया है कि विष्णु के रूप से ही प्रधान और पुरुष दो रूप होते है एवं विष्णु के तृतीय रूप-कलात्मक रूप-से ही यह नृष्टि के समय संयुक्त एवं प्रख्यकाल में वियुक्त होते हैं। विष्णोः स्वरूपात् परतो हि ते हें रूपे प्रधानं पुरुषश्च विष्र । तस्यैव तेऽन्येन धृते वियुक्ते रूपान्तरं यद् द्विजकाल संज्ञम् ॥ विष्णुपुराण १।२।२४। पुराणों में मृष्टि के नौ प्रकार कहे गए हैं। सर्ग के तीन प्रकार है—प्राकृत, वैकृत तथा प्राकृत-वैकृत सर्ग। प्राकृत सर्गतीन प्रकार का, वैकृत पाँच प्रकार का एवं प्राकृत-वैकृत एक प्रकार का होता है। प्राकृत सर्ग के तीन प्रकार है— ब्रह्म सर्ग, भूत सर्ग, एवं वैकारिक सर्ग।

१-ब्रह्म सर्ग--महत् तत्त्वका सर्गही ब्रह्म सर्गहै। २-भूत सर्ग--पब्रव तन्मात्राओं की पृष्टि भूत सर्ग है । ३-वैकारिक सर्ग-एकादश इन्द्रियविषयक मृष्टि वैकारिक सर्ग है। वैकृत सर्ग के पाँच प्रकार है—मुख्य सर्ग, तिर्यक् मर्ग, देव सर्ग, मानुष सर्ग तथा अनुग्रह सर्ग। ४-मुख्य सर्ग-जड़ सृष्टि को ही मुख्य सर्ग कहते हैं जिसमें वृक्ष, गुल्म, लता, तृण एवं वीरुध आते है। इसे मूल्य सर्ग इमलिए कहा गया कि पृथ्वी पर चिरस्थायिता के विचार में पर्यतादि की ही प्रधान नता है--- मुख्या वै स्थावराः स्मृताः, विष्णुपुराण १।४।२१। सृष्टि के आदि में पूर्ववर् ब्रह्मा द्वारा मृष्टि का चिन्तन करने के पश्चात् पुनः धारण करने पर जो मृष्टि हुई उने मुख्य सर्गं कहा गया । ५ तिर्यंक सर्ग- मुख्य मृष्टि को अनुपयुक्त सम्झहर जब ब्रह्मा ने उसे पुरुषार्थ के लिए अनुपयुक्त समझ कर पुनः ध्यान किया तो तिर्यक् योनि के जीव उत्पन्न हुए। इस वर्ग में पशु-पक्षी आते है जो अज्ञानी, तमोमय एदं विवेह-रहित होते हैं। स्थावर के पदचात् इनकी सृष्टि जङ्गम के रूप में हुई। ६-देवसर्ग-तिर्यक् मृष्टि से सन्तोप न पाकर ब्रह्मा ने देवसर्गं या परम पुरुपार्थं या मोक्ष के साधक की सृष्टि की। यह प्राणी ऊर्ध्व स्रोत एवं ऊर्ध्वलोक में निवास करने वाला है । ७–मानुष सर्ग—इस सर्ग के प्राणी पृथ्वी पर निवास करने वाले एवं सत्त्व, रज, तम से थक्त होते ह तथा इसी कारण ये दुःखबहुल प्राणी होते हैं। ये सदा किया-<mark>कील एवं</mark> बाह्याभ्यन्तर ज्ञान से मुक्त होते हैं। इन्हें मनुष्य कहते हैं। ⊂⊸अवसड सर्ग-समस्त प्राकृत सर्ग ही अनुग्रह सर्ग है। ५-कीमार सर्ग-कुछ आनायों के अनुसार यह गृष्टि देव, मनुष्य दोनों की है। सृष्टिकम मे यह भी विचार किया गया है कि तमोगुण का आधिवय होने से ब्रह्मा ने अमुरों की मृष्टि की जो उनकी जांघ से उत्पन्न हुए। तानन्तर ब्रह्मा ने तामसी देह का परित्याग कर साहित्क शरीर का आश्रय ग्रहण करते हुए अपने मुख से सुरों को उत्पन्न किया तथा पुनः रजो-देह धारण कर रजोगूणप्रधान मनुष्यों का निर्माण किया। उन्होंने आंशिक सत्त्व देह से पितरों की सृष्टि की । उपर्युक्त चार प्राण्वियों का सम्बन्ध चार कालों से भी है — असूर का राजि से, सुर का दिन से, पितरों का संध्या में एवं मनुष्य का प्रातःकार से । सृष्टि के अन्य तीन प्रकार भी माने गये हैं—क्राह्मी सृष्टि, मानसी सृष्टि एवं रीजी मृष्टि । प्रतिसर्ग—प्रतिसर्गया प्रलय के लिए पुराणों में कई शब्द प्रयुक्त हुए है -

अन्तरप्रलय, अन्तराला-उपसंहृति, आभूत संप्लव, उदाप्लुत, निरोध, संस्था, उप-संहृति, एकार्णवास्था, तत्त्वप्रतिसंयम आदि । प्रलय के चार प्रकार होते हैं—नै।मित्तिक, प्राकृत, आत्यन्तिक एवं नित्य ।

(क) नैमित्तिक प्रलय—प्रलय के अवसर पर जब ब्रह्मा एवं शेषशायी विष्णू विब्व को आत्मलीन कर सो जाते हैं तब उनके शयन को निमित्त मान कर ही प्रलय होता है जो ब्रह्मा के एक दिन व्यतीत होने पर होता है। (स) प्राकृत प्रलय--ब्रह्मा की अयु सी वर्ष होने पर यह प्रलय होता है। इस स्थिति में सात प्रकृतियाँ, पञ्च तन्मात्राएँ, अहंकार एवं महत्तत्त्व अव्यक्त प्रकृति में लीन हो जाते हैं एवं संसार में भीषण संहार के दृश्य परिलक्षित हो जाते हैं। नैमित्तिक प्रलय ब्रह्मा की आयु शेष होने पर ही होता है। (ग) आत्यन्तिक प्रलय--इसके समय की कोई सीमा नहीं है। यह कभी भी हो सकता है। इसके उदय की साधन-सामग्री जब कभी उपस्थित हो जानी है, तभी यह सम्भव होता है। अत्यन्त दु:ख-निवृत्ति को ही आत्यन्तिक प्रलय कहते हैं। (घ) नित्य प्रलथ--पुराणों में यह वहा गया है कि मृष्टि और प्रलय दोनों ही नित्य है। ब्रह्मा से लेकर हर प्राणी एवं तिनके भी सभी जन्मते एवं मरते हैं और इस प्रकार सृजन एवं संहार की लीला सदा चलती रहती है। मन्वन्तर का विवरण--चारों युगों का मान ४३२०००० वर्षों का है। जब चारों युग एक हजार बार ब्यतीत हो जाते हैं तब ब्रह्मा का एक दिन होता है। एक ब्राह्म दिन को ही कल्प कहते हैं और एक कल्प में १४ मनु अधिपति बनते हैं। एक मनु से दूसरे मनु तक आने वाला समय अन्तराल कहा जाता है और इसे ही मन्वन्तर कहते हैं। युगों का मान-

> कृतयुग (सत्ययुग) १७,२८,००० वर्ष । त्रेतायुग १२,९६,००० वर्ष । द्वापर ८,६४,००० वर्ष । कल्युग ४,३२,००० वर्ष । ४३,२०,००० वर्ष ।

मन्वन्तरों के न.म—स्वायम्भुव मनु, स्वारोचिप मनु, तत्तम मनु, तामस मन्, रैवन मनु, चाश्चम मनु, वंबस्वत मनु, सार्वाण मनु, दक्षसार्वाण, ब्रह्मसार्वाण, धर्म सार्वाण, एकं सार्वाण, धर्म सार्वाण, एकं सार्वाण, देव सार्वाण तथा इन्द्र सार्वाण। पुराणों के अन्य विषयों में धर्मशास्त्रीय विषय आते हैं। इनमें पूतधर्म, तीर्थमाहात्म्य, राजधर्म आदि का विवेचन किया गया है। अन्य विणत विषय हैं—अववशास्त्र, आयुर्वेद, रत्नपरीक्षा, वास्तुविद्या, ज्योतिष, सामुद्रिकशास्त्र, धनुविद्या, अनुलेपनिवद्या, पिधनीविद्या, जालन्धरीविद्या आदि। पुराणों में भीगोलिक वर्णन भी प्रचुर मात्रा में प्राप्त होते है। इनमें ब्रह्माण्ड एवं चौदहो भुवन का विस्तारपूर्वक वर्णन है। पुराणों का वंशवृत्त ऐतिहासिक विवरणों से पूर्ण है। वंशों का प्रारम्भ मनु से होता है। इसमें दो मनुओं को अधिक महत्त्व प्राप्त है—स्वायम्भुव मनु (प्रथम) तथा

वैवस्वतमनु (सप्तम मनु) स्वायम्भुव मनुको ब्रह्मा का प्रथम पुत्र माना जाता है जो पृथ्वी के प्रथम सम्राट्धे । वैवस्वत मनु सूर्यंद्यंश के प्रथम राजा थे । इनसे ही चन्द्रवंश एवं सीद्यम्नवंश भी प्रवित्तत हुआ ।

पुराणों के नाम एवं संख्या — प्राचीनकाल मे ही पुराणों की संख्या १८ मानी जाती है। 'देवीभागवत' में आद्य अक्षर के अनुसार पुराणों का नाम इस प्रकार है—

मद्रयं भद्रयं चैवं ब्रत्रयं वचतृष्ट्रयम् । अनापद् लिङ्ग-कू-स्कानि प्रराणानि पृथक्-पृथक् ।। मकारादि में मे दो-मत्स्य तथा मार्कंण्डेय, भकारादि से दो-भागवत तथा भविष्यं । ब्रत्रयम्-ब्रह्म, ब्रह्मवैवर्क्त एवं ब्रह्माण्ड । वचतृष्ट्रयम्-बामन, विष्णु, वायु, वाराह, अ-ना-प-लि-ग-कू-स्क-अग्नि, नारद, पद्म, लिग, गरुड, कूमं एवं स्कन्द । विष्णु एवं भागवत में पुराणों का वर्णन कमानुसार है—

| ब्रह्म                | •••   | १० हजार !      |
|-----------------------|-------|----------------|
| पद्म                  | •••   | ५५ हजार        |
| विष्णु                | •••   | २३ हजार        |
| शिव                   | •••   | २४ हजार        |
| भागवत                 | •••   | १८ हजार        |
| नारद                  | •••   | २५ हजार        |
| मार्कण्डेय            | •••   | ९ हजार         |
| अग्नि                 | • • • | १५ हजार ४ सी।  |
| भविष्य                | •••   | १४ हजार ५ सी । |
| ब्रह्म <b>वैवत्तं</b> | •••   | १⊏ हजार        |
| लिङ्ग                 | •••   | <b>११</b> हजार |
| वराह                  | • • • | २४ हजार        |
| स्कन्द                | •••   | ८१ हजार        |
| वामन                  | •••   | १० हजार        |
| कूमं                  | •••   | १७ हजार        |
| मत्स्य                | • • • | १४ हजार        |
| गरुड़                 | •••   | १९ हजार        |
| ब्रह्मा <b>ण्</b> ड   | •••   | १२ हजार        |
|                       |       |                |

पुराणों का कम—विष्णुपुराण में पुराणों का जो कम दिया गया है वह बहुसम्मत से मान्य है। सम्प्रदायवेत्ता विद्वानों के अनुसार उक्त पुराण का कम साभिप्राय है। पुराण का मुख्य प्रतिपाद्य है सर्ग या सृष्टि जिसका पर्यवसान प्रतिसर्ग या प्रलय के रूप में होता है। इसी तत्त्व के आधार पर पुराणों के कम की संगित बैठ जाती है। मृष्टि के लिए ब्रह्म ने ब्रह्मा का रूप धारण किया, अतः वही सृष्टि का मूल है। सूची में ब्रह्म-पुराण को प्रथम स्थान आदि कर्जा ब्रह्म के ही कारण दिया गया है। इह्मा के विषय

में जो जिज्ञाषाहोतो है उसका उत्तर पद्मपुराण में प्राप्त होताहै। ब्रह्माका उदय पद्म से हुआ था। विष्णुपुराण में कहा गया है कि विष्णु की नाभि से जो कमल प्रकट हुआ उससे ही ब्रह्मा का जन्म हुआ और उन्होंने घोर तपस्या करके नवीन मृष्टि की। पद्म-सम्भव ब्रह्मा के वर्णन के कारण विष्णुपुराण को तृतीय स्थान प्राप्त हुआ । चतुर्थ स्थान वायुपुराण का है जिसमें शेषशायी भगवान् एवं शेष शय्या का निरूपण है। शेषशायी भगवान् का निवास क्षीरसागर है जिसका रहस्य श्रीमद्भागवत में बतलाया गया है। भागवत के अनन्तर नारदपुराण का नाम आता है। चूंकि नारदजी संतत भगवान का मधुर स्वर में गुणानुवाद करते हैं, अतः भागवत के बाद नारद-पुराण को स्थान दिया गया। प्रकृतिरूपिणी देवी को ही इस सृष्टि-चक का मूल माना गया है जिसका विवरण मार्कण्डेयपुराण में है, अतः सप्तम स्थान इसे ही प्राप्त है । घट के भीतर प्राण की भां<sup>ग्</sup>ते ब्रह्माण्ड के भीतर अग्नि कियाबील रहती है; इसका प्रतिपादन अग्निपुराण करता है, अतः इमे आठवाँ स्थान प्राप्त हुआ । अग्नि का तत्त्व सूर्यं पर आधृत है और सूर्य का सर्वातिशायी महत्त्व भविष्यपुराण में विणित े, अतः इसे नर्वा स्थान दिया गया है । पुराणों के अनुसार जगत् की उत्पत्ति ब्रह्म से होती है और संसार ब्रह्म का विवर्त्त हात मान कर इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। ब्रह्म के नानावतार होते हैं और वह विष्णु और शिव के रूप में प्रकट होता है। ठिग एवं स्कन्दपुराण का सम्बन्ध शिव के साथ वागह, वामन, कूर्म एवं मत्स्य का सम्बन्ध विष्णु के साथ है । यरुडपुराण में मरणान्तर स्थिति का वर्णन है तथा अन्तिम पुराण ब्रह्माण्ड जिसमें दिखलाया गया है कि जीव अपने कर्मकी गति के अनुसार सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड में भ्रमण करते हुए सुख-दुःख का अनुभव करता है । इस प्रकार सभी पुरःणी के कम का निर्वाह मृष्टिविद्या के अनुसार हो जाता है।

तिमल ग्रन्थों में पुराणों के पाँच वर्ग किये गए हैं—१. ब्रह्मा—ब्रह्म तथा पद्म-पुराण २. सूर्य —ब्रह्मवैवर्त्तपुराण ३ अग्नि—अग्निपुराण ४. शिव—शिव, स्कन्द, लिङ्ग, कूर्म, वामन, वराह, भविष्य, मत्स्य, मार्वण्डेय तथा ब्रह्माण्ड । ५. विष्णु—नारद, श्रीमद्भागवत, गरुड, विष्णु ।

उपपुराण—पुराणों की भाँति उपपुराणों का भी संस्कृत वाङ्मय में महनीय स्थान है। कितपय विहानों के अनुसार उपपुराणों की भी संख्या १८ ही है, किन्तृ इस विषय में विहानों में मत-वैभिन्त्य है। ऐसा कहा जाता है कि पुराणों के बाद ही उपपुराणों की रचना हुई है, पर प्राचीनता अथवा मीलिकता के विचार से उपपुराणों का भी महत्त्व पुराणों के ही समान है। उपपुराणों में स्थानीय संप्रदाय तथा पृथक्-पृथक् सम्प्रदायों की धार्मिक आवश्यकता पर अधिक बच दिया गया है। उपपुराणों की सूची इस प्रकार है—सनत्कुमार उपपुराण, नरसिंह, नान्दी, शिवधर्म, दुर्वासा, नारदीय, कितल, मानव, उपनस् ब्रह्माण्ड, वरुण, कालिका, विसष्ठ, लिङ्ग, महेश्वर, साम्ब, सौर, पराशर, मारीच, भागव। कुछ अन्य पुराणों के भी नाम मिलते हैं—आदित्य आदि, मुद्गल, किन्क, देवीभागवत्, बृहद्धर्म, परानन्द, पशुपित हरिवंश तथा विष्णुधर्मोत्तर।

जैनपुराण—जैनधर्मं में भी वेद, उपनिषद् एवं पुराणों की रचना हुई है और

उनका भी अपना महत्त्व है। जिन ग्रन्थों में जैन महापुरुषों का चरित वर्णित है उन्हें पुराण कहा जाता है। जैनियों के ६३ प्रभावशाली व्यक्ति प्राचीनकाल से ही प्रसिद्ध रहे हैं जिन्हें 'शलाकापुरुष' कहा जाता है। इनमें २४ तीर्थं कर, १२ चकवर्ती, ९ बलदेव, ९ वामुदेव तथा ९ प्रतिवासुदेव हैं। इन्हीं महापुरुषों का जीवन पुराणों में वर्णित है। इन पुराणों की संख्या २४ है। दिगम्बर लोग इन ग्रन्थों को पुराण की अभिधा देते हैं तथा इवेताम्बर लोगों ने इन्हें चरित्र कहा है।

पुराणों के नाम—आदिपुराण, अजितनाथपुराण, संभवनाथपुराण, अभिनन्दपुराण, मुमितनाथपुराण, प्रदान्नभपुराण, सुपाद्यंपुराण, चन्द्रप्रभपुराण, पुष्पदन्तपुराण, शीतलनाथ-पुराण, श्रेयांशपुराण, वासुप्रयपुराण, विमलानाथपुराण, अनन्तजीतपुराण, धर्मनाथपुराण, शान्तिनाथपुराण, कृन्धुनाथपुराण, अमरनाथपुराण, मिन्नाथपुराण, मुनिसुन्नतपुराण, नेमिनाथपुराण, पाद्यंनाथपुराण, सम्मितपुराण।

आधारग्रन्थ-१. पीराणिक रेकार्डंस ऑफ द हिन्दू राइट्स एण्ड कस्टम-प्रो० ह० सी० हाजरा । २. स्टडीज इन द उपपुराणाज--संस्कृत कॉलेज, कलकता ले० श्री हाजरा । ३. पुराण इन्डेक्स २ भागों में —प्रो० वी० आर० रामचन्द्र दीक्षितार । ४. स्टडीज इन एपिक एण्ड पुराणाज ऑफ इण्डिया--डॉ० ए० डी० पुमालकर, वस्बई। हिस्ट्री ऑफ धर्मजास्त्र डॉ० पी० वी० काणे, भाग ४, खण्ड २ । ६. आउट लाइन ऑफ रिलिजस लिटरेचर ऑफ इण्डिया—जे० एन० फर्कुंहर । ७ इन्ट्रोडक्शन टू इङ्गलिश ट्रान्सलेशन ऑफ विष्णुपुराण—एच० एच० विल्सन । ८. पुराण रेकार्डस ऑफ द किलिऐज—एफ० ई० पाजिटर। ९. एन्सियन्ट इण्डियन हिस्टॉरिकन ट्रडोशन-पाजिटर । १० वामनपुराण-ए स्टडी डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाठ । ११. मत्स्य-पुराण-ए स्टडी--डा० वासुदेवशरण अग्रवाल । १२. भागवतपुराण--पूर्णेन्द्रनाथ सिहा, मद्रास १३. अग्निपुराण-आंग्ठानुवाद-चौलम्बा प्रकाशन १४. अग्निपुराण-ए स्टडी—चीलम्बा प्रकाशन । १५. हिन्दुत्व — प्रो० रामदास गीड़ १ १६. पुराणविषया-नुक्रमणी—डॉ॰ राजवली पाण्डेय । १७. पुराण-मीमांसा—श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । १८. भागवत दर्शन—डॉ० हरवंशलाल शर्मा । १९. इतिहास-पुराण का अनुर्शालन— डॉ॰ रामार्शकर भट्टाचार्य । २०. गरुडपुराण विषयानुक्रमणिका—डॉ॰ रामार्शकर भट्टाचार्यं। २१. पुराणस्थ वैदिक सामग्री का अनुशीलन—डॉ० रामाशंकर नट्टाचार्य। २२. प्राण-विमर्श-पं० बलदेव उपाध्याय । २३. अग्निपुराण-सं० प० बलदेव उपाध्याय । (चौलम्बा) । २४. प्रार्चान भारतीय साहित्य लण्ड १, भाग २—विन्टरनित्स । २५. अष्टादशपुराण-परिचय—शीकृष्णमणि त्रिपाठी २६. पुराणशास्त्र एवं जनकथाएँ— मैक्समूलर । २७. पुराणम्–अंक १९५९–६८ तक काशिराज ट्रस्ट ।

पुरुदेव चम्पू—इस चम्पूकाव्य के रचियता अहंत्या अहंदास नामक व्यक्ति हैं जो आशाधर के शिष्य थे। इसमें जैन संत पुरुदेव का वृत्तान्त है। अहंदास का समय त्रयोदश शताब्दी का अन्तिम चरण है। इन्होंने 'मुनि मुब्रत काव्य' तथा 'भव्य जन कण्ठाभरण' नामक ग्रन्थों की भी रचना की है। लेखक ने इस चम्पू के प्रारम्भ में जिन की वन्दना की है तथा अपने काव्य के सम्बन्ध में कहा है कि इसका उद्भव भगवान की भक्तिरूपी बीज से हुआ है। नाना प्रकार के छन्द (विविध वृत्त) इनके पञ्चव हैं और अलंकार पृष्प-गुच्छ। इसकी रचना 'कोमल-चारु शब्द-निचय' से पूर्ण है तथा गद्य की भाषा 'अनुप्रासमयी-समस्त पदावली' से युक्त है। पुस्तक का अन्त अहिंसा के प्रभाव-वर्णन से हुआ है और श्रोताओं को सभी जीवों पर दया प्रवित्त करने की ओर मोड़ने का प्रयास है। यह बम्बई से प्रकाशित हुआ है। जातेयं कवितालता भगवतो भवत्याख्यबीजेन में, चंचत्कोमलचारुशब्दिनचयैः पद्यैः प्रकामोज्ज्वला। वृत्तैः पञ्चविता ततः कुमुमितालंकारविच्छित्तिभः, सम्प्राप्ता वृष्भेशकल्पसुतरुं व्यंग्यश्रिया वर्धते॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छिनिनाथ त्रिपाठी ।

पुल्रस्त्यस्मृति इस स्मृति के रचिया पुलस्त नामक धर्मेशास्त्री हैं। इसका रचनाकाल डॉ० काणे के अनुसार, ४०० से ७०० ई० के मध्य है। वृद्ध याज्ञवल्क्य ने पुलस्त को धर्मशास्त्र का प्रवक्ता माना है। विश्वरूप ने शरीरशीच के सम्बन्ध में 'पुलस्त्यस्मृति' का एक श्लोक दिया है और 'मिनाक्षरा' में भी इसके श्लोक उद्भृत हैं। अपराबं ने इस ग्रन्थ से उद्धरण दिये हैं और 'दानरत्नाकर' में भी मृगचर्म-दान के संबंध में 'पुलस्त्यस्मृति' के मत का उल्लेख करते हुए इसके श्लोक उद्धृत किये गए हैं। इस ग्रन्थ में श्राद्ध में ब्राह्मण के लिए मुनि का भोजन, क्षत्रिय एवं वैश्य के लिए मांस तथा श्रूद्ध के लिए मधु खाने की व्यवस्था की गयी है।

आधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास—डॉ॰ पी॰ वी॰ काणे भाग—१ (हिन्दी अनुवाद)।

पुष्पसूत्र—यह सामवेदीय प्रातिशाख्य है जिसके रचियता पृष्प नामक ऋषि थे। इसमें दस प्रपाठक या अध्याय हैं तथा इसका संबंध गानसंहिता से है। इसमें स्तोम का विशेषरूप में वर्णन है तथा उन स्थलों और मन्त्रों का विवरण दिया गया है जिनमें स्तोम का विधान अथवा अपवाद होता है। इस पर उपाध्याय अजातशत्र ने भाष्य लिखा है जो प्रकाशित हो चुका है। (चौखम्बा सस्कृत सीरीज से उपाध्याय का भाष्य सहित १९२२ ई० में प्रकाशित) "इसमें प्रधानतय। वेयगान तथा अरण्य गेयगान में प्रयुक्त सामों का ऊहन अन्य मन्त्रों पर कैसे किया जाता है, इस विषय का विशद विवेचन है।" वैदिक साहित्य और संस्कृति पृ० ३०७।

पृथ्वीराज विजय — अन्तिम हिन्दू सम्राट् पृथ्वीराज की विजय का वर्णन करने वाला यह ऐतिहासिक महाकाव्य जयानक किव की रचना है। सम्प्रति यह अपूर्ण रूप में उपलब्ध है जिसमें १२ सर्ग हैं। इन सर्गों में पृथ्वीराज के पूर्व जो का वर्णन तथा उनके (पृथ्वीराज के) विवाह का उल्लेख है। इसमें स्पष्टक में कवि का नाम कहीं भी नहीं मिलता, पर अन्तरंग अनुशीलन में जात होता है कि इसका रचियता जयानक किव था। इसकी एक टीका भी प्राप्त होती है जिसका लेखक जोनराज है। जयानक काश्मीरक था और उसने संभवतः ११९२ ई० में इस महाकाव्य की रचना की थी। इसका महत्त्व ऐतिहासिक दृष्टि से अधिक है। पृथ्वीराज के पूर्वपुरुषों एं उनके आरम्भिक दिनों का इतिहास जानने का यह एक महत्त्वपूर्ण प्रामाणिक साधन है। इसमें

काव्य का उत्कृष्ट रूप व्यक्त हुआ है तथा किव ने अनेक स्थलों पर इलेषालंकार के द्वारा चमत्कार भर दिया है। ज्वलन्ति चेत् दुर्जन सूर्यकान्ताः कि कुर्वते सत्किवि-सूर्यन् भासाम् । महीभृतां दोः शिखरे तु रूढां पाइवेस्थितां कीर्तिलतां दहन्ति ॥

पोष्करसादि संस्कृत व्याकरण के प्राचीन आचार्य, पं० युधिष्ठिर मीमांसक के के अनुसार इनका समय ३१०० वर्ष वि० पू० है। इनका उल्लेख 'महाभाष्य' के एक वार्त्तिक में हुआ है। चयो द्वितीया शरिपोष्करसादेः। ८।४।४८ इनके पिता का नाम 'पुष्करत्' था तथा निवास-स्थान अजमेर के निकट 'पुष्कर' नामक स्थान था। 'तैत्तिरीय प्रातिशाख्य' (५।४०) के माहिपेयभाष्य में कहा गया है कि पाष्करसादि ने 'कृष्ण यजुर्वेद' की एक शाखा का प्रवचन किया था। इनके मत 'हिरण्यकेशीयगृह्यसूत्र' (१।६।८) एव 'आग्नवंश्यगृह्यसूत्र' (१।६ पृ० ९) में भी उल्लिखत हैं तथा 'आपस्तम्ब धर्मभूत्र' में भी (१।१९।७, १।२८।१) पुष्करसादि आचार्य का नाम आया है। आधारग्रन्थ — संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १ — पं० युधिष्ठिर मीमांसक।

प्रकरण— रूपक का एक प्रकार । इसके तत्त्व नाटक से मिलते हैं । नाटक से इसमें अन्तर इस बात में होता है कि इसका नायक धीर प्रशान्त, ब्राह्मण, मन्त्री अथवा विणक् होता है । इसमें दस अंक होते हैं । मृच्छकटिक संस्कृत का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण 'प्रकरण' है । दे० मृच्छकटिक । भवभूतिकृत 'मालतीमाधव' भी संस्कृत का उत्तम प्रकरण है । (दे० मालतीमाधव ) । अन्य प्रकरणों का परिचय दिया जा रहा है—

मिल्लिकामारुत — इसका प्रकाशन जीवानन्द विद्यासागर द्वारा हो चुका है। इसके प्रणेना उद्गण्ड कि हैं। इनका समय १७ वीं शनाब्दी का मध्य है। ये कालिकट के राजा के दरबार में रहते थे। यह प्रकरण दस अंकों में है और इसका कथानक 'मालती-माधव' मे मिलता-जुलता है।

कौमुदीमित्रानन्द—इसका प्रकाशन १९१७ ई० में भावनगर मे हो चुका है। इसके रचियता हेमचन्द्र के शिष्य रामचन्द्र हैं। इसका रचनाकाल ११७३–७६ ई० के निकट है। इस प्रकरण में अभिनय के तत्त्वों का अभाव पाया जाता है।

प्रबुद्ध रोहिणेय — इस प्रकरण के रचियता रामभद्रमुनि हैं ( समय १३ वीं शताब्दी )। इसमें जैनधर्म के एक प्रसिद्ध आख्यान का वर्णन है।

मुद्रितकुमुदचन्द्र—इस प्रकरण का प्रकाशन काशी से हो चुका है। इसके रचयिता यशचन्द्र हैं जो पद्मचन्द्र के पृत्र थे। इसमें ११२४ ई० मे सम्पन्न एक शास्त्रार्थ का वर्णन है जो श्वेताम्बर मुनि देवसूरि तथा दिगम्बर मुनि कुमुदचन्द्र के बीच हुआ था। शास्त्रार्थ में कुमुदचन्द्र का मुख-मुद्रण हो गया था अतः इसी के आधार पर प्रकरण का नामकरण किया गया।

आधारग्रन्थ- संस्कृत साहित्य का इतिहास-आ० बलदेव उपाध्याय ।

प्रजापितस्मृति—इस स्मृति के रचयिता प्रजापित कहे गए हैं। आनन्दाश्रम संग्रह में 'प्रजापितस्मृति' के श्राद्ध-विषयक १९८ इलोक प्राप्त होते हैं। इनमें अधिकांश क्लोक अनुष्टुप् हैं किन्तु यत्रतत्र इन्द्रवच्चा, उपजाति, वसन्तितलका एवं स्नग्धरा छन्द भी प्रयुक्त हुए हैं। बीधायनधर्मसूत्र' में प्रजापित के उद्धरण प्राप्त होते हैं। 'मिताक्षरा' एवं अपराकं ने भी प्रजापित के श्लोक उद्दश्त किये हैं। 'मिताक्षरा' के एक उद्धरण में परिव्राजकों के चार भेद वर्णित हैं—कुटीचक बहूदक, हंस तथा परमहंस। प्रजापित ने कृत तथा अकृत के रूप में दो प्रकार के गवाहों का वर्णन किया है।

आधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास—डॉ० पी०वी० काणे भाग १ (हिन्दी अनुवाद)।

प्रतिज्ञायोगन्धरायण—यह महाविव भास विरचित ताटक है। इसमे कीशाम्बीनरेश वत्सराज उदयन द्वारा उज्जयिनी के राजा प्रद्योत की पृत्री वासवदना के हरण का वर्णन है। प्रथम अंक में मन्त्री योगन्धरायण सालक के साथ रंगमंन पर दिखाया गया है। वार्तालाप के कम में जात होता है कि महाराज उदयन कल पाताकाल वेणुवन के निदरस्य नागवन में जाएंगे। उदयन हाथी का शिकार करने के लिए महामेन के राज्य में जाते हैं तथा कृत्रिम हाथी के द्वारा पकड़ लिये जाते हैं। जब यह समाचार उदयन के मन्त्री योगन्धरायण को मिलता है तो वह प्रतिज्ञा करता है कि 'यदि राहुप्रस्त चन्द्रमा की भौति शत्रुओं द्वारा पकड़े गए स्वामी उदयन को में मृत न कर दूँ तो मेरा नाम योगन्धरायण नहीं। इसी बीच महिष् व्यास वहाँ आकर राजकृत के अभ्युदय का आशीर्वाद देकर और अपना वस्त्र छोडकर चले जाते हैं। योगन्धरायण उसी वस्त्र को पहन कर अपना वेश बदल लेता है।

द्वितीय अंक में प्रद्योतपुत्री वासवदत्ता के विवाह की चर्चा होती है। उसी समय कंचुकी आकर राजा से कहता है कि ज्वयन बन्दी बना लिये गए हैं। राजा ने उसे राजकुमार के सहश उदयन का सत्कार कर उनके पास ले जाने को कहा। रानी ने वासवदत्ता के लिए योग्यवर उदयन को ही बतलाया।

तृतीयं अंक में महासेन प्रचोत की राजधानी में बन्मराज का विदूषक तथा उनके चर एवं अमात्य वेश परिवित्तित कर दिखाई पडते हैं। चनुर्थं अंक में वत्सराज के चर अपना वेश परिवित्तित कर घूमते हुए प्रचोत की राजधानी में रहते हैं। उन्हें मालूम होता है कि बन्दीगृह में वत्सराज वासवदत्ता को बीणा सिखा रहे थे और वहीं दोनों एक दूसरे पर अनुरक्त हो गए और उदयन वासवदत्ता को भगा कर राजधानी चले गए। वत्सराज के चले जाने पर उनके सभी गुष्तचर पकड लिये गए और मन्त्री योगन्धरायण कारागृह में डाल दिया गया। वहाँ उसे प्रचोत के मन्त्री भरतरोहक से भेंट हो गयी। उसने बत्सराज के कार्यों की निन्दा की पर यौन्धरायण ने उसके सारे आक्षेपों का उत्तर दे दिया। रोहक उसे स्वर्णपात्र पुरस्कार में देने लगा पर उसने उमे नहीं लिया। पर जब उसे पता चला कि वत्सराज के भाग जाने पर उसका अनुमोदन करते हुए प्रचोत ने चित्रफलक के द्वारा दोनों का विवाह कर दिया तो उसने धृगार नामक स्वर्णपात्र ग्रहण कर लिया तदनन्तर भरतवाक्य के पश्चात् नाटक समाप्त हो जाता है।

यह नाटक उदयन के अमात्य योगन्धरायण की प्रश्निज्ञा पर आधृत है, अतः इसका नामकरण (प्रतिज्ञायोगन्धरायण) उपयुक्त है। इसमें भास की नाट्यकला की पूर्ण प्रौढ़ि दिखलाई पड़ती है। कथासंगठन, चरित्रांकन, संवाद तथा प्रभान्वित सभी दृष्टियों से यह सफल नाटक है। किव ने कथावस्तु का विन्यास इस प्रकार किया है कि सारी घटनाएँ अत्यन्त त्वरा के साथ घटती हुई दिखाई गयी हैं। कथा की शीघ्रता को प्रदिश्तत करने के लिए इसमें सूच्यांशों का आधिक्य है। इसके सभी चिरित्र अत्यन्त आकर्षक हैं। उदयन कलाग्रेमी, रूपवान् तथा शीर्य के प्रतीक के रूप में चित्रित है तो यौगन्धरायण नीति-विशारद के रूप में।

प्रतिमा नाटक-इसके रचयिता महाकवि भास है। इसमें कवि ने रामवनगमन में लेकर रावणवध तक की घटना की स्थान दिया है। यह नाटक सात अंकों में विभक्त है। प्रथम अंक में प्रतीहारी और कंचुकी की बातों में राजा दशरथ द्वारा रामचन्द्र के राज्याभिषेक की तैयारी का वर्णन है। उसी समय कंचुकी आकर राम को बतलाता है कि कैकेसी ने राज्यानिपक को रोक दिया है और महाराज इस समाचार को सूनकर मूच्छित हो गए है और आप को बुला रहे हैं। लक्ष्मण यह मूनकर राम को भड़काते हैं. पर रामचन्द्र सबको शान्त कर देते है । रामचन्द्र के साथ सीता और लक्षमण बन को प्रयाण करते है । द्वितीय अंक में राजा दशरथ राम को वन जाने से विरत करने से असमर्थ होकर उनके वियोग में प्राण-त्याग करते है। तृतीय अंक में कंचुकी से ज्ञात होता है कि अयोध्या मे मृत इक्ष्वाकूबंबीय राजाओं की प्रतिमा स्थापित होती है और महाराज दशरथ की भी प्रतिमा स्थापित की गयी है। उसका दर्शन करने के लिए कौशल्यादि रानियाँ आने वाली हैं। उसी समय भरत रथाकृढ होकर नगर में प्रवेश करते हैं। भरत मृत से अयोध्या का समाचार पूछते है। उसने राजा की मृत्यु के सम्बन्ध में नहीं बताया और उनको कृत्तिका नक्षत्र के व्यतीत होने पर नगर में प्रवेश करने को कहा। वे राजाओं के प्रतिमागृह में ठहर जाते हैं। वहाँ उसका संरक्षक उन्हें इक्ष्वाकूवंशीय मृत नुपितयों का परिचय देता है और बतलाता है कि यहाँ केवल मृत नृपितयों की ही प्रतिमायें रखी जाती हैं। अचानक भरत की दृष्टि दशरथ की प्रतिमा पर जाती है और वे शोक से मुस्कित हो जाते हैं। उन्हें देवकृष्टिक से ही अयोध्या की सारी घटनायें ज्ञात हो जाती हैं। चतुर्थ अंक में भरत सुमन्त्र के साथ राम-लक्ष्मण को मनाकर अयोध्या लौटाने के लिए जाते हैं, पर राम उन्हें पिता के वचन को सत्य करने की बात करते हैं। भरत इस शर्त पर उनकी बात मान लेते हैं कि आप चीदह वर्षं के बाद आकर अपना राज्य लोटा लें और मैं न्यास के रक्षक के रूप में रहंगा। पंचन अंक में स्वर्णमृग की कथा तथा रावण द्वारा सीताहरण, सुग्रीव की मैत्री, वालि-वध आदि घटनायें कहलायी गयी हैं। भरत यह सून कर अपनी सेना तैयार कर लंका में आक्रमण करना चाहते है। सन्तम अंक में एक तापस द्वारा यह सूचना प्राप्त होती है कि राम ने सीता का हरण करने वाले रावण का संहार कर दिया है और वे सदल-बल अयोध्या आ रहे हैं। राम-भरत का मिलन होता है और सबकी इच्छा से अमात्य राम का अभिषेक करते हैं। भरतवाक्य के बाद नाटक समाप्त हो जाता है।

इस नाटक का नामकरण इक्ष्वाकुवंशीय मृत राजाजों के प्रतिमा-निर्माण के महत्त्व पर आश्रित है। भरत ने राजा दशरथ की प्रतिमा को देखकर ही उनकी मृत्यु की कल्पना कर लो। प्रतिमा को अधिक महत्त्व देने के कारण इसकी अभिधा उपयुक्त सिद्ध

होती है। इसमें किव ने मौलिकता का समावेश कर सम्पूर्ण प्रचलित कथा से भिन्न घटनाओं का वर्णन कर, नाटकीय दृष्टि से, अधिक कौतूहल भर दिया है। प्रथम अंक में परिहास में सीता का बल्कल धारण करना और तृतीय में प्रतिमा का प्रसंग भास की मौलिक उद्भावनायें हैं। पंचम अंक में सीता-हरण प्रकरण में भी नवीनता प्रदर्शित की गयी है। राम उटज में विद्यमान रहते हैं तभी रावण आकर उन्हें राजा दशरथ के श्राद्ध के लिए कांचनपारवंमुग लाने को कहता है तथा कंचन मृग को दिखाकर उन्हें दूर हटा देता है। सुमन्त्र का वन में जाना तथा राम की कृटिया को सुना देखकर सीताहरण की बात जाकर भरत को स्नाना आदि नवीन तथ्य उपस्थित किये गए हैं। भरत के कोसने पर कैंकेयी का यह कहना कि श्रवण के विता के शाप को सत्य करने के लिए ही मैंने राम को वन भेजा था, यह किव की नई कल्पना है। इसमें किव ने कैंकेयी के चरित्र को परिमार्जित करने का सफल प्रयास करते हुए राम-कथा में नया मोड़ दिया है। कैंकेयी ने भगत की बतलाया कि उसने १४ दिनों के लिए ही वनवास का वरदान मांगा था पर मानसिक विकलता के कारण मृख से १८ वर्ष निकल गया। उसके अनुमार यह वरदान सभी ऋषियों द्वारा अनुमोदिन था। इसमें पात्रों का चारित्रिक उत्कर्ष दिखलाया गया है तथा इतिवृत्त को नया रूप देकर नाटकीय कौतूहल को अञ्चण्ण रखा गया है।

आधार ग्रन्थ-महाकवि भास-पं० बलदेव उपाध्याय ।

प्रयोधचन्द्रोद्य यह संस्कृत का मुप्रसिद्ध प्रतीक नाटक है जिसके रचियता श्रीकृष्ण मिश्र हैं। छेखक जैजाक भुक्ति के राजा की त्तिवर्मा के राजकाल में विद्यमान था। की त्तिवर्मा का एक शिलालेख १०६६ ई० का प्राप्त हुआ है, जिससे जात होता है कि कृष्ण मिश्र का समय १०० ई० के निकट था। 'प्रबंधिचन्द्रोदय' शान्तरस प्रधान नाटक है। इसमें रचियता ने अहैतवाद का प्रतिपादन किया है। श्रद्धा, भक्ति, विद्या, जान, मोह, विवेक, दम्भ, बुद्धि इत्यादि अमूत्तं भावमय पदार्थ इसमें नरनारी के रूप में प्रस्तुत किये गए है। इसमें दिखाया गया है कि पुष्प राजमोह के जाल में फंस कर अपने वास्तविक स्वरूप को भूल जाता है तथा उसका यथार्थ ज्ञान जाता रहता है। विवेक के द्वारा मोह के पराजित होने पर पुष्प को शाक्वत ज्ञान प्राप्त होता है तथा विवेकपूर्वक उपनिषद्ध के अध्ययन एवं विष्णु-भक्ति का आध्य ग्रहण करने से ज्ञान-स्वरूप चन्द्रोदय होता है। इसमें किव ने वेदान्त एवं वैष्णव-भक्ति का सिम्मश्रण अत्यन्त सुन्दर युक्ति में किया है। इसमें कुल छह अंक हैं तथा पात्र अत्यन्त प्राण्वन्त है। द्वितीय अंक में दम्भ तथा अहंकार के वार्तालाप में हास्यरस की छटा छिटकायी गयी है।

आधार ग्रन्थ—'संस्कृत साहित्य का इतिहास' वाचस्पति गौरोला ।

प्रभाकर मिश्र—मीमांसा-दर्शन के अन्तर्गत गुरुमत के प्रतिष्ठापक आ० प्रभाकर मिश्र हैं दि० मीमांसा-दर्शन । ये कुमारिलभट्ट (मीमांसा-दर्शन के प्रसिद्ध आचार्य)

के प्रसिद्ध शिष्यों में हैं। कहा जाता है कि अपने शिष्य की प्रखर मेधा से प्रसन्न होकर कुमारिल ने इन्हें 'गुरु' की उपाधि दे दी थी। उस समय से इनका मत मीमांसा के इतिहास में 'गुरुमत' के नाम मे विख्यात हो गया है। पर. कुमारिल और प्रभाकर के सम्बन्ध को लेकर आधुनिक बिद्वानों ने नाना प्रकार के विचार ब्यक्त किये हैं। डॉ॰ ए॰ बी॰ कीथ एवं डॉ॰ गंगानाथ को इनकी गुरुशिष्यता स्वीकार्य नहीं है और वे कुमारिल को प्रभाकर का परवर्त्ती मानते हैं। इनके अनुसार प्रभाकर का समय ६०० से ६५० ई० के मध्य है। प्रभाकर ने अपने स्वतन्त्र मत की प्रतिष्ठापना करने लिए 'गावरमाण्य' के उत्तर दो टीकाओं का निर्माण किया है जिन्हें 'बृह्ती' या निबन्धन एवं 'लब्बी' या विवरण कहते हैं। इनमें दिनाय ग्रन्थ अभी तक अपकालित है। 'निबन्धन' की रचना १२ हजार इलोकों में हुई है और 'विवरण' में ६ हजार इलोक हैं। प्रभाकर के पट्टिशस्य शालिकनाथ मिश्र थे और ये गुरुमत के ही अनुयायी थे। इन्होंने अपने गुरु के दोनों ग्रन्थों पर 'दीपिशवा' तथा ऋजुविमला' नामक टीकाओं की रचना कर इस मत को गित दी थी। शालिकनाथ मिश्र ने 'प्रकरण पञ्चिका' नामक स्वतन्त्र ग्रन्थ की भी रचना की है। ये मिथिला के निवासी थे, पर कितपय विद्वान इन्हों बंगाल का रहने वाला कहते हैं।

आधारग्रन्थ—१ भारतीय-दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । २. मीमांसा-दर्शन — पं० मण्डन मिश्र ।

प्रशास्तपाद - वैशेषिकदर्शन के प्रमिद्ध आचार्य प्रशास्तपाद (प्रशस्तदेव) हैं जिन्होंने 'पदार्थंधर्मसंग्रह' नामक मौलिक ग्रन्थ की रचना की है दि० वैशेषिकदर्शन े। इनका समय ई० सनु की चतर्थ शताब्दी का अन्तिमचरण माना जाता है। इस ग्रन्थ का चीनी भाषा में ६४८ ई० में अनुवाद ही चुका था। प्रसिद्ध जापानी विद्वान डॉ॰ उई ने इसका आंग्लभाषा में अनुवाद किया है। यह ग्रंथ वैशेषिक सुत्रों का व्याख्या न होकर तिहुषयक स्वतंत्र एवं मौलिक ग्रन्थ है। इन्होंने न्याय-दर्शन से प्रभावित होकर अपने ग्रन्थ की रचना की थी। इस ग्रंथ की व्यापकता एवं मीलिकता के कारण इस पर अनेक टीकामें लिखी गयी हैं। (१) दाक्षिणात्य श्रैवाचार्य व्योमशिखाचार्यं ने 'व्योमवनी' संज्ञक भाष्य की रचना की है जो 'पदार्थंसंग्रह' का सर्वाधिक प्राचीन भाष्य है। ये हर्पवर्धन के समसामयिक थे। इन्होंने प्रत्यक्ष और अनुमान के अनिरिक्त शब्द को भी प्रमाण माना है। (२) उदयनाचार्य (प्रसिद्ध नैयायिक) ने 'किरणावली' नामक भाष्य की रचना की है। १३ 'पदार्थधर्मसंग्रह' के तृतीय भाष्यकार वंगदेशीय विद्वान् श्रीधराचार्य थे । इन्होंने 'न्यायकन्दली' नामक भाष्य का प्रणयन किया । इनका समय ९९१ ई० है। वैशेषिक सुत्र के पश्चान् इस दर्शन का अत्यन्त प्रीढ़ ग्रन्थ प्रशस्त-पाद भाष्य माना जाता है। [ 'पदार्थधर्मसंग्रह' की प्रसिद्धि प्रशस्तपादभाष्य के रूप में है | यह वैशेषिक-दर्शन का आकर ग्रन्थ है। इस ग्रन्थ में जगत् की मृष्टि एवं प्रलय, २४ गुणों का विवेचन, परमाणवाद एवं प्रमाण का विस्तारपूर्वं विवेचन है और ये विषय कणाद के सिद्धान्त के निश्चित बढाव के द्योतक हैं।

आधारग्रन्थ— | प्रशस्तपादभाष्य का हिन्दी अनुवाद—चौखम्बा ] १. इण्डियन-फिलांसफौ भाग २-डॉ॰ राधाकृष्णन् । २. भारतीयदर्शन— आ० बलदेव उपाध्याय ।

प्रदन्तिपनिषद्—यह 'अथवंदेद' की विष्पलादशाखा का ब्राह्मणभाग है। इसमें पिष्पलाद ऋषि ने मुदेशा, सत्यवान् (शिवि के पुत्र ) आश्वलायन, भागव, कात्यायन और वबन्धी नामक ६ व्यक्तियों के प्रश्नों का उत्तर दिया है, इसलिए इसे 'प्रश्चोपनिषद्' कहते हैं। यह उपनिषद् गद्यात्मक है तथा इसमें उठाये गए सभी प्रश्न अध्यातम-विषयक है। (क) समस्य वाफी जगत् या प्रजाकी जन्यत्ति कहाँ से होती है ? ं ल ) कितने देवता सा दैवी शिक्त में प्रजाओं को धारण करती है ? उन्हें कोन प्रका-ित करता ह तथा उन देवी चिक्तयों में कीन श्रेष्ठतम है। (ग) प्राणीं की उत्पत्ति किसमें होती है १ वे इस मनुष्य-गरीर में कैसे प्रवेश करते हैं १ तथा वे अपने का किस प्रकार विकाजित कर शरीर के रहते हैं ? व ) मनुष्य की जाग्रत, स्वष्न एवं मुप्रप्ति अवस्थानों का आध्यःतिमक रहस्य क्या है २ तथा जीवन की समस्त शक्ति या सबके-सब देवला किसमें सबंभाव से स्थित रहते हु ? ( छ ) ओंकार की उपासना का रहस्य वया है २ तथा इसमें किस लोक की प्राप्ति होती है ? (च) पोडसकला-सम्पन्न पुरुष वहाँ है और उसका स्वरूप क्या है ? इन्हीं प्रक्तों के उत्तर में अध्यात्मविषयक सभी समस्याओं का समाधान किया गया है। सभी प्रवनों के उत्तर में प्राण की महिमा, उसका स्वरूप, ओंकार की उपासना, सीव्ह कलासम्पन्न पुरुष या परब्रह्म का आध्या-त्मिक दृष्टि से वर्णन तथा अक्षर ब्रह्म को इस जगतुका अधिष्ठाता माना गया है।

आधार ग्रन्थ-कठोपनिपद्-चौलम्बा प्रकाशन ।

प्राक्तपाणिनि कितिपय त्रेयाकरण—रीढि—पं० युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार इनका समय ३००० वि० पू० है। इनका उल्लेख 'काशिका' में वैयाकरण के रूप में है (६।२।३६)। शौनिक—समय ३००० वि० पू०। इनका विवरण 'चरकरंहित।' के टीकाकार जज्झट के एक उद्धरण में प्राप्त होता है। २।२७। गौतम—इनका विवरण 'महाभाष्य' में है जहाँ इन्हें आपिशिल, पाणिनि प्रभृति वैयाकरणों की पंक्ति में बैठाया गया है (६।२।३६)। इस समय गौनम रिचन 'गौतमीशिक्षा' प्राप्त होती है और वह काशी से प्रकाशित हो चुकी है। इन्होंने 'गौतमगृह्यसूत्र' तथा 'गौतमधर्मशास्त्र' की भी रचना की थी। व्याङि—इनके अनेक मतों के उद्धरण 'शौनकीय ऋक्प्रातिशाख्य' में उपलब्ध होते हैं। पुरुषात्तमदेव ने भी गालव के साथ भाषावृत्ति में (६।१।७०) व्याङि के मत का उल्लेख किया है। परम्परा में ये पाणिनि के मामा कहे गए है।

आधारग्रन्थ---संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास- पं॰ युधिहिर मीमांसक ।

प्रातिशाख्य—इन्हें शिक्षा नामक वेदांग का अंग माना जाता है [ दे० वेदांग ]। इनके प्रतिपाद्य विषय हैं— उच्चारण, स्वरविधान, सिन्धि, ह्रस्व का दीर्घ-विधान एवं संहिता-पाठ से सम्बद्ध अन्य विषय। संहिता-पाठ का पद-पाठ के रूप में परिवर्तित होने वाले विषयों का भी वर्णन इनमें होता है। कुछ प्रातिशाख्यों में वैदिक छन्दों का भी वर्णन है। इनका महस्व दो दृष्टियों से अधिक है। प्रथम तो ये भारतीय व्याकरण-

शास्त्र की ऐतिहासिक शृंखला को जोड़ते हैं, द्वितीय इनमें बैदिक संहिताओं के पाठ एवं स्वरूप का वर्णन प्राप्त होता है। प्रातिशाख्यों में ही संस्कृत भाषा का व्याकरण प्रारम्भ होता है। ये स्वयं व्याकरण न होकर व्याकरण-संबंधी कितपय विषयों का विरूपण करते हैं। प्रत्येक वेद के पृथक् पृथक् प्रातिशाख्य प्राप्त होते हैं। 'ऋग्वेद' का प्रातिशाख्य हैं 'ऋकप्रातिशाख्य', 'शुक्लयजुर्वेद' का 'वाजसनेयिप्रातिशाख्य'। तैंतिरीय-संदिता' के प्रातिशाख्य का नाम 'तैत्तिरीय प्रातिशाख्य' है। सामवेदीय प्रातिशाख्यं की संख्या दो है— 'पृष्वसूत्र' एवं 'ऋक्तन्त्र'। 'अथवंवेद' के भी दो प्रातिशाख्य हैं— 'योन नीया चनुरध्यायिका' तथा 'अथवंवेद प्रातिशाख्य'। जिपशुंक्त सभी प्रातिशाख्यों के विवरण इस शोक में प्रस्तृत किये गए हैं।

शियदर्शिका—यह हर्षवर्धन रचित नाटिका है [दे० हर्षवर्धन]। इसमें चार अंक हैं तथा इसका नामकरण इसकी नायिका श्रियदशिका के नाम पर किया गया है । इसकी कथावस्तु गुणान्च की 'बृहत्कथा' से ली गयी है तथा रचनाशैली पर महाकवि कालिदास कृत 'मालविकाग्निमित्र' का प्रभाव है । इसमें कवि ने वत्स-नरेश महाराज उदयन तथा महाराज हढ़वर्मा की दुहिता प्रियदर्शिका की प्रणय-कथा का वर्णन किया है। नाटिका के प्रारम्भ में कंचुकी विनयवसु दृढवर्मा का परिचय प्रस्तृत करता है। इसम यह मूचना प्राप्त होती है कि हढ़वर्मा ने अपनी राजकुमारी त्रियदशिका का विवाह कौशाम्बीनरेश वत्सराज के साथ करने का निश्चय किया था, पर कॉलगनरेश की ओर से कई बार प्रियदशिका की याचना की गयी थी। कॉलगनरेश दृढ़वर्मा के निश्चय मे बुद्ध होकर उसके राज्य में विद्रोह कर देता है और दोनों पक्षों में उप संग्राम होने लगता है। कलिंगनरेश हढ़वर्मा को बन्दी बना लेता है, किन्तु हडवर्मा की पुत्री प्रियद्शिका की रक्षा कर कंचुकी उसे वत्सराज उदयन के प्रासाद मे पहुंचा देता है और वहाँ वह महारानी वासवदत्ता की दासी के रूप में रहने लगती है। उसका नाम आरण्यका रखा जाता है। द्वितीय अंक में वासवदत्ता के निमित्त पुष्पावचय करती हुई आरण्यका के साथ सहमा उदयन का साक्षास्कार होता है तथा दोनों एक दूसरे के प्रति अनुरक्त हो जाते हैं। जब प्रियदिशका रानी के लिए कमल का पुल तोड़ रही है उसी समय भौरों का झुण्ड आता है और उनके भय से वह बेचेन हो उठती है। तत्क्षण विदूषक के साथ भ्रमण करता हुआ राजा आता है और लताकूब्ज में में इराने वाले भ्रमरों को दूर कर देता है। यहीं से दोनों में प्रथम प्रेम के बीज का वपन होता है। प्रियदिशका की सखी दोनों को एकाकी छोड़कर चली जाती है और वे स्वतन्त्रतापूर्वक वार्तालाप करने का अवसर प्राप्त करते हैं। तृतीय अंक में उदयन एवं प्रियद्शिका की परस्पर अनुरागजन्य व्याकुलता का दृश्य उपस्थित किया गया है। लोक के मनोरंजन के लिए तथा वासवदत्ता के विवाह पर आधृत रूपक के अभिनय की व्यवस्था राजदरबार में की जाती है। नाटक में बत्सराज उदयन स्वयं अपनी भूमिका अदा करते हैं एवं आरण्यका वासवदत्ताका अभिनय करती है। यह नाटक केवल दर्शकों के मनोरंजन का साधन न बन कर वास्तविक

हो जाता है और सबों पर राजा और आरण्यका की प्रीति प्रकट हो जाती है। वासवदत्ता सारे रहस्य को जान कर कोधित हो उठती है। चतुर्थ अंक में प्रियदिशका ( आरण्यका ) रानी वासवदत्ता द्वारा बन्दी बनाकर कारागार में डाल दी जाती है। इसी बीच रानी की माता का एक पत्र प्राप्त होता है कि उसके मौसा हढ़वर्मा किंग-नरेश के यहाँ बन्दी हैं। रानी दु: खित हो जाती है, पर राजा उसी समय आकर उसकी चिन्ता दूर कर देता है कि उसने किंत्रा को नष्ट कर हट्वर्मा को छुड़ाने के लिए अपनी सेना भेज दी है। इसी बीच विजयसेन कलिंग को परास्त कर हेंद्वर्मा के कंचुकी के साथ प्रवेश करता है और कंचुकी राजा को बधाई देता है। वह राज-कुमारी प्रियदर्शिका को न पाये जाने पर दःख प्रकट करता है। तत्क्षण यह सूचना प्राप्त होती है कि आरण्यका ने विषपान कर लिया है। वह शीघ्र ही रानी द्वारा राजा के पास मेंगवायी जाती है क्योंकि वह मन्त्रोपचार से विष का प्रभाव दूर कर देते हैं। मृतप्राय आरण्यका के उपस्थित होने पर कंचुकी उमे पहचान कर अपने स्वामी की पुत्री घोषित करता है। मन्त्रोपचार मे वह स्वस्थ हो जाती है तथा रानी वामवदत्ता प्रसन्न होकर उसका हाथ राजा के हाथ में दे देती है। भरतवाक्य के पश्चात् नाटिका की समाप्ति हो जाती है। इस नाटिका में श्रृंगाररस की प्रधानता है और इसका नायक उदयन धीरललित है।

वाणभट्ट-महाकवि बाणभट्ट संस्कृत के सर्वश्रेष्ठ कथाकार एवं संस्कृत गद्य के सार्वभीम सम्राट् हैं। सुबन्धु द्वारा प्रवतित कृत्रिम गद्यशैली का प्रौढ़ एवं स्निग्ध रूप इनकी रचना में प्राप्त होता है। संस्कृत के सभी साहित्यकारों में एकमात्र बाण ही ऐसे कवि हैं, जिनके जीवन के सम्बन्ध में पर्याप्त रूप से प्रामाणिक सामग्री उपलब्ध होती है। इन्होंने 'हर्षंचरित' की पस्तावना एवं 'कादम्बरी' के प्रारम्भ में अपना परिचय दिया है। इनके पूर्वंज सोननद के निकटम्थ प्रीतिकृट नामक नगर के निवासी थे। कतिपय विद्वानों के अनुसार यह स्थान बिहार प्रान्त के आरा जिले में 'पियरों' नामक ग्राम है तो कुछ कुछ विद्वान् गया जिले के 'देव' नामक स्थान के निकट पिट्रो नामक ग्राम को मानते हैं। बाण का कुल विद्वता एवं पाण्डित्य के लिये विख्यान था। ये वात्स्यायनगोत्रीय बाह्मण थे। इनके प्राचीन पूर्वं का नाम कृवेर था, जो प्रसिद्ध कर्मकाण्डी एवं वेद के विद्वान् थे। इनके यहाँ छात्र यजुर्वेद तथा सामवेद का पाठ किया करते थे। कुबेर के चार पुत्र हुए-अच्युत, ईशान, हर तथा पाशु-पत । पाज्ञपत के पुत्र का नाम अर्थपित था और अर्थपित के ग्यारह पुत्र थे जिनमें चित्रभान के पुत्र बाणभट्ट थे। इनकी माता का नाम राजदेवी था। बाल्यावस्था में ही इनकी माता का देहान्त हो चुका था और पिता द्वारा इनका पालन-पोषण हुआ। चौदह वर्ष की उम्र में इनके पिता की मृत्यु हुई और योग्य अभिभावक के संरक्षण के अभाव में ये अनेक प्रकार की शैशवोचित चपलताओं में फर्स गए और देशाटन करने के लिए निकले। इन्होंने अनेक गुरुकुलों में विद्याध्ययन किया एवं कई राज-कुलों को भी देखा। विद्वता के प्रभाव से इन्हें महाराज हर्षवर्धन की सभा में स्थान

मिला। कुछ दिनों तक वहाँ रहकर ये अपनी जन्मभूमि में आये और इन्होने लोगों के आग्रह पर 'हर्षचरित' की रचना कर महाराज हर्षंचर्धन की जीवन-गाथा मुनाई। 'हर्षचरित' की रचना करने के बाद इन्होंने अपने महान् ग्रन्थ 'कादम्बरी' का प्रणयन किया किन्तु इनके जीवन काल में यह ग्रन्थ पूर्ण न हो सका। उनकी मृत्यु के पश्चात् उनके पुत्र ने 'कादम्बरी' के उत्तर भाग को पूरा किया और पिता की शैली में ही ग्रन्थ की रचना की। कुछ विदानों का यह भी कहना है कि कई स्थलों में बाण-तनय ने अपने पिता से भी अधिक प्रौढता प्रदिश्ति की है। बाण की सन्ति के सम्बन्ध में किसी प्रकार का उल्लेख नहीं है। धनपाल की 'तिलकमञ्जरी' में बाण-तनय पुलिश्च का वर्णन है जिसके आधार पर विद्वानों ने इसका नाम पुलिनभट्ट निश्चित किया है। केवलोऽपि स्फुरन् बाणः करोति विमदान् कवीन्। कि पुनः क्लूप्तसन्धानः पलिन्श्चकृतमन्निधः॥

'कादम्बरी के उत्तर भाग में बाणतनय ने पुस्तक-रचना के सम्बन्ध में अपना विचार व्यक्त किया है। इसने बताया है कि पिता के स्वर्गवासी होने पर उनका कथा-प्रबन्ध अपूर्णं रह गया जिसमे सहृदय अत्यन्त दुःखित हुए। सज्जनों के दुःख को देखकर मैंने इसका लेखन प्रारम्भ किया है, कवित्व के दर्प से नहीं। पिता जी के प्रभाव से ही मैं उनकी तरफ से लिख सका हैं। 'कादम्बरी' का स्वाद लेकर तो मैं बिलकुल मतवाला हो गया हूँ। याते दिवं पितरि तद्वचसव सार्धं विच्छेदमाप भूवि यस्तु कथाप्रबन्धः । दुः खं सतां तदसमाप्तिकृतं विलोक्य प्रारब्ध एष च मया न कवित्व-दर्पात् ॥ गद्ये कृतेऽपि गुरुणा त् तदान्तराणि यन्निगैतानि पितुरेव स मेऽनुभावः । + + + कादम्बरीरसभरेण समस्त एवं मत्तो न किञ्चिदिष चेतयते जनोऽयम् । भीतोऽिम यन्न रसवर्णविविज्ञितेन तच्छेषमात्मवचसाप्यनुसंदधानः ॥ बाणकृत प्रसिद्ध तीन ग्रन्थ हैं---'हर्षचरित', 'कादम्बरी' एवं 'चण्डीशतक'। 'हर्पचरित' में आठ उच्छवास हैं और इसमें महाराज हर्षवर्धन की जीवन-गाथा वर्णित है। यह संस्कृत की सर्वाधिक प्राचीन आख्यायिका है दि० हर्षंचरित । कादम्बरी की कथा काल्पनिक है और शास्त्रीय दृष्टि से इसे कथा कहा जाता है [दे कादम्बरी]। 'चण्डीशतक' में किव ने स्नम्धरा छन्द में भगवती दुर्गा की स्तृति एक सी पदों में लिखी है। इनकी अन्य दो कृतियां भी प्रसिद्ध है—'पार्वती-परिणय' और 'मुकुटताडितक' पर विद्वान् इन्हें किसी अन्य बाणभट्ट नामधारी छेखक की रचना मानते हैं। बाणभट्ट के सम्बन्ध में अनेक कवियों की प्रशस्तियाँ उपलब्ध होती हैं, उनका विवरण इस प्रकार है-

(१) जाता शिलण्डिनी प्राग् यथा शिखण्डी तथावगच्छामि । प्रागल्भ्यमधिक-मार्प्नुं वाणी वाणो बभूवेति ॥ आर्यासप्तशती ३७ । (२) वाणस्य हर्षचरिते निशिता-मुदीक्ष्य शक्ति न केऽत्र कवितास्त्रीमदं त्यजन्ति । मान्द्यं न कस्य च कवेरिह कालिदास-वाचां रसेन रसितस्य भवत्यभृष्यम् ॥ (३) वागीश्वरं हन्त भजेऽभिनन्दमर्थेश्वरं वाक्पतिराजमीडे । रसेश्वरं स्तौमि च कालिदासं बाणं तु सर्वेश्वरमानतोऽस्मि ॥ उदय-सुन्दरी—सोड्ढल । (४) कादम्बरीसहोदर्या सुध्या वै बुधे हृदि । हर्षाख्यायिकयाऽख्या- यि बाणोऽब्धिरिव लब्धवान् ॥ तिलकमंजरी-२७। (१) सहपंरिचता शक्वद्ध्वतकादम्बरीस्यदा। बाणस्य वाण्यनार्येव स्वच्छन्दा चरित क्षितो।। राजशेखर सूण्मुण ४।६१। (६) बाणेन हृदि लग्नेन यन्मन्दोऽिष पदक्रमः। भवेन् (प्रायः) किविकुरङ्गाणां चापलं तत्र कारणम् ॥ राजशेखर सूण्मुण ४।६७। (७) दिण्डन्युपस्थिते सद्यः कवीनां कम्पतां मनः। प्रविष्टे त्वान्तरं बाणे कण्ठे वागेव रुद्ध्यते ॥ हिरहर, सुमाण ११। (६) युक्तं कादम्बरीं श्रुत्वा कवयो मीनमाश्रिताः। बाणध्वनावनध्यायो भवतीति स्मृतियंतः॥ सामेश्वर, कीण्कीण्डिश्र। (९) उच्छ्वासोऽिष न निर्याति बाणे हृदयवितिन। कि पुनिवकटाद्योर-पदबन्धा सरस्वती॥ सुण्यत्याति ५०।२३ (१०) याहण् गद्यविधी बाणः पद्यबन्धे न ताहशः। गन्यां गन्यामियं देवी विचित्रा हि सरस्वती। सरस्वतीकण्डाभरण-२।२०। बाणभट्ट का समय महाराज हर्पवर्धन का शासन-काल-६०।० ई० मे ४८८ ई० तक है।

बाणभट्ट अत्यन्त प्रतिभाशाली साहित्यकार हैं। इन्होंने 'कादम्बरी' की रचना कर संस्कृत कथा-साहित्य में युग-प्रवर्त्तन किया है। बाण की वर्णन-शैली अत्यन्त निपूण है और ये कृत्रिम आलंकारिक शैली के पक्षधर हैं। 'हर्पचरित' की प्रस्तावना में इनकी दौरी सम्बन्धी मान्यता का पता चलता है। इनके पूर्व बन्नोदिनरहित स्वभाग बोक्तिपूर्ण रचनाएँ प्रचित्रन थीं जिसे इन्होंने हेय दृष्टि से देखा है और उन्हें 'असंख्य-दवान<sup>7</sup> की संज्ञा दी छ। इनके अनुसार आदर्श ∴द्य-शेठी में 'तूतन एवं चमत्कारपूर्ण अर्थ, मुरुचिपूर्ण स्वभावोक्ति, सरल इलेप, स्पष्टकप में प्रतीत होने वाला रस तथा अक्षरों की दृदयन्थना' आवश्यक है । नवाऽथीं जातिरग्राम्या २लेपोऽवित्रष्टः स्फुटो रसः । विकटाक्षरबन्धरूच कृत्स्नमेकत्र दुष्करम् ।। ७ हर्षचरित प्रस्तावना । बाण ने अपने कथा-काव्य में इन तत्त्वों का पूर्णराप से पालन किया है। इनमें चित्रग्नाहिणी बुद्धि एवं नवीन उद्भावना की अपूर्व क्षमता थी। इन्होंने चित्र की भाँति प्रत्येक विषय का वर्णन किया है। अपनी सूक्ष्मदिशका शक्ति के द्वारा प्रस्तृत किये गए चित्र के प्रत्येक हश्य का सांगींपांग चित्रण करने में बाण अपनी सानी नहीं रखते। इनके वर्णन संस्कृत काव्य की निधि है। धनपाल ने इन्हें अमृत उत्पन्न करने वाला गम्भीर समुद्र कहा है। ''बाण वर्णनात्मक शैंछी के धनी है। ... वाण के वर्णन ही उनके काव्य की निधि हैं। इन वर्णनों से उकताना ठीक नहीं। इनके भीतर पैठकर युक्ति मे इनका रस लेन। चाहिए। जब एकबार पाठक इन वर्णनों को अण्वीक्षण नी युक्ति से देखता है तो उनमें उसे रुचि उत्पन्न हो जाती है, एवं बाण की अक्षरा-डम्बरपूर्ण शैली के भीतर छिपे हुए रसवाही सोते तक पहुँच जाता है। उस समय यह इच्छा होती है कि किव ने अपने वर्णन के द्वारा चित्रपट पर जो चित्र लिखा है उसकी प्रत्येक रेखा सार्थक है और चित्र का समग्र रूप प्रस्तृत करने में सहायक है। जिस प्रकार रङ्गबल्ली की विभिन्न आकृतियों से भूमि सजाई जाती है उसी प्रकार बाण ने अपने काव्य की भूमि का मण्डन करने के लिए अनेक वर्णनों का विधान किया है। महाप्रतिभाशाली इस लेखक ने अपनी विशेष प्रकार की इलेप्ममयी वर्ण-

नात्मक शैली के द्वारा जो हमें कुछ दिया है वह पर्याप्त है और उसके लिए हमें उनका कृतज्ञ रहना चाहिए।'' डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल-हर्पचरित एक सांस्कृतिक अध्ययन (प्रथम संस्करण) पृ॰ २।

बाण की गद्यशैली तीन प्रकार की है—दीर्घं मासवती, अल्पसमासवती एवं समासरहित । इन्हें क्रमश: उत्कलिका, चूर्णंक एवं आविद्ध कहा गया है । बडे-बड़े वर्णंनों में कवि ने उत्कलिका का प्रयोग किया है । बाण किसी विषय का वर्णंन करते समय विभिन्न अलंकारों का महारा लेकर उसे मौन्दर्यपूर्ण बनाते हैं। इन्होंने विशेष ह्नप मे उपमा, रूपक, उत्प्रेक्षा, विरोधा एवं परिसंख्या अलंकार का प्रयोग किया है। परिसंख्या अलंकार तो इनका अपना अलंकार है। पाइचात्य पण्डित येवर ने बाण की **बै**ली की आलोचना करते हुए इसे उस सघन भारतीय अरण्याणी की तरह कहा <mark>या</mark> जिसमें पद-पद पर अप्रचिति क्लिष्ट शब्द, क्लिप्टपद योजना एवं समासान्त पदों के लम्बे-लम्बे वाक्य विचित्र एव भयंकर जन्तु का रूप धारण कर भय उत्पन्न कर देते हैं। पर सर्वत्र ऐसी बात नहीं है। बाण ने कहीं भी औचित्य का त्याग नहीं किया है। विषय एवं स्थिति के अनुसार इन्होंने छोटे-छ।टे वाक्यों एवं संवादों का भी प्रयोग किया है। इनके गद्य में काव्य की गति विद्यमान है तथा प्रकृति के सूक्ष्म पर्यवेक्षण की शक्ति भी है। हिमालय, अच्छोद सरोवर, महाइवेता का निवास वर्णन एवं कई स्थानों पर संध्या-वर्णन में ( हर्षचिरित एवं कादम्बरी ) इनकी चित्रणकला एवं प्रकृति-प्रेम के दर्शन होते हैं। बाण अपनी वर्णन-चातुरी के लिए प्राचीनकाल से ही प्रसिद्ध रहे हैं और आचार्यों ने इनके इस गुण पर मुग्ध होकर-'वाणोच्छिष्टं जगत् सर्वम्'-तक कह दिया है। उनके आलोचकों ने शैठी की विष्ठुता, अलंकारिक प्रेम, दीर्घवाक्यता समूहीकृत विशेषणों मे समन्वित वाक्यों, दिलष्ट प्रयोग एवं असाधारण तथा अप्रचलित पदावली के प्रयोग की निन्दा की है पर तत्कालीन साहित्य-रूप एवं लेखक की मान्यता को देखते हुए इन दोषों पर विचार करना बाण के साथ अन्याय करना है। बाल अपनी रसप्रवणता कलात्मक सौन्दर्यं, वक्रोक्तिमय अभिव्यंजना प्रणाली तथा सान्ध्रास समासान्त पदावली के प्रयोग के लिए अमर रहेंगे ।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ (हिन्दी)। २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय। ३. संस्कृत सुकवि-समीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय। ३. संस्कृत सुकवि-समीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय। ४. संस्कृत कवि दर्शन—डाँ० भोलाशंकर व्यास। ४. हर्षचिरित एक सांस्कृतिक अध्ययन—डाँ० वासुदेवशरण अग्रवाल। ६. कादम्बरी एक सांस्कृतिक अध्ययन—डाँ० वासुदेवशरण अग्रवाल।

वाणासुरियज्ञय चम्पू — इस चम्पू के प्रणेता वेंकट या वेंकटार्य किव हैं। इनका निवासस्थान सुरिसद्धिगिरि नगर में था और ये श्रीनिवासाचार्य के पुत्र थे। इस चम्पू में छह उल्लास हैं और 'श्रीमद्भागवत' के आधार पर उषा-अनिरुद्ध की कथा विणित है। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण या अट्ठारहवीं शताब्दी का प्रथम चरण है। यह रचना अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२३१९ में प्राप्त होता है। मंगलाचरण का क्लोक इस प्रकार है— श्रीलक्ष्मीकान्तनाभीकमलमधुझरीलोललोलम्बमाला झंकारस्सम्पदोघं दिशतु विधिचतुर्मुख्यु-दीर्णागमानाम्। तादात्म्यं ख्यापयन् यस्स्वरिकरमयः पादपद्मानतानामिन्द्रेशान।दिदेव-प्रवरपरिषदां कामितार्थामरदः॥ १

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

वापूदेव द्वास्त्री—ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ये पूना के निवासा थे। इनका जन्म १६२१ ई० में हुआ था। इनके पिता का नाम सीताराम था। इन्होंने तीन ग्रन्थों की रचना की है—'त्रिकोणमिति', 'बीजगणित' एवं 'अब्यक्तगणित'। भारतीय ज्योतिष एवं पाइचात्य गणिन पर इनका समान अधिकार था और ये दोनों के ही मर्मज माने जाते थे। ये गवर्नमेण्ट संस्कृत कॉलिज में अध्यापक थे। इनका निधन १०९० ई० में हुआ।

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री।

चान्न चित्र- यह महाकि निभास द्वारा रिनत नाटक है। इसमें पाँच अंक हैं तथा 'हारवं शपुराण' के आधार पर श्रीकृष्ण के बालचिरत का वर्णन है। कृष्ण-जन्म में लेकर कंस-वध तक की घटना दी गयी है। प्रथम अंक में कृष्ण-जन्म का वर्णन एवं वामुदेव द्वारा उन्हें गोकुल (नन्द के यहाँ) पहुंचाने का उल्लेख है। प्रारम्भ में नारद जी रंगमंच पर आकर श्रीकृष्ण का दर्शन करते है। द्वितीय अंक में कंस द्वारा यशोदा की कन्या को पत्थर पर पटकने तथा तृतीय में पूतना, केशी, शकट तथा धेनुक आदि दानवों के वध का वर्णन है। चतुर्थं अंक में कृष्ण द्वारा कालियनाग को यमुना से भगाने तथा पंचम में कृष्ण-बलराम दोनों भाइयों द्वारा चाणूर, मुश्कि से मल्लयुद्ध होने एवं दोनों भाइयों द्वारा उनके मारने का वर्णन है। इसी अंक में कंस का वध विणत है। इस नाटक में वीरस की प्रधानता है और अरिष्ठ, चाणूर एवं कंस का रंगमंच पर ही वध दिखलाया गया है। यह विषय नाट्यशास्त्रीय व्यवस्था के अनुसार निषद्ध है। इसमें किंव ने श्रीकृष्ण के जन्म के समय कई अलेंकिक घटनाओं का वर्णन किया है।

बालरामायण — यह राजशेखर कृत दस अंकों का महानाटक है। इस नाटक की रचना किव ने निर्भयराज के लिए की थी। रामकथा के आधार पर इसकी रचना हुई है तथा सीता-स्वयंवर से लेकर राम के अयोध्या प्रत्यागमन तक की कथा का वर्णन है। प्रथम अंक का नाम 'प्रतिज्ञापीलस्त्य' है। इस अंक में रावण का सीता-स्वयंवर में जनकपुर जाने तथा सीता के साथ विवाह करने की प्रतिज्ञा का वर्णन है। वह महाराज जनक से सीता को प्राप्त करने के लिए पार्थना करता है किन्तु जनक उत्तरा इस प्रस्ताव के अस्वीकृत हो जाने के पश्चात् कोधाभिभूत होकर चला जाता है। दिनीय अंक को 'रामरावणीय' कहा गया है। इसमें रावण द्वारा अपने सेवक मायामय को परशुराम के पास भेजने का वर्णन है। रावण का प्रस्ताव सुनते ही परशुराम कोध स आगवबूला होकर उस पर बरस पड़ते हैं और उससे युद्ध करने को उतारू हो जाते हैं;

किन् किसी प्रकार युद्ध टल जाता है। तृतीय अंक को 'लङ्केश्वर अंक' की अभिधा प्राप्त है। इस अंक में सीता को प्राप्त नहीं करने के कारण दूःखित रावण को प्रसन्न करने के लिए सीना-स्वयंवर की घटना को रंगमंच पर प्रदक्षित किया जाता है। जब राम द्वारा धनुषर्थंग एवं सीता के वरण का दृश्य दिखाया जाता है तो उसे देखकर रावण कोधित हो ठता है; पर वास्तविक स्थिति को जानकर उसका कोध शमित हो जाता है । चतुर्थ अंक को 'भागव भंग' अंक कहा गया है । इसमें राम-परशुराम के संघर्ष का वर्णन े। देवराज इन्द्र मातिल के साथ परशुराम-राम-संघर्ष की आकाश से देखते हैं और राम की विजय पर प्रसन्न होते हैं। पंचम अंक का नाम 'उन्मत्त-दशानन' अंक है। इस अंक में सीता के वियोग में रावण की व्यथा वर्णित है। वह सीता की काष्ठ-प्रतिमा बनाकर मन बहलाते हुए दिखाया गया है। षष्ठ अंक 'निर्दोष दशरथ' के नाम से अभिहित है। इस अंक में शूर्पणखा तथा मायामय अयोध्या को कैंकेयी और दशरथ का रूप धारण करते हुए दिखाया गया है। इन्हीं के द्वारा राम के वन-गमन की घटना प्रदर्शित की गयी है। रत्नशिखण्ड द्वारा राजा दशरथ को राम बनदास की घटना का ज्ञान होता है। सप्तम अंक 'असमपराक्रम' के रूप में कथित है। इसमें राम और समुद्र के संवाद का वर्णन है। समुद्र के किनारे बैठे हुए राम के पास रःवण द्वारा निर्वासित उसका भाई विभीषण आकर मिलता है। तत्परचान् समुद्र पर सेतु बाँधा जाता है और राम लंका में प्रवेश करते है। अष्टम अंक को 'वीर-विलास' कहा गया है। इस अंक में राम-रावण का धमासान युद्ध वर्णित है। मेघनाद तथा कुम्भक र्णमारे जाते है और रावण, माया के द्वारा, राम की सेना के समक्ष सीता का कटा हुआ मस्तक फेंक देता है। पर वह सफल नहीं हो पाता। नवम अंक में रावण का वध वर्णित है। अन्तिम अंक का नाम 'सानन्द रघुनाथ' है। इसमें सीता की अग्निपरीक्षा एवं विजयी राम का पूष्पक विमान द्वारा अयोध्या आगमन का वर्णन है। सकल अयोध्यावासी राम का का स्वागत करते हैं और रामचन्द्र का राज्याभिषेक किया जाता है।

इस नाटक में किव ने कथानक का अनावश्यक विस्तार किया है। राम से सम्बद्ध घटनाओं की अपेक्षा रावण से सम्बद्ध घटनाएँ अधिक है। सम्पूर्ण गन्थ में स्रग्धरा एवं शादूंळविकी। इत छन्दों का अधिक प्रयोग है। यह ग्रन्थ नाट्यकळा की दृष्टि से सफळ नहीं है पर काव्यत्व के विचार से महत्त्वपूर्ण है। कार्योन्वित की योजना अत्यन्त सफळता के साथ की गयी है किन्तु कथानक में गत्यात्मकता का अभाव है।

वाल्रचन्द्रसूरी—(१३ शतक) इन्होंने 'वसन्तविलास' नामक महाकाव्य का प्रणयन किया है। इसमें राजा वस्तुपाल का जीवनचरित विणत है, जिसे किव ने उनके पुत्र (वस्तुपाल) के मनोरंजनार्थ लिखा था। प्रबन्धचिन्तामणि के अनुसार यह काव्य वस्तुपाल को इतना अधिक रुचिकर हुआ कि उन्होंने इस पर किव को एक सहस्र मुवर्ण मुद्राण दीं तथा उन्हें आचार्य पर अभिषक्त किया।

बाष्कलमन्त्रोपनिषव् -- यह नव-प्राप्त उपनिषद् है। इसकी एकमात्र पाण्डुलिपि

माङ्यार पुस्तकालय में उपलब्ध है। इसे 'ऋग्वेद' की बाष्कल शाखा का अंश माना गया है जो सम्प्रति अप्राप्य है। इसमें कुल २५ मन्त्र हैं और आत्म-तत्त्व का प्रतिपादन ही इसका प्रधान लक्ष्य है।

आधारग्रंथ —वैदिक संशोधन मण्डल, पूना से अष्टादश उपनिषद् के अन्तर्गेत प्रकाशित ।

विरुद्धण—ये काश्मीरी किव हैं जिन्होंने 'विक्रमांकदेवचरित' नामक ऐतिहासिक महाकाव्य की रचना की है। इसमें १८ सगं हैं तथा किव के आश्रयदाता विक्रमादित्य के पूर्वजों के शीर्य एसं पराक्रम का वर्णन है। चालुक्यवंशीय राजा विक्रमादित्य षष्ठ दक्षिण के नृपित थे जिनका समय १०७६—११२७ ई० है। ऐतिहासिक घटनाओं के निदर्शन में बिल्हण अत्यन्त जागरूक रहे हैं। ये वैदर्भी मार्ग के किव हैं। 'विक्रमांक-देवचरित' में वीर रस का प्राधान्य है, पर शृंगार और करुण रस का भी मुन्दर रूप उपस्थित किया गया है। इसके प्रारम्भिक सात सर्गों में मुख्यतः ऐतिहासिक सामग्री भरी पड़ी है। आठवें से ग्यारहवें सर्ग तक राजकुमारी चन्दल देवी का नायक से परिणय, प्रणय-प्रसंग, वसन्त ऋतु का शृङ्कारी चित्र, नायिका का रूप-सौन्दर्य तथा काम-केल आदि का वर्णन है। बारह, तेरह तथा सोलह सर्ग में जलकीड़ा, मृगया आदि का वर्णन तथा चीदहवें एवं पंद्रहवें सर्ग में कीटुम्बिक कलह का उल्लेख है। सत्रहवें सर्ग में चोली की पराजय तथा १८वें में किववंशवृत एवं भारत-यात्रा का वृत्तान्त प्रस्तुत किया गया है। बिल्हण ने राजाओं के यश को फैलाने एवं अपकीर्ति के प्रसारण का कारण किवयों को माना है—

लङ्कापतेः संकुचितं यशो यत् यत् कीर्तिपात्रं रघुराजपुत्रः। स सर्व एवादिकवेः प्रभावो न कोपनीया कवयः क्षितीन्द्रैः॥

इसका सर्वेप्रथम प्रकाशन जी० बूलर द्वारा बी० एस० एस० १४, १८७५ ई० में हुआ। हिन्दी अनुवाद के साथ चौखम्बा विद्याभावन से प्रकाशित।

बुद्ध घोष — ये प्रसिद्ध बौद्ध आचार्य हैं जिन्होंने १० सर्गों में 'पद्य चूड़ामणि' नामक महाकाव्य की रचना की हैं। ये पालिलेख कों तथा बौद्ध धर्म के व्याख्याकारों में महनीय स्थान के अधिकारी हैं। इन्होंने 'विसुद्धिमग्ग' नामक बौद्ध धर्म विषयक ग्रन्थ का प्रणयन किया है तथा 'महावंश' और 'अट्ठकथायें' भी इनके नाम पर प्रचलित हैं। ये ब्राह्मण से बौद्ध हुए थे। इनका समय ४०० ई० के आसपास है। इनके एक ग्रन्थ का चीनी अनुवाद ४८८ ई० में हुआ था।

बुद्धचिरित—इस महाकाब्य के रचियता बौद्ध किव अरुवघोष हैं। सम्प्रित मूल ग्रन्थ १४ सर्गों तक ही उपलब्ध है किन्तु इसमें २६ सर्गे थे जो चीनी एवं तिब्बती अनुवादों में प्राप्त होते हैं। इसका प्रथम सर्ग अधूरा ही मिला है तथा १४ वें सर्ग के ३१ श्लोक तक के ही अंश अश्वघोष कृत माने जाते हैं। प्रथम सर्ग में राजा शुद्धोदन एवं उनकी पत्नी का वर्णन है। मायादेवी ( राजा की पत्नी) ने एक रात को सपना देखा कि एक श्वेत गजराज उनके शरीर में

बुद्धचरित ]

प्रवेश कर रहा है। छुम्बिनी के वन में सिद्धार्थ का जन्म होता है। उत्पन्न बालक ने यह भविष्यवाणी की कि मैं 'जगत् के हित के लिए तथा ज्ञान अर्जन के लिए जन्मा है। 'द्वितीय सर्गे-कुमार की मनोवृत्ति को देखकर राजा ने अपने राज्य को अत्यन्त सुखकर बनाकर उनके मन को (सिद्धार्थ को) विलासिता की ओर लगाना चाहा तथा वन में चले जाने के भय से उन्हें सुसज्जित महल में रखा। तृतीय सर्गे— उद्यान में एक वृद्ध, रोगी एवं मुदें को देखकर कुमार के मन में वैराग्य की उत्पत्ति होती है। इसमें उनकी वैराग्य-भावना का वर्णन है दि० अश्वघोष । चतुर्थ सर्ग-नगर एवं उद्यान में पहुंच कर सुन्दरी स्त्रियों द्वारा कुमार को मोहने के प्रयत्न पर कुमार का उनसे प्रभावित न होना । पंचम सर्गं—वनभूमि देखने के लिए कुमार का गमन तथा वहाँ उन्हें एक श्रमण का मिलना। नगर में प्रवेश करने पर कुमार का गृह-त्याग का संकल्प एवं महाभिनिष्क्रमण । षष्ठ सर्ग-कुमार द्वारा छन्दक को लौटाया जाना। सप्तम सर्ग-गौतम का तपोवन में प्रवेश तथा कठोर तपस्या में संलग्न होना। अष्टम सर्ग--कंथक नामक घोड़े पर छन्दक का कपिलवस्तु लौटना, कपिलवस्तुवासियों तथा यशोधरा का विलाप। नवम सर्ग-राजा द्वारा कुमार का अन्वेषण तथा कुमार का नगर न छौटना। दशम सर्ग—बिम्बसार का कुमार को कपिछवस्तु लीटने का आग्रह करना। एकादश सर्गं—राजकुमार का राज्य एवं सम्पत्ति की निन्दा करना एवं नगर में जाने से इन्कार करना । द्वादेश सर्ग-राजकुमार का अराड मुनि के आश्रम में जाना तथा अराड का अपनी विचारधारा का प्रतिपादन करना जिसे मानकर गौतम के मन में असंतोष होना। तत्पश्चात् कठोर तपस्या में लग जाना तथा नन्दबाला से पायस की प्राप्ति । त्रयोदश सर्ग-मार (काम) का बृद्ध की तपस्या में बाधा डालना तथा उसे पराजित होना । चतुर्दश सर्ग में गौतम को बुद्धत्व की प्राप्ति । शेष सर्गों में धर्मचक-प्रवर्तन तथा बुद्ध का अनेक शिष्यों को दीक्षित करना, पिता-पुत्र का समागम, बुद्ध के सिद्धान्तों एवं शिक्षा का वर्णन तथा निर्वाण की प्रशंसा की गयी है। बृद्धचरित में काव्य के माध्यम से बीद्ध धर्म के सिद्धान्तों का प्रचार किया गया है। विशुद्ध काव्य की दृष्टि से प्रारम्भिक पाँच सर्ग, अष्टम एवं त्रयोदश सर्गं के कुछ अंश अत्यन्त सुन्दर हैं।

इसका हिन्दी अनुवाद सूर्यनारायण चौधरी ने किया है।

बूलर जे० जी० — जमंनी के प्राच्यविद्या-विशारद । इनका जन्म जमंनी में १९ जुलाई १८३७ को हुआ था । इनके पिता एक साधारण पादरी थे जो हनोबर राज्य के अन्तगंत बोरलेट नामक ग्राम के निवासी थे। पादरी की सन्तान होने के कारण शैशवकाल से ही ये धार्मिक रुचि के व्यक्ति हुए । उच्च शिक्षा प्राप्त करने के लिए ये गार्टिजन विश्वविद्यालय में प्रविष्ठ हुए जहाँ उन्होंने संस्कृत के अनूदित ग्रन्थों का अध्ययन किया । इन्होंने १८५८ ई० में डाक्ट्रेट की उपाधि प्राप्त की और भारतीय विद्या के अध्ययन में निरत हुए । आधिक संकट रहने पर भी अपनी ज्ञानिपपासा के उपशमन के लिए इन्होंने बड़ी लगन के साथ भारतीय

हस्तिलिखित पोथियों का खोजकार्य प्रारम्भ किया। इस कार्य के लिए वे पेरिस. लंदन एवं आक्सफोर्ड के डिण्डिया आफिस स्थित विशाल ग्रन्थागारों में रखी गयी सामग्रियों का आलोड़न करने के लिए गर्छ। संयोगवद्म, इन्हें लंदन में मैं इसमूलर का साक्षात्कार हुआ और इन्हें इस कार्य में पर्याप्त सहायता प्राप्त हुई। लन्दन में ये विडसर के राजकीय पुस्तकालय में सह-पुस्तकालयाध्यक्ष के रूप में नियुत्त हुए तथा अन्ततः गाटिजन विश्वविद्यालयं के पुस्तकालयं में सह-पुस्तकाध्यक्ष के रूप में इनकी नियुक्ति हुई । भारतीय विद्या के अध्ययन की उत्कट अभिलापा का कारण ये भगरत आए और मैक्समूलर की संस्तृति के कारण बम्बई के तत्कालीन जिक्षा विभाग के अध्यक्ष हार्बंड महोदय ने इन्हें बम्बई शिक्षा-विभाग में स्थान दिया, जहाँ ये १८६३ ई० से १८८० तक रहे। विश्वविद्यालय का जीवन समाप्त करने के बाद इन्होंने लेखन-कार्य में अपने को लगाया और 'ओरिएण्टल ऐंड ऑक्सीडेंट' नामक पत्रिका में थापा-विज्ञान तथा वेदिकशोध-विषयक निवन्ध लिखने लगे । इन्होंने 'बम्बई संस्कृत-सीरीज' की स्थापना की और वहाँ से 'पंचतन्त्र,' दशकुमारचरित' तथा विक्रमांकदेवचरित' का सम्पादन कर उन्हें प्रवाशित कराया । इन्होंने १८६० ई० में सर रेमांडवेस्ट नामक विद्वान् के सहयोग से 'डाउजेस्ट आफ (हन्दू ला' नामक प्रस्तक का प्रणयन किया। इन्होंने संस्कृत हस्तलिखित पोथियों की खोज का कार्य अञ्चण्ण रखा और १८६८ ई० में एतदर्थ गासन की ओर से बंगाल, बम्बई और मद्रास में संस्थान खुलवाया। डॉ॰ कीलहानं, बूलर, पीटर्गन, भाण्डारकर एवं बर्नेल प्रभृति विद्वान भी इस कार्य में लगे। बुलर को बम्बई काला का अध्यक्ष बनाया गया। बुलर ने लगभग २३०० पोथियों को खोजकर उनका उद्घार किया । इनमें से कुछ पोथियाँ एलिफिसटन कालेज के पुस्तकालय में रखी गयीं, कुछ बलिन विश्वविद्यालय मे गयीं तथा कुछ को इण्डिया ऑफिस लाइब्रेरी, लंदन में रखा गया। इन्होंने १८८७ ई० में लगभग ४०० जैन ग्रन्थों के आधार पर जर्मन भाषा में जैनधर्म-विषयक एक ग्रन्थ की रचना की जिसे बहुत प्रसिद्धि प्राप्त हुई । अनेक वर्षी तक अनुसंधान कार्य में निरत रहने के कारण इनका स्वास्थ्य गिरने लगा, फलतः ये जलवायु सेवन के लिए वायना ( जमनी ) चले गए। वहाँ वायना विश्वविद्यालय मे भारतीय साहित्य एवं तत्त्वज्ञान के अध्यापन का कार्य इन्हें मिला। वहाँ इन्होंने 🖙६ ई० में 'ओरिएंटल इस्टिट्यूट' की स्थापना की और 'ओरिऐंटल जर्नल' नामक पत्रिका का प्रकाशन किया । इन्होंने तीस विद्वानों के सहयोग से 'ऍन्साइक्लोपीडिया आफ इन्डो-आर्यन रिसर्च' का संपादन करना प्रारम्श किया जिसके केवल नौ भाग प्रकाशित हो सके। अपनी मौलिक प्रतिभा के कारण श्रीबूलर विश्वविश्रुत विद्वान् हो गए। एडिनवरा विश्वविद्यालय ने इन्हें डाक्ट्रेट की उपाधि से विभूषित किया। ५ अप्रैल १८९६ ई० में कैस्टैंस झील से नौकाविहार करते हुए ये अचानक जल-समाधिस्थ हो गए । उस समय इनकी अवस्था ६१ वर्ष की थी ।

ब्रह्मगुन्न—गणित-ज्योतिष के सुप्रसिद्ध अ।चार्य। इनका जन्म ५९६ ई० में पंजाब के 'मिल्ननालका' स्थान में हुआ था। इन्होंने 'ब्रह्मस्फुटसिद्धान्त' एवं 'खण्ड-खाद्यक' नामक ग्रन्थों की रचना की है। ये ज्योतिषशास्त्र के प्रकाण्ड विद्वान् एवं बीजगणित के प्रवर्त्तंक माने जाते हैं। इनके दोनों ही ग्रन्थों के अनुवाद अरबी भाषा में हुए हैं। 'ब्रह्मस्फ्रटसिद्धान्त' को अरबी में 'असिन्द हिन्द' एवं 'खण्डखाद्यक' को 'अलर्कन्द' कहा जाता है। आर्यअट्ट के पृथ्वी-चलन सिद्धान्त का खण्डन कर इन्होंने पृथ्वी को स्थिर कहा है। 'त्रह्मस्फुटसिद्धान्त' में २४ अध्याय हैं और 'खण्डखाद्यक' में १०। अपने प्रत्यों में ब्रह्मगुष्त ने अने ह स्थलों पर आर्यभट्ट, श्रीषेण, विष्णूचन्द्र प्रभृति आचार्यों के मत का खण्डन कर उन्हें त्याच्य माना है। इनके अनुसार इन आचार्यों की गणना-विधि से ग्रहों का स्पष्ट स्थान शुद्धरूर में नहीं आता। सर्वप्रथम इन्होंने ज्योतिष तथा गणित के विषयों को पृथक् कर उनक, वर्णन अलग-अलग अध्यायों में किया है। तथा गणित-ज्योतिष की रचना विशेष कम से की है। आर्याष्ट्र का निन्दक होते हुए भी इन्होंने 'खण्डम्बाद्यक' के प्रथम अकि अन्यायों में उनके मत का अनुकरण किया है। इन्होंने ज्योतिप-विषयक तथ्यों के अनिरिक्त बीजगणिन, अंकगणिन एवं क्षेत्रमिति के संबंध में अनेक मोटिक सिद्धान्त प्रस्तृत किये हैं जिनका महत्व आज ती उसी रूप में है। ब्रिह्म-स्फूट सिद्धान्त-मूल एवं छेलक कृत टीका के साथ काशी से प्रकाशित, १९०२-सम्पादक सुधाकर द्विवेदी । मूल तथा आमराजकृत संस्कृत टीका के साथ कलकत्ता से प्रकाशित अंगरेजी अनु० पी० सी० सेनगुप्त, कलकता ।

ब्रह्मगुप्त ]

आधारग्रन्थ—१. भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री, २. भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ० गोरख प्रसाद ।

वृहत्कथा-इसके रचियता गुणाढच थे, जिन्होंने पैशाची भाषा में 'बहुकहा' के नाम से इस प्रन्थ की रचना की है; किन्तु इसका मुल रूप नष्ट हो चुका है। इसका उन्नेख सुबन्ध् दण्डी एवं बाणभट्ट ने किया है, जिससे इसकी प्रामाणिकता की पृष्टि होती है। दशरूपक एवं उसकी टीका अवलोक में भी बृहत्कथा के साक्ष्य हैं। विविक्रमभट्ट ने अपने 'नलचम्पु' तथा सोमदेव ने 'यशस्तिलक' में इसका उल्लेख किया है। कम्बोडिया के एक शिलालेख ( = ७५ ई० ) में गुणाट्य के नाम का तथा प्राकृत भाषा के प्रति उसकी विरक्तता का उल्लेख किया गया है। इन सभी साच्यों के आधार पर गुणाट्य का समय ६०० ई० से पूर्व माना जा सकता है। गुणाढ्य के ग्रन्थ का संस्कृत अनुवाद बृहत्कथा के रूप में उपलब्ध है। गुणाट्य राजा होल के दरबारी कवि थे। सम्प्रति बृहत्कथा के तीन संस्कृत अनुवाद प्राप्त होते हैं---क---बुधस्वामी कृत बृहत्कथा-श्लोक-संग्रह-ये नेपाल निवासी थे। इनका समय प वीं ९ वीं शताब्दी है। ये बृहत्कथा के प्राचीनतम् अनुवादक है । ख---बृहत्कथामंजरी-इसके लेखक क्षेमेन्द्र हैं । यह बृहत्कथा का सर्वोधिक प्रामाणिक अनुवाद है जिसकी क्लोक संख्या ७५०० सहस्र है। ( इसका हिन्दी अनुवाद हो चुका 👵 किताब महल, इलाहाबाद )। इसका समय ग्यारहवीं सदी है । ग— सोमदेवकृत 'कथासरित्सागर'— सोमदेव कावमीर नरेश अनन्त के समसामयिक थे। इन्होंने २४ सहस्र रलोकों में बृहत्कथा का अनुवाद किया है। [ इसका हिन्दी

अनुवाद राष्ट्रभाषा परिषद्, पटना से दो खण्डों में हो चुका है ] सोमदेव की शैली सुन्दर, सरस तथा प्रवाहपूर्ण है।

बृहस्पतिस्मृति-इस ग्रन्थ के रचियता बृहस्पति हैं जो प्राचीन भारतीय अर्थशास्त्रज्ञ माने जाते हैं। 'मिताक्षरा' तथा अन्य भाष्यों में बृहस्पति के लगभग ७०० क्लोक प्राप्त होते हैं जो व्यवहार-विषयक हैं। इनको कौटिल्य ने प्राचीन अर्थशास्त्री के रूप में वर्णित किया है। 'महाभारत' के शान्तिपर्व में (५९, ८०-८५) बृहस्पति को ब्रह्मा द्वारा रचित धर्म, अर्थ एवं काम-विषयक ग्रन्थों को तीन सहस्र अध्यायों में संक्षिप्त करने वाला कहा गया है। महाभारत के वनपर्व में 'बृहस्पतिनीति' का उल्लेख है। 'याजवल्क्यस्मृति' में बृहस्पति 'धर्मवक्ता' कहे गए हैं। 'बृहस्पतिस्मृति' अभी तक सम्पूर्ण रूप में प्राप्त नहीं हुई है। डॉ० जॉली ने इनके ७११ रलोकों का प्रकाशन किया है। इसमें व्यवहार-विषयक सिद्धान्त तथा परिभाषाओं का वर्णन है। उपलब्ध 'बृहस्पतिस्मृति' पर 'मनुस्मृति' का प्रभाव दिखाई पड्ता है और अनेक स्थलों पर तो ये मनु के संक्षिप्त विवरणों के व्याख्याता सिद्ध होते हैं। अपरार्क एवं कात्यायन के ग्रन्थों में बृहस्पति के उद्धरण प्राप्त होते हैं। डॉ॰ पी॰ वी॰ काणे के अनुसार बृहस्पति का समय दो सौ ई० से चार सौ ई० के बीच माना जा सकता है। स्मृतिचन्द्रिका, मिताक्षरा, पराशरमाधवीय, निर्णय-सिन्ध्र एवं संस्कारकौस्तूभ में बृहस्पति के अनेक उद्धरण प्राप्त होते हैं। बृहस्पित के संबंध में अभी तक विद्वान कुछ निश्चित निष्कर्ष पर नहीं पहुंच सके है । अपराक एवं हेमाद्रि ने बृद्धबृहस्पति एवं ज्योतिबृहस्पति का भी उल्लेख किया है। बृहस्पति प्रथम धर्मशास्त्रज्ञ हैं जिन्होंने धन तथा हिसा के भेद को प्रकट किया है।

आधारग्रन्थ- धर्मशास्त्र का इतिहास (खण्ड १) पी० वी० काणे (हिन्दी अनुवाद) ।

चृहद्रारण्यक उपनिषद्—यह उपनिषद् 'शतपथ बाह्यण' की अन्तिम दो शाखाओं से सम्बंध है। इसमें तीन काण्ड एवं प्रत्येक में दो-दो अध्याय हैं। तीन काण्डों को क्रमशः मधुकाण्ड, याज्ञवल्ककाण्ड (मुनिकाण्ड) और खिलकाण्ड कहा जाता है। इसके प्रथम अध्याय में मृत्यु द्वारा समस्त पदार्थों को ग्रस लिए जाने का, प्राणी की श्रेष्ठता एवं मृष्टि-निर्माण संबंधी सिद्धान्तों का वर्णन रोचक आख्यायिका के द्वारा किया गया है। द्वितीय अध्याय में गाग्यं एवं काशीनरेश अजातशत्र के संवाद हैं तथा याज्ञवल्क द्वारा अपनी दो पत्नियों— मैत्रेयी एवं कात्यायनी— में धन का विभाजन कर, वन जाने का वर्णन है। उन्होंने मैत्रेयी एवं कात्यायनी— में धन का विभाजन कर, वन जाने का वर्णन है। उन्होंने मैत्रेयी के प्रति जो दिव्य दार्शानिक सन्देश दिये हैं, उनका वर्णन इसी अध्याय में है। तृतीय एवं चतुर्थ अध्यायों में जनक तथा याज्ञवल्क की कथा है। तृतीय में राजा जनक की सभा में याज्ञवल्क द्वारा अनेक ब्रह्मज्ञानियों का परास्त होना तथा चतुर्थ अध्याय में महाराज जनक का याज्ञवल्क से ब्रह्मज्ञान की शिक्षा ग्रहण करने का उल्लेख है। पञ्चम अध्याय में कात्यायनी एवं मैत्रेयी का आख्यान तथा नानाविध आध्यात्मक विषयों का निष्टपण है जैसे नीतिविषयक, मृष्टिसंबंधी तथा परलेकविषयक। षष्ठ अध्याय में अनेक प्रकार की प्रतीकोपासना एवं पञ्चाप्रि-

विद्या का वर्णन है। इस उपनिषद् के मुख्य दार्शनिक याज्ञवल्क हैं और सर्वंत्र उन्हीं की विचारधारा परिष्ठावित हो रही है। यह ग्रन्थ गद्यात्मक है और इसमें आरण्यक तथा उपनिषद् दोनों ही अंश मिले हुए हैं।

इसमें संन्यास की प्रवृत्ति का अत्यन्त विस्तार के साथ वर्णन तथा एषणात्रय (लोकेषणा, पुत्रेषणा एवं वित्तेषणा) का परित्याग, प्रव्रजन, (सन्यास) और भिक्षाचर्या का उल्लेख है। 'बृहदारण्यक उपनिषद्' में अश्वमेध के रहस्य का विवेचन करते हुए उसे विश्वरूप बताया गया है। प्रथम अध्याय में प्राण को आत्मा का प्रतीक मानकर आत्मा या ब्रह्म से जगत् की मृष्टि कही गयी है और उसे ही समस्त प्राणियों का आधार माना गया है।

आधारग्रन्थ—बृहदारण्यक—गीता प्रेस गोरखपुर का संस्करण (हिन्दी अनुवाद सहित)।

बोधायन धर्मसूत्र-कृष्ण यजुर्वेद के आचार्य बोधायन द्वारा लिखित यह धर्मशास्त्र उनके कल्पसूत्र का अंश है। बौधायन गृद्यसूत्र में इसका उल्लेख है। यह ग्रन्थ सम्पूर्ण रूप में उपलब्ध नहीं है। इसमें आठ अध्याय हैं तथा अधिकांश रलोकबद्ध हैं। इसमें आपस्तम्ब तथा विसष्ठ के अनेक सूत्र अक्षरशः प्राप्त होते हैं। यह धर्मसूत्र 'गौतमधर्मसूत्र' से अर्वाचीन माना जाता है। इसका समय वि० पू० ५०० से २०० वर्ष है । इसमें वींणत विषयों की सूची—धर्म के उपादानों का वर्णन, उत्तर और दक्षिण के विभिन्न आचार व्यवहार, प्रायश्चित्त, ब्रह्मचारी के कत्तंव्य, ब्रह्मचर्य की महत्ता, शारीरिक तथा मानसिक अशौच, वसीयत के नियम, यज्ञ के लिए पवित्रीकरण, मांस और भोजन का निषेधानिषेध, यज्ञ की महत्ता, यज्ञ-पात्र, पुरोहित, याज्ञिक एवं उसकी स्त्री, घी, अन्तदान, सोम तथा अग्ति के विषय में नियम । राजा के कत्तंब्य, पंच-महापातक एवं उनके सम्बन्ध में दण्डविधान, पक्षियों के मारने का दण्ड, अष्ट विवाह, ब्रह्महत्या तथा अन्य पापकर्मों के लिए प्रायश्चित्त का विधान, ब्रह्मचर्य तोड़ने पर ब्रह्मचारी द्वारा सगोत्र कन्या से विवाह करने का नियम, छोटे-छोटे पाप, कृच्छू और अतिकृच्छों का वर्णन, वसीयत का विभाजन, ज्येष्ठ पुत्र का भाग, औरस पुत्र के स्थान पर अन्य प्रति व्यक्ति, वसीयत के निषेध, पुरुष या स्त्री द्वारा व्यभिचार करने पर प्रायश्चित्त, नियोग-विधि, अग्निहोत्र आदि गृहस्थकमं, सन्यास के नियम आदि । | गोविन्दस्वामी के भाष्य के साथ काशी संस्कृत सिरीज से प्रकाशित तथा आंग्ला-नुवाद सेन्नेट बुक्स ऑफ द ईस्ट भाग १४ में ]।

बौद्ध-दर्शन—यह भारत का प्रसिद्ध दार्शनिक सम्प्रदाय है जो बौद्धमतवाद पर आश्रित है। भगवान् बुद्ध ने बौद्धधर्म का प्रवर्त्तन किया था। उनका समय ईसा पूर्व षष्ट शताब्दी माना जाता है पर अनेक विद्वान इन्हें ईसा से १८०० वर्ष पूर्व मानते हैं। (श्री पी० एन० ओक रचित एतद्विषयक निबन्ध दैनिक आयावर्त्तं १९।५।६८) बुद्ध (सिद्धार्थं) का जन्म किपलवस्तु के राजा शुद्धोधन के यहाँ हुआ था। उनकी माता का नाम मायादेवी एवं पत्नी का नाम यशोधरा था। बचपन से ही जरा-मरण के

दुःख को देखकर उनके मन में वैराग्य उत्पन्न हुआ और उन्होंने वन में जाकर तपस्या की तथा सन्यास ग्रहण कर लिया। ज्ञान प्राप्त होने पर उपदेश देकर उन्होंने भिक्षुओं के संघ की स्थापना की तथा 'मागधी' भाषा में अपने मत का प्रचार किया । ८० वर्ष की अवस्था मे उनकी मृत्यु कुशीनगर में हुई तथा उनके अनुयायियों ने उनके मत का प्रचार देश-देशान्तर में किया। गीतम बृद्ध की मृत्यु के पश्चात् उनके उपदेशों को तीन ग्रन्थों में संकल्पित किया गया। उनके उपदेश मौिलक भाषा में हुआ करते थे । ये उपदेश 'सुत्तिपिटक', 'विनयपिटक' एवं 'अभिधम्मपिटक' नामक ग्रन्थों में संगृहीत हैं। प्रथम मे बुद्ध के उपदेश हैं तथा द्वितीय में उनके आचार-सम्बन्धी विचारों का संग्रह है। तृतीय दार्शनिक विचार का ग्रन्थ है। इन्हें ही बौद्धधर्म में त्रिपिटक की अभिधा प्राप्त है। पिटक का अर्थ पिटारी है। यहाँ इसका अभिप्राय नैतिक नियमों की पिटारी में है। कालान्तर में बौद्धधमें दो सम्प्रदायों में बँट गया — हं नयान एवं महायान । हीनयान के मत का निरूपण पालि शाषा में किया गया है, किन्तू महायान का सिद्धान्त संस्कृत में निबद्ध है। इसके आचार एवं तत्त्वज्ञानविषयक ग्रन्थों में नी प्रधान हैं— 'सद्धर्मपुण्डरीक' । हिन्दी अनुवाद के साथ राष्ट्रनाषा परिषद्, पटना से प्रकाशित ), <mark>'प्रज्ञ</mark>ापारमितासूत्र', 'गण्डब्यृहसूत्र', 'दशभूमिकसूत्र', 'रत्नकूट', 'समाधिराजसूत्र', 'सुखावतीव्यूह', मुवर्णंप्रभाससूत्र' तथा 'लंकावतारसूत्र' ।

बुद्ध की शिक्षा- उनका उद्देश्य तर्क के सहारे अध्यात्मवाद की गुत्थियों का सुलझाना न होकर क्लेशबहुल प्रपंच से छुटकारा पाने के लिए आचार के मार्ग का ही निर्देश करना था। आचारशास्त्र के सम्बन्ध में बूद्ध ने चार आर्यसत्यों का विवेचन किया है। संसार का जीवन दुःखपूर्ण है—सर्व दुःखम्, इन दुःलों के कारण विद्यमान हैं--दुःखममूदयः, इन दुःखों मे वास्तविक मुक्ति की प्राप्ति संभव है--दुःखनिरोधः, इस निरोध की प्राप्ति के लिए उचित मार्ग या उपाय ह — दुःखनिरोधगामिनी प्रतिपद । इस प्रकार चार आर्यसत्य हुए--दु:ख की विद्यमानता, उसके कारण की विद्यमानता, रसके निरोध की संभाव्यता एवं उसमें सफलता प्राप्त करने का मार्ग । प्रथम आर्थमत्य के अनुसार जीवन दुःखमय है और संसार में मृत्यु का दुःख सबसे बडा दुःव है जिससे बचना असम्भव है। सभी पदार्थ क्षणिक और नाशवान् हैं। सभी प्रकार के दुःखो से बचने के लिए सबसे अच्छा उपाय यह है कि संसार को ही छोड़ दिया जाय । इससे यह ज्ञात होता है कि बुद्ध ने संसार की सभी वस्तुओं के अन्धकारमय पक्ष पर ही अधिक बल दिया था। दुःख के कारण—भगवान् बुद्ध ने प्रतीत्यसमुत्पाद के अनुसार दुःख के कारण को जानने का प्रयास किया है । इसमें बताया गया है कि संसार में अकारण कोई भी वस्नू नहीं ह प्रत्येक विषय का कारण होता है । अतः कारण के अभाव में दुःख की उत्पत्ति संभव ही नहीं हे। संसार मंदो ही दुःल प्रधान है—जरा और मरण। शरीरधारण करने के कारण ही जरा-मरण का दुःख भोगना पड़ता है, यदि शरीर-धारण न हो तो दोनो ही दुःखो से छुटकारा मिल जा सकता है। तृतीय आयंसत्य हे दुःखनिरोध या निर्वाण। इससे यह प्रकट होता है कि दुःख का कारण होता है और दुःख के कारण

0000 11000 11000 0000 0000 0000 0000

का अन्त हो जाने पर दुःख का भी अन्त निश्चित है। दुःखिनरोध या दुःख के नाश के साधन को ही निर्वाण कहते हैं। इसकी प्राप्ति जीवन के रहते भी संभव है। मोक्ष ही निर्वाण है और जो व्यक्ति मोक्ष प्राप्त कर लेता है उसे अहँत कहते हैं। निर्वाण के द्वारा पुनर्जन्म का अन्त हो जाता है और उसके साथ-ही-साथ दुःख मे भी मुक्ति मिल जाती है। निर्वाण की अवस्था पूर्ण शान्ति, स्थिरता एवं तृष्णाविहीनता की है। चतुर्थ आर्यसस्य है दुःख-निरोध-मार्ग। जिन कारणों से दुःख उत्पन्न होता है यदि उन करणों का ही अन्त कर दिया जाय तो उस उपाय या साधन को निर्वाण का मार्ग कहते हैं। बुद्ध ने ऐसे मार्गो की संख्या आठ मानी है। सम्यक् हिष्ट —वस्तु के यथार्थ स्वरूप पर ध्यान देना। सम्यक् संकल्प —हढ निश्चय पर अटल रहना। सम्यक् वाक् — सत्यभाषण तथा मिथ्या का त्याग। सम्यक् कर्मान्त —अहिंसा, अस्तेय तथा इन्द्रियसंयम। सम्यक् आजीव —न्यायपूर्ण जीविका चलाना। सम्यक् व्यायाम —सद्कर्म करने के लिए सन्तत उद्योग करना। सम्यक् स्मृति —लोश आदि चित्तसंताप से दूर रहना। सम्यक् समाधि —रागद्वेष से रहित चित्त की एक्षायता।

बुढ़ के दार्शनिक विचार—बुढ़ के धर्मोपदेश तीन दार्शनिक विचारों पर अवलिम्बत हैं—प्रतीत्यसमृत्पाद, कर्मक्षणिकवाद तथा आत्मा का अनिस्तत्व। प्रतीत्यसमृत्पाद का अर्थ है 'किसी वस्तु की प्राप्ति होने पर समृत्पाद या अन्य वस्तु की उत्पत्ति'। इसे कारणवाद भी कहा जाता है। इस सिद्धान्त के अनुसार बाह्य अथवा मानस संसार की जितनी भी घटनाएँ होती हैं, उनका कुछ-न-कुछ कारण अवश्य होता है। यह नियम स्वतः परिचालित होता है इसका संचालन किसी चेतनशक्ति के द्वारा नहीं होता। इसके अनुसार वस्तुएँ नित्य नहीं हैं, किन्तु उनके अस्तित्व पर सन्देह नहीं किया जा सकता। उनकी उत्पत्ति अन्य पदार्थों से होती है पर 'उनका पूर्ण विनाश नहीं होता और उनका कुछ कार्य या परिणाम अवश्य रह जाता है'। प्रतीत्यसमृत्पाद मध्यम मार्ग है जो न तो पूर्ण नित्यवाद है और न पूर्ण विनाशवाद। इस हिष्ट से शाश्वतवाद एवं उच्छेदवाद दोनों ही एकांगी हैं।

कर्म प्रतित्यसमुत्पाद के द्वारा कर्मवाद की प्रतिष्ठा होती है। इसके अनुसार मनुष्य का वर्त्तमान जीवन पूर्व जीवन के हो कर्मों का परिणाम है तथा वर्त्तमान जीवन का भावी जीवन के साथ संबंध लगा हुआ है! कर्मवाद यह बनलाता है कि वर्त्तमान जीवन में जो हम कम करेंगे उसका फल नविष्य के जीवन में प्राप्त होगा।

अणि स्वाद — बुद्ध के मत से संसार की सभी वस्तुएँ परिवर्त्तनशील एवं नाशवान् हैं। किसी कारण से ही कोई वस्तु उत्पन्न होती है, अतः कारण के नष्ट होने पर उस वस्तु का शी अन्त हो जाता है। बौद्धदर्शन का अणिकवाद अनित्यवाद का ही रूप है। अणिकवाद का अर्थ बंवल यह नही है कि कोई वस्तु नित्य या शाश्वत नही है, किन्तु इसके अतिरक्त इसका अर्थ यह भी है कि िसी भी वन्तु का अस्तित्व कुछ काल तक भी नहीं रहता, बल्कि एक अण के लिए ही रहता है। अनात्मवाद — मेद्ध शंन में आत्मा का अस्तित्व मान्य नहीं है, अतः इसे अनात्मवादी दर्शन कहते है। यहाँ पर

यह मत मान्य नहीं है कि आत्मा नाम की वस्तु शाश्वत एवं चिरस्थायी है और एक शरीर के नष्ट हो जाने पर वह अन्य शरीर में प्रवेश कर जाता है तथा शरीर का अन्त होने पर भी विद्यमान रहता है। बौद्धदर्शन में परिवर्त्तनशील दृष्ट धर्मों के अतिरिक्त किसी अदृष्ट द्रव्य की सत्ता मान्य नहीं है। बुद्ध ने बताया कि यदि आत्मा को नित्य समझ लिया जाय तो आसक्ति बढ़ेगी और दू:ख उत्पन्न होगा । भ्रान्त व्यक्ति ही आत्मा को सत्य मानते हैं: फलत: उसकी ओर उनकी आमक्ति बढती है।

इंश्वर-बीद्ध-दर्शन में ईश्वर का अस्तित्व स्वीकार नहीं किया गया है तथा ईश्वर की सत्ता मानने वाले सभी आधारों का खण्डन किया गया है। उन्होंने सोचा कि ईश्वर का अस्तित्व स्वीकार करने पर संसार के अच्छे या बुरे कार्यों का कारण उसे मानना होगा और मनुष्य की स्वतन्त्रता नष्ट हो जायगी। ईश्वर को सर्वशक्तिमान् मानने पर उसके द्वारा पापी भी महात्मा बन सकता है, ऐसी स्थिति में चरित्र-निर्माण एवं धार्मिक जीवन के प्रति मनुष्य उदासीन हो जायगा । अतः बुद्ध ने इसका विरोध किया और केवल इसी संसार की सत्ता स्वीकार की। ईश्वर और देवता की कल्पना से मनुष्य निष्क्रिय हो जायगा और सारा उत्तरदायित्व उन्हीं पर छोड़ देगा। उन्होंने कर्म-विधान को ही मान्यता दी जिसके समक्ष सभी देवी-विधान फीके हो जायेंगे। कर्म के बिना संसार का कोई भी कार्य सम्पन्न नहीं हो सकता। उन्होंने बिना किसी शासक दैव के ही मृष्टि की उत्पत्ति संभव मानी है। जिस प्रकार बीज से अंकुर और अंक्र वृक्ष के रूप में परिणत हो जाता है उसी प्रकार सृष्टि का निर्माण स्वतः हो जाता है। उनके अनुसार संसार का कारण स्वयं संसार ही होता है। संसार दु:खमय है अतः इस अपूर्ण संसार का रचियता एक पूर्ण स्रष्टा कैसे हो सकता है ? बौद्ध-दर्शन के सम्प्रदाय-बौद्ध-दर्शन के चार सम्प्रदाय है वैभाषिक, माध्यमिक, सौत्रान्तिक एवं योगाचार ।

वें भाषिक - इसमें संसार के बाह्य एवं आभ्यन्तर सभी पदार्थों को सत्य माना जाता है तथा इसका ज्ञान प्रत्यक्ष के द्वारा होता है। इसे सर्वास्तिवाद भी कहा जाता है। इस सम्प्रदाय का सर्वमान्य ग्रन्थ है कात्यायनीपुत्र कृत 'अभिधर्मज्ञानप्रस्थानशास्त्र'। अन्य ग्रन्थों में बसुवन्ध्र का 'अभिधर्मकोश' प्रसिद्ध है। सौत्रान्तिक—इस मत के अनुसार भी बाह्य एवं आभ्यन्तर दोनों ही पदार्थ सत्य हैं। इसमें बाह्य पदार्थ को प्रत्यक्षरूप से सत्य न मानकर अनुमान के द्वारा माना जाता है। बाह्य वस्तुओं का अनुमान करने के कारण ही इसे बाह्यानुमेयवाद कहते हैं। इस मत के चार प्रसिद्ध आचार्य हैं— कुमारलात, श्रीलात, वसुमित्र तथा यशोमित्र । योगाचार—इसे विज्ञानवाद भी कहते हैं। इस सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक मैत्रेय हैं जिन्होंने 'मध्यान्तविभाग', 'अभिसमयालंकार', 'सूत्रालंकार,' 'महायान उत्तरतन्त्र' एवं धर्मधर्मताविभंग नामक ग्रन्थ लिखे। इस सम्प्रदाय के अन्य प्रसिद्ध आचार्य हैं—दिङ्नाग, धर्मकीति एवं धर्मपाल । इम मत के अनुसार बाह्य पदार्थ असत्य है। बाह्य दिखाई पढ़ने वाली वस्तु तो चित्त की प्रतीति मात्र है। इसमें चित्त या विज्ञान को एकमात्र सत्य माना गया है, इसलिए इसे विज्ञान-

वाद कहते हैं। माध्यमिक— शून्यवाद या माध्यमिक मत के प्रवर्त्तक नागार्जुन थे। इन्होंने 'माध्यमिकशास्त्र' नामक ग्रन्थ की रचना की है। इस मत के अनुसार सारा संसार शून्य है। इसके बाह्य एवं आन्तर सभी विषय असत् हैं। धार्मिक मतभेद के कारण बौद्धधर्म दो सम्प्रदायों में विभक्त हो गया—हीनयान एवं महायान। हीनयान में बौद्धधर्म का प्राचीन रूप सुरक्षित है और यह अनीश्वरवादी है। यह ईश्वर के बदले कर्म एवं धर्म को महत्त्व देता है। इसकी रूपरेखा बुद्धदेव के उपदेशों के ही आधार पर निर्मित है। इसमें बुद्ध, धर्म एवं संघ तीनों पर बल दिया जाता है। इसके अनुसार मनुष्य अपने प्रयत्न से ही निर्वाण की प्राप्ति करता है। महायान—महायान हीनयान की अपेक्षा बड़ा पंथ है और इससे अनेक व्याक्त जीवन के लक्ष्य तक पहुंच सकते हैं। यह उदारपंथियों का सम्प्रदाय था, फलतः इस मत का प्रचार और विस्तार चीन, जापान, कोरिया आदि में हुआ। महायानियों ने परसेवा पर अधिक आग्रह प्रदर्शित किया है। उनके अनुसार मनुष्य का उद्देश्य केवल अपनी मुक्ति न होकर अन्य को भी मुक्ति दिलाने का प्रयत्न होना चाहिए।

आधारग्रन्थ—१. भारतीयदर्शन भाग १— डॉ॰ राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद)।
२. भारतीयदर्शन—पं॰ बलदेव उपाध्याय। ३ बौद्ध-दर्शन-मीमांसा—पं॰ बलदेव उपाध्याय। ४. दर्शन दिग्दर्शन—महापिण्डत राहुल सांकृत्यायन। ४. बौद्धदर्शन—महापिण्डत राहुल सांकृत्यायन। ५. बौद्धदर्शन—महापिण्डत राहुल सांकृत्यायन। ७. बौद्धदर्शन एवं अन्य भारतीयदर्शन भाग १,२—डॉ॰ भरतिसह उपाध्याय। ६. जातककालीन संस्कृति—पं मोहनलाल महतो 'वियोगी' ९. बौद्धधमं और दर्शन—आचार्य नरेन्द्रदेव। १०. बौद्धधमं का उद्भव और विकास—डॉ॰ गोविन्दचन्द्र पाण्डेय। १८. महात्माबुद्ध—श्री धर्मानन्द कौशाम्बी। १२. बौद्धविज्ञानवाद—डॉ॰ राजू (हिन्दी अनुवाद)। १३. जातककालीन भूगोल—डॉ॰ भरतिसह उपाध्याय १४. बौद्धधमं और बिहार—पं॰ हवलदार त्रिपाठी। १५ उत्तर प्रदेश में बौद्धधमं का विकास—श्री नलिनाक्ष दत्त। १६. बौद्धन्याय—हिन्दी अनुवाद—अनु॰ श्री रामकुमार राय।

ब्रह्मपुराण—यह समस्त पुराणों में आद्य या अग्निम पुराण के रूप में परिगणित होता है। 'विष्णुपुराण' एवं स्वयं 'ब्रह्मपुराण' से ही इस कथन की पृष्टि होती है। इसे 'ब्राह्मपुराण' भी कहा जाता है। आद्यं सर्वपुराणानां पुराणं ब्राह्ममुच्यते। अष्टादश पुराणानि पुराणाज्ञाः प्रचक्षते॥ विष्णु ३।६।२० इसमें अध्यायों की कुल संख्या २४५ तथा लगभग चौदह हजार इलोक हैं। पर इलोकों के सम्बन्ध में विभिन्न पुराण भिन्न-भिन्न संख्या प्रकट करते हैं। 'नारदपुराण' में इलोकों की संख्या दस हजार तथा यही संख्या 'विष्णु', 'शिव', 'ब्रह्मवैवर्त्त', 'श्रीमद्भागवत' एवं 'मार्कण्डेयपुराण' में भी है, किन्तु 'मत्स्यपुराण' में तेरह सहस्र इलोक होने की बात कही गयी है। आनन्दाश्रम संस्करण में १३७६३ इलोक हैं। 'लिंग', 'वाराह', 'क्रूमं' एवं 'पष्मपुराण' भी 'ब्रह्मपुराण' की इलोक-संख्या तेरह सहस्र स्वीकार करते हैं। ब्रह्मपुराण के दो विभाग किये गए हैं—पूर्व एवं उत्तर। यह वैष्णवपुराण है। इसमें पुराणविषयक सभी विषयों का

आकलन किया गया है तथा पुराने तीथों के माहात्म्य वर्णन के प्रति विशेष आकर्षण प्रदर्शित किया गया है। प्रारम्श में सृष्टिरचना का वर्णन करने के उपरान्त सूर्य तथा चन्द्रवंश का संक्षिप्त विवरण प्रस्तृत किया गया है और पार्वती उपाख्यान को छगभग २० अध्यायों ( ३०-५० ) में स्थान दिया गया है । प्रथम पाँच अध्यायों में सर्ग और प्रतिसर्गं तथा मन्वन्तर कथा का विवरण है एवं आगामी सी अध्यायों में वंश तथा वंशानुचरित परिकीत्तित हुए हैं। इसमे विणित अन्य विषयों में पृथ्वी के अनेक खण्ड, स्वर्ग तथा नरक. तीर्थ साहात्म्य, उत्कल या ऑण्ड्रदेश स्थित तीर्था—विशेषत. सूर्यपूजा है । 'ब्रह्मपुराण' के बड़े भाग में श्रीकृष्णचरित वर्णित है जो ३२ अध्यायों में समाप्त हुआ है ( १५० से २१२ तक ) । इसके अन्तिम अध्यायों में श्राद्ध एवं धार्मित जीवन के नियम, वर्णाश्रमधर्म, स्वर्गत भोग, नरक के दुःख एवं विष्णुपूजा के द्वारा पान्त होने वाले पुण्यों का वर्णन है। इसमें सांख्ययोग का अत्यन्त विस्तारपूर्वक विवेचन दस अध्यायों में (२६४ से २४४ तक) किया गया है। इसमें ध्यान देने योग्य बात यह है कि सांख्य के अनेक विषय अवान्तरकालीन विषयों से भिन्न हैं; जैपे सांख्य क २६ तत्त्वों का कथन अब कि परवर्ती ग्रन्थों में २५ तत्त्वों का हो निरूपण ह । यहां सांख्य निरीव्वरवादी दर्शन नहीं माना गया है तथा ज्ञान के साथ-ही-साथ इसमें अक्ति के भी तत्त्व सन्निविष्ट किए गए हैं।

इस पुराण में 'महाभारत', 'वायु', 'विष्णु' एवं 'मार्कण्डेयपुराण' के भी अनेक अध्यायों को अक्षरणः उद्देशत कर लिया गया है। विद्वानों का कथन है कि मूलतः यह पुराण प्रारम्भ में १०४ अध्यायों में ही समाप्त हो जाता है तथा १७६ से २४४ तक के अध्याय प्रक्षिप्त है या पीछे जोड़े गए हैं। इस पुराण के ६ तिषय अंशों को कई प्रत्थों ने उद्देशत किया है: जैंमें 'कल्पतरु' में लगभग १४०० इलोक उद्देशत किये गए हे तथा 'तीर्थच्यतामणि' में भी तीर्थविपयक अनेक ब्लोक गृहीत हुए हैं। 'तीर्थच्यतामणि' के प्रणेता वाचस्पति मिश्र का समय १४ वीं शती का उत्तरार्थ है, अतः इसके आधार पर 'ब्रह्मपुराण' का रचनाकाल १२ वीं शताब्दी है। इसके काल-निर्णय के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। डॉ० विन्टर्शनत्स ने उड़ीमा के मन्दिरों के वर्णन होने के कारण एसका समय १३ शताब्दी निश्चित किया है। पर, परम्परावादी भारतीय विद्वान ब्रह्मपुराण' का रचनाकाल इतना अर्वाचीन नहीं मानते। इनके अनुसार 'यह सर्वविदित है कि देवमूक्तिक्षेत्र एवं माहात्म्य प्राचीन काल के हैं और मन्दिर नित नये बनते हैं'। अतः मन्दिरों के आधार पर जिनका वर्णन इस पुराण पं है, इसका काल-निर्धारण युक्तियुक्त नहीं है। दे० पुराणतत्त्व-मीमांसा पृष्ठ १२। इन विद्वानों के अनुसार इसका समय श्रीकृष्ण के गोलोक प्रधारने के बाद ही (द्वापर) का है।

आधारग्रन्थ—१. प्राचीन सारतीय साहित्य, भाग १ खण्ड २-डॉ० विन्टरनित्स (हिन्दी अनुवाद)। २. पुराणतत्त्व-मीमांसा—श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी। ३ पुराण-विमशं— पं० बच्देव उपाध्याय। ४. पुराण दिग्दर्शन—श्रीमाधवाचार्यं शास्त्री। ४. हिदुत्व—श्री० रामदास गीड़ ६. पुराणविषयानुक्रमणिका— डॉ० राजवली पाण्डेय।

ब्रह्मबैचर्त्रपुराण-यह क्रमानुसार १० वाँ पुराण है। 'शिवपुराण' में कहा गया है कि इसे ब्रह्म के विवत्तं प्रसंग के कारण ब्रह्मवैवत्तं कहते है—विवत्तंनाद् ब्रह्मणस्तु ब्रह्मवैवर्त्तमुच्यते । 'मत्स्यपुराण' के अनुसार इसमें अठारह हजार क्लांक हैं तथा भगवान् श्रीकृष्ण के श्रेष्ठ माहात्म्य के प्रतिपादन के लिए ब्रह्म वाराह के ल्पदेश का वर्णन किया गया है। इपके चार खण्ड है--ब्रह्मखण्ड, प्रष्टृतिखण्ड, गणेशवण्ड तथा कृष्णजन्मखण्ड। इस पराण का प्रधान उद्देश्य है श्रीकृष्ण के चरित का विस्तारपूर्वक वर्णन करते हुए वैष्यव तथ्यों का प्रकाशन करना। इसमें राधा का नाम आया है और वे कृष्ण की पत्नी एवं न ही शक्ति के रूप में चित्रित हुई हैं। 'ब्रह्मवैवर्त्तपुराण' में राधा-कृष्ण की लीला अत्यन्त सरस ढंग से वींणत है तथा गौडीय वैष्णव, वज्ञासम्प्रदाय एवं राधावल्लभ सम्प्रद:य में जिन नाधनात्मक रहस्यों का वर्णन किया गया है उनका मूळ रूप इसमें सुरक्षित है। इसमे राधा को मृष्टि की आधारभूत सक्ति एवं श्रीकृष्ण को उसका बीजरूप कहा गया है—'भृष्टेराधारभूतात्वं वीजरूपोऽद्मच्थुत'। 'नारदप्राण' में कहा गया है कि इसमें स्वयं श्रीकृष्ण ने ब्रह्मतत्त्व का प्रकाशन किया था अतः इसका नाम ब्रह्मवेवर्त्त पडा है।

१ ब्रह्मखण्ड-इम खण्ड में श्रीकृष्ण द्वारा संसार की रचना करने का वर्णन है जिसम कुछ तीस अध्याय है । इसमें परब्रह्म परमात्मा के तत्त्व का निरूपण किया गया है और उन्हें सबका बीजरूप माना गया है। २. प्रकृतिखण्ड—इसमें देवियों का शुभचरित वांणत है। इस खण्ड में प्रकृति का वर्णन दुर्गा, लक्ष्मी, सरस्वती, सावित्री तथा राभा के रूप में है। इसमें वर्णित अन्य प्रधान विषय है-- तुलसीपूजन-विधि, रामचरित तथा द्रोपदी के पूर्वजन्म का वृत्तान्त, सावित्री की कथा, छियासी प्रकार के नरककुण्डों का वर्णन, लक्ष्मी की कथा, भगवती स्वाहा, स्वधा, देवी षष्ठी आदि की कथा एवं पूजन-विधि, महादेव द्वारा राधा के प्रादर्भीव एव महत्त्व का वर्णन, श्रीराधा के ध्यान एवं पोडशोपचार पूजन-विधि, दुर्गाजी की सोलह नामों की व्याख्या, दुर्गाशनस्तोत्र एवं प्रकृति कवच आदि का वर्णन । ३. गणेशखण्ड-इस खण्ड में गणेश-. जन्म, कर्ष एवं चरित का परिकीर्त्तन है एवं उन्हें कृष्ण के अवतार के रूप में परिद**शित** किया गया है। ४. श्रीकृष्णजन्मखण्ड —इसमे श्रीकृष्ण-लीला व**ड़े विस्तार** के साथ कही गणी है और राधा-कृष्ण के विवाह का वर्णन किया गया है। श्रीकृष्ण कथा के अतिरिक्त इसम जिन विषयों का प्रतिपादन किया गया है, वे है—भगवद्गक्ति, योग, सदाचार, बैंग्यव एवं अक्त-महिमा, मनुष्य एवं नारी के धर्म, पितव्रता एवं कुलटाओं के लक्षण, अतिथि मेवा, गुरुमहिमा, माता-पिता की महिमा, राग-विज्ञान, स्वास्थ्य के नियम, औषधों की उपादेयता. बृद्धत्व के न आने के साधन, आयुर्धेद के सीलह आचार्यों एवं उनके ग्रन्थों का विवरण, सक्ष्यासक्ष्य, शकुन, अपशकुशन एवं पाप-पुण्य का प्रतिपादन । इनके अतिरिक्त इसमें लई सिद्धमन्ती अनुष्ठानी एवं स्तीश्रीका भी वर्णन है। इस पुराण का मूल उद्देश्य है परमतत्त्व के रूप में श्रीकृष्ण का चित्रण तथा उनकी स्वरूपभूता शक्ति को राधा के नाम से कथन करना। इसमे वही श्रीकृष्ण महाविष्णू,

विष्णु, नारायण, शिव एवं गणेश आदि के रूप में चित्रित हैं तथा राधा को दुर्गा, सरस्वती, महालक्ष्मी आदि अनेक रूपों में विणित किया गया है। अर्थात् श्रीकृष्ण के रूप में एकमात्र परम सत्य तत्त्व का कथन है तो राधा के रूप में एकमात्र सत्यतत्त्व-मयी भगवती का प्रतिपादन । ब्रह्मवैवर्त्तपुराण, गीता प्रेस पृ० १०।

आधारग्रन्थ—१. ब्रह्मवेवतंपुराण—हिन्दी अनुवाद, गीता प्रेस, गोरखपुर । २. विष्णुपुराण—(अंगरेजी अनुवाद) विल्सन । ३. प्राचीन भारतीय साहित्य, भाग १, खण्ड २—डॉ० विन्टरनित्स (हिन्दी अनुवाद) । ४. पुराणतत्त्व-भीमासां—श्रीकृष्णमिण त्रिपाठी । ४. पुराण-विमर्शं—पं० बलदेव उपाध्याय । ६. पुराणविषयानुक्रमणिका—डॉ० राजबली पाण्डेय । ७. पुराणम्—खण्ड ३,भाग १—जनवरी १९६१ पृ० १००—१०१ ।

ब्रह्माण्डपुराण—यह पुराणों में कमानुसार अन्तिम या १८ वाँ पुराण है। 'नारादपुराण' एवं 'मत्स्यपुराण' में इस पुराण की जो विषय-मूची दी गयी है उससे पता चलता है कि इसमें १०९ अध्याय तथा बारह हजार बलोक हैं। 'मत्स्यपुराण' में कहा गया है कि ब्रह्माण्ड के महत्त्व को प्रदर्शित करने के लिए ब्रह्मा ने जिस पुराण का उपदेश दिया था और जिसमें भिवष्य एवं कल्पों का वृत्तान्त विस्तारपूर्वंक विणत है, वह 'ब्रह्माण्डपुराण' कहा जाता है । [ मत्स्यपुराण अध्याय ५३ ] । समस्त ब्रह्माण्ड का वर्णन होने के कारण इसे 'ब्रह्माण्डपुराण' कहा जाता है। इस पुराण में समस्त विश्व का सांगोपांग वर्णन किया गया है। 'नारदपुराण' के अनुसार इसमें चार पाद या खण्ड थे — प्रक्रिया, अनुषङ्ग, उपोद्घात तथा उपसंहार किन्तु वेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई से प्रकाशित प्रति में केवल दो ही पाद हैं, प्रक्रिया तथा उपोद्घात । 'कूर्मपुराण' में इसे 'वायवीय ब्रह्माण्ड' कहा गया है जिससे अनेक पाश्चात्य विद्वान् भ्रमवश इसका मूल 'वायुपुराण' को मानते है । पाजिटर एवं विन्टरनित्स दोनों ने ही मूल 'ब्रह्माण्डपुराण' को 'वायुप्राण' का ही प्राचीनतर रूप माना है, किन्तु वस्तुस्थिति यह नहीं है। 'नारदपुराण' के अनुसार वायु ने व्यासजी को इस पुराण का उपदेश दिया था। 'ब्रह्माण्डपुराण' के ३३ से ५८ अध्यायों तक ब्रह्माण्ड का विस्तारपूर्वक भौगोलिक वर्णन प्रस्तृत किया गया है। प्रथम खण्ड में विश्व का विस्तृत, रोचक एवं सांगोपांग भूगोल दिया गया है, तत्पश्चात् जम्बद्वीप और उसके पर्वत एवं नदियों का विवरण ६६ से ७२ अध्यायों तक है। इसके अतिरिक्त भद्राश्व, केतुमाल, चन्द्रदीप, किंपुरुषवर्ष, कैलाश, शाल्मली द्वीप, कुशद्वीप, कोब्चद्वीप, शाकद्वीप एवं पृष्कर द्वीप आदि का विस्तारपूर्वक वर्णन है। इसमें ग्रहों, नक्षत्रमण्डल तथा युगों का भी रोचक वर्णन है। इसके तृतीय पाद में विश्वप्रसिद्ध क्षत्रिय वंशों का जो विवरण प्रस्तृत किया गया है उसका ऐतिहासिक दृष्टि से अत्यधिक महत्त्व है। 'नारदपुराण' की विषय-सूची से ज्ञात होता है कि 'अध्यात्मरामायण' 'ब्रह्माण्डपुराण' का ही अंश है, किन्तु उपलब्ध पुराण में यह नहीं मिलता। 'अध्यात्मरामायण' में दार्शनिक दृष्टि से रामचरित का वर्णन है। इसके बीसवें अध्याय में कृष्ण के आविभीव एवं उनकी ललित लीला का गान किया गया है। इसमें रामायण की कथा, अध्यात्म रामायण के अन्तर्गत, बड़े

विस्तार के साथ सात खण्डों में विणित है। ऐसा कहा जाता है कि पांचवीं शताब्दी में 'ब्रह्माण्डपुराण' यवद्वीप गया था और वहाँ की 'किव' भाषा में इसका अनुवाद भी हुआ था। इसमें परशुराम की कथा १५५० क्लोकों में २१ से २७ अध्याय तक दी गयी है। इसके बाद राजा सगर एवं भगीरथ द्वारा गंगा अवतारण की कथा ४८ मे ५७ अध्याय तक विणित है तथा ५९ वें अध्याय में सूर्य और चन्द्रवंशी राजाओं का वर्णन है। विद्वानों का कहना है कि चार सौ ईस्वी के लगभग 'ब्रह्माण्डपुराण' का वर्त्तमान रूप निश्चित हो गया होगा। इसमें 'राजाधिराज' नामक राजनीतिक शब्द का प्रयोग देखकर विद्वानों ने इसका काल गुष्तकाल का उत्तरवर्त्ती या मौखरी राजाओं का समय माना है। इष्ट्राजनैरासाद्यो महाराजाधिराजवत्। ३।२२।२८ इस पर महाकवि कालिदास एवं उनकी वैदर्भी रीति का प्रभाव माना गया है। इन सभी विवरणों के आधार पर इसका सयय ६०० ई० के आसपास है।

आधारग्रन्थ—१. ब्रह्माण्डपुराण—वेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई (१९०६ ई०)। २. पुराणम् भाग ४, संख्या २—जुलाई १९६३ पृ० ३४०-३१९ । ३. प्राचीन भारतीय साहित्य, भाग १ खण्ड २—विन्टरनित्स । ४. पुराणतत्त्व-मीमांसा—श्रीकृष्णमिण त्रिपाठी । ४. पुराण-विमर्श—पं० बलदेव उपाध्याय । ६. धमंशास्त्र का इतिहास—काणे (हिन्दी अनुवाद भाग १) । ७. पुराणविषयानुकमिणका—डाँ० राजबली पाण्डेय । ८. एन्सियन्ट इण्डियन हिस्टाॅरिकल ट्रेडीशन—पार्राजटर ।

ब्राह्मण - वैदिक वाङ्मय के अन्तर्गत ऐसे ग्रन्थों को ब्राह्मण कहते हैं जिनमें हिन्दुधर्मव्यवस्था तथा यज्ञयाग आदि के सम्बन्ध में सहस्रों नीति नियमों एवं विधि-व्यवस्थाओं का निरूपण है। इनमें मुख्यतः कर्मकाण्ड का विवेचन किया गया है। वैदिक संहिताओं के पश्चात् एक ऐसा युग आया जिसमें विभिन्न प्रकार के धार्मिक ग्रन्यों का निर्माण हुआ, ब्राह्मण उसी युग की देन हैं। इन ग्रन्थों की रचना गद्यात्मक है तथा इनमें मुख्यतः यज्ञ-याग सम्बन्धी प्रयोगविधान हैं। इन ग्रन्थों का मुख्य लक्ष्य था यागादि अनुष्ठानों से परिचित जनसमुदाय के समक्ष उनका धार्मिक महत्त्व प्रदिशत करते हुए नियम निर्धारित करना । प्राचीन समय में इन्हें भी वेद कह कर संबोधित किया जाता था । आपस्तम्ब ने मन्त्रसंहिता एवं ब्राह्मण दोनों को ही वेद कहा है । 'आपस्तम्ब-परिभाषासूत्र' में 'मन्त्रबाह्मणोयज्ञस्य प्रमाणम्', 'मन्त्रबाह्मणात्मकोवेदः' (३३,३४) कह कर ब्राह्मण ग्रन्थों को भी वेद की अभिधा प्रदान की गयी है। चूंकि इन ग्रंथों में यज्ञ या ब्रह्म का प्रतिपादन किया जाता था, अतः ये ब्राह्मण ग्रन्थ कहे गए। यज्ञ को प्रजापित एवं प्रजापित को यज्ञ माना गया है—'एष वै प्रत्यक्षं यज्ञो यत् प्रजापित:' शतपथ ब्राह्मण, ४।३।४।३। ब्राह्मणों में मन्त्रों, कर्मों एवं विनियोगों की व्याख्या की गयी है । नैरुक्त्यं यस्य मन्त्रस्य विनियोगः प्रयोजनम् । प्रतिष्ठानं विधिश्चैव ब्राह्मणं तदिहोच्यते । वाचस्पतिमिश्र । शाबरभाष्य में ब्राह्मणग्रन्थों के प्रतिपाद्य विषयों का विवरण है-हेतुर्निवचनं निन्दा प्रशंसा संशयो विधिः। परिक्रया पुराकल्पो व्यवधारण कल्पना ।। उपमानं दशैते तु विधयो बाह्यणस्य तु । २।१।८ इसमें दस विषयों का उल्लेख है, पर उनमें चार ही प्रधान है—विधि, अर्थवाद, उपनिषद् एवं आख्यान। विधिया में कर्मकाण्डविषयक विधानों का वर्णन या यज्ञ करने के प्रयोग सम्बन्धी नियमों का निरूपण है। विधि का अर्थ है—'यज्ञ तथा उसके अङ्गों-उपाङ्गों के अनुष्ठान का उपदश ।' यज्ञ के किसी विशेष भाग में किस प्रकार अग्नि को प्रज्जवित किया जाय, वेदी का आकार क्या हो, दशैंपौर्णमासादि यज्ञ करनेवाले व्यक्ति का आवरण क्या हो, अध्वर्युं, होता, उद्गाना तथा ब्रह्मा किस प्रकार किस दिशा में मुंह करके बैठें, तथा वे किस हाथ में कुल लें, इन सारी वातों का वर्णन ब्राह्मण ग्रन्थों में होता है।

विनियोग--- ब्राह्मणों में मन्त्रों के विनियोग का भी विधान किया गया है। किस उद्देश्य की सिद्धि के िलए किस मन्त्र का प्रयोग किया जाय इसकी व्यवस्था ब्राह्मण ग्रन्थों में की गयी है। हेतू--कर्मकाण्ड की विशेष विधि के लिए जिन कारणों का निर्देश किया जाता है वे हेनू कहे जाते हैं। अर्थवाद -- इसके अन्तर्गत प्ररोचनात्मक विषयो का वर्णन होता है। इसमें उपाख्यान अथवा प्रशंसात्मक कथाओं के माध्यम से यज्ञीय प्रयोगों का महत्त्व प्रतिपादित किया जाता है तथा ऐसे निर्देश-वाक्य प्रयुक्त किये जाते है जिनमें भज्ञों के विधान उल्लिखित रहते हैं। उदाहरण के लिए, किस यज्ञ-विशेष के द्वारा किस फल की प्राप्ति होगी, किसी यजविशेष के लिए किन-किन विधियां की अध्वश्यकता होगी, इन सभी आजाओं का निर्देश 'अर्थवाद' के अन्तर्गत किया जाता है। यज्ञ में निषिद्ध पदार्थों की निन्दा एवं विधि का अनुकरण करने वाले वाक्य ही 'अथंबाए' कहे जाते हैं। उदाहरण के लिए यज्ञ में माथ या उड़द का प्रयोग निषिद्ध है इसलिए वावय में इसकी निन्दा की जाती है-अमेध्या वै मापा (तै० सं० प्राशादार)। अनुष्ठानां, हब्यद्रव्यों एवं देवताओं की प्रशंसा ब्राह्मण ग्रन्थों में अतिविस्तार के साथ की गयी है। निरुक्ति—ब्राह्मण ग्रन्थों में शब्दों की ऐसी निरुक्तियाँ दी गयी हैं जो भाषाशास्त्र की हांष्ट्र में अत्यधिक उपयोगी है। निकत्त की व्युत्पत्तियों का स्रोत ब्राह्मणों में ही है। ब्राह्मणों में शुष्क अर्थवादों को समझाने के लिए अत्यन्त सरस और रोचक आख्यानों का सहारा लेकर विषय को समझाया गया है। इन आख्यानों का मूल उद्देश्य विधि-विधानों के स्वरूप की व्याख्या करना है। बाह्मणों के कतिपय लोकिक आख्यान आनेवाले इतिहाणपूराण ग्रन्थों के प्रेरणास्रोत रहे हैं। इनमें सृष्टि के विकास-क्रम का आख्यान. आर्यों के सःमाजिक तथा राजनैतिक जीवन एवं आर्यो तथा अनार्यों के युद्ध के आख्यान प्राप्त होते 🐉 'शतपथन्नाह्मण' में जलप्लावन की कथा मृष्टि-विद्या की दृष्टि से अत्यधिक महत्त्वपूर्ण है। पुरुवा और उर्वशी का आख्यान, शुनःशेष की कथा आदि साहित्यिक स्तर के आरूयान है।

सापा शैली— ब्राह्मण गद्मबद्ध है। इनमें गद्म का परिमाणित एवं प्रौढ़ रूप मिलता है। ऐसे नवीन शब्दों एवं धानुओं का प्रयोग किया गया है जो वेदों में प्राप्त नहीं होते। ब्राह्मणों में लोकव्यवहारोगयोगी संस्कृत भाषा का रूप प्राप्त होता है। ब्राह्मण-साहित्य अत्यधिक विशाल था किन्तु सम्प्रति सभी ब्राह्मण उपलब्ध नहीं होते। कित्पय महत्त्वपूर्ण ब्राह्मणों की केवल नामावली प्राप्त होती है और कई के केवल उद्धरण ही

मिलते हैं। 'शाटघायन ब्राह्मण' नहीं मिलता, किन्तु इसके ७० उद्धरण प्राप्त होते हैं। अन्य महत्त्वपूर्ण अनुपलब्ध ब्राह्मणों के नाम इस प्रकार हैं—भाक्षविद्याह्मण। यह सामवेदीय ब्राह्मण था जिसका निर्देश 'काश्विका' (४।२।६६,४।३।१०४) तथा 'महाभाष्य ४।२।१०४ में उपलब्ध है। जैमिनीय तलवकार ब्राह्मण (सामवेदीय जैमिनी शाखा से सम्बद्ध, इसके उद्धरण प्राप्त नहीं होते। अ।ह्यग्क ब्राह्मण, केकित ब्राह्मण, कालब्रिब ब्राह्मण, चरक ब्राह्मण, छागलेय ब्राह्मण, जाबालि ब्राह्मण, पैंगायनि ब्राह्मण, काठक ब्राह्मण, खांण्डकेय, अ।खेय, गालव, तुम्बर, आरुणेय, सौलभ तथा पराशर ब्राह्मण। [इन ब्राह्मणों का विवरण डॉ० बटकृष्ण घोष कृत 'कलेक्शन ऑफ फार्यनेन्टस् ऑफ लॉम्ट ब्राह्मणाज, कलकत्ता १९३५ तथा पं० भगवद्त्त रचित 'वैदिक वाङ्मय का इतिहःस' भाग २ है]

अधुना उपलब्ध ब्राह्मणों की संख्या पर्याप्त है और प्रत्येक वेद के पृथक्-पृथक् ब्राह्मण है। ऋग्वेद -- ऐनरेय एवं शांखायन ब्राह्मण, शुक्ल यजुर्वेद -- शताय ब्राह्मण, कृष्ण यजुर्वेद -- तैतिरीय ब्राह्मण, सामवेद -- ताण्ड्य, षड्विश. सामविधान, आर्पेय, दैवत, उपनिपद् ब्राह्मण, संहितोपनिषद्, वंश ब्राह्मण तथा जैमिनीय ब्राह्मण, अथवंवेद -- गोपथ ब्राह्मण।

उपर्युंक्त सभी ब्राह्मणों का परिचय उनके नामों के सामने देखें। आधारग्रन्थ—वैदिक साहित्य और संस्कृति—पं० बलदेव उपाध्याय।

भट्ट अकलंक — जैनदर्शन के आचार्य। ये दिगम्बर मतावलम्बी जैन आचार्यथे। इनका समय द वीं शताब्दी का उत्तराई है। इनके तीन प्रसिद्ध लघु ग्रन्थ प्राप्त होते हैं — लघीयस्त्रय, न्याय विनिश्चय एवं प्रमाण संग्रह। तीनों ही ग्रन्थों का प्रतिपाद्य जैन-न्याय है। इनके अतिरिक्त भट्ट अकलंक ने कई जैन ग्रन्थों का भाष्य भी लिखा है। तत्वार्थसूत्र पर 'राजवातिक' तथा आष्त्रमीमांसा पर 'अष्टशती' के नाम से इन्होंने टीका-ग्रन्थ की रचना की है।

आधारग्रन्थ-भारतीयदर्शन-आचार्यं बलदेव उपाध्याय ।

भट्टनायक — काव्यशास्त्र के आवार्य। इन्होंने 'हृदयदर्ण' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था जो उपलब्ध नहीं होता [ दे० हृदयदर्ण ]। इनके विचार अभिनवभारती व्यित्त विवेक, काव्यप्रकाश, काव्यानुशान एवं माणिक्यचन्द्र कृत काव्यप्रकाश की संकेत टीका में उद्भृत हैं। इन्होंने भरतकृत 'नाट्यशास्त्र' की टीका भी लिखी थी। भरत के रससूत्र के तृतीय व्याख्याता के रूप में भट्टनायक का नाम आता है। इन्होंने रसविवेचन के क्षेत्र में 'साधरणीकरण' के सिद्धान्त का प्रतिपादन कर भारतीय काव्यशास्त्र के इतिहास में युगप्रवत्तंन किया है। इनका समय नवम शतक का अन्तिम चरण या दशम शतक का प्रथम चरण है। इनके रसविषयक सिद्धान्त को भुक्तिवाद कहते हैं जिसके अनुसार न तो रस की उत्पक्ति होती है और न अनुमिति बल्कि भुक्ति होती है। इन्होंने रस की स्थिति सामाजिकगत मानी है। भट्टनायक के अनुसार शब्द की तीन शक्तियाँ हैं—अभिधा, भावकत्व एवं भोजकत्व। इनके मतानुसार अभिधा से काव्य के जिस अर्थ का जान होता है 'उसे शब्द का 'भावकत्व' व्यापार परिष्कृत कर सामाजिक के उपयोग के

योग्य बना देता है। काव्य से जो अर्थ अभिधा द्वारा उपस्थित होता है वह एक विशेष नायक और विशेष नायिका की प्रेमकथा आदि के रूप में व्यक्तिविशेष से .सम्बद्ध होता है। इस रूप में सामाजिक के लिए उसका कोई उपयोग नहीं होता है। शब्द का 'भावकत्व' व्यापार इस कथा में परिष्कार कर उसमें से व्यक्तिविशेष के सम्बन्ध को हटाकर उसका 'साधारणीकरण' कर देता है। उस 'साधारणीकरण' के बाद सामाजिक का उस कथा के साथ सम्बन्ध स्थापित हो जाता है। अपनी रुचि या संस्कार के अनुरूप सामाजिक उस कथा का एक पात्र स्वयं बन जाता है। इस प्रकार असली नायक-नायिका आदि की जो स्थिति उस कथा में थी, 'साधारणीकरण' व्यापार के द्वारा सामाजिक को लगभग वहीं स्थान मिल जाता है। यह शब्द का 'वाचकत्व' नामक दूसरे व्यापार का प्रभाव हुआ'। हिन्दी काव्यप्रकाश—आ० विश्वेश्वर पृ० १०६ (द्वितीय संस्करण) । भावकत्व व्यापार से ही साधारणीकरण होता है जिसके द्वारा विभाव एवं स्थायी साधारणीकृत हो जाते हैं। अर्थात् दृष्यन्त एवं शक्नतला अपने व्यतिगत गुण का त्याग कर सामान्य नायक-नायिका के रूप में उपस्थित होते हैं। भोजकत्व नामक तृतीय व्यापार के द्वारा रस का साक्षात्कार होता है। इसी को भट्टनायक भुक्तिवाद कहते हैं। भट्टनायक ने काव्यशास्त्र में 'भावकत्व' एवं 'भोजकत्व' नामक दो अन्य शब्दशक्तियों की उद्भावना कर सामाजिक की रसस्थिति का निरूपण किया है। भोजकत्व की स्थिति रस के भोग करने की होती है। इस स्थिति में दर्शक के हृदय के राजस एवं तामस भाव सर्वथा तिरोहित हो जाते हैं और ( उन्हें दबाकर ) सतोगुण का उद्रेक हो जाता है। भट्टनायक ध्वनि विरोधी आचार्य हैं जिन्होंने 'हृदय-दर्पण' की रचना ध्वनि के खण्डन के लिए ही की थी।' 'ध्वन्यालोकलोचन' में भट्टनायक के मत अनेक स्थानों पर बिखरे हुए हैं, उनसे पता चलता है कि ध्वनिसिद्धान्त का खण्डन अत्यन्त सूक्ष्मता के साथ किया गया था। भट्टनायक काश्मीरक थे। 'हृदयदर्गण' का उन्नेख महिमभट्ट के 'व्यक्तिविवेक' में भी है जिसमें लेखक का कहना है कि सहसा यश की प्राप्ति के लिए उनकी बुद्धि बिना 'दर्पण' को देखे ही 'ध्वन्य।लोक' के खण्डन में प्रवृत्त हुई है। [ सहसायशोभिसर्तृ समुद्यताट्टष्टदर्पणा मम धीः । स्वालंकार विकल्पप्रकल्पने वेत्ति कथमिवावद्यम् ॥ १।४ ॥ ]

आधारग्रंथ—१. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे। २. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १—आ॰ बलदेव उपाध्याय। ३. हिन्दी काव्यप्रकाश— व्याख्याता आ॰ विश्वेश्वर।

भट्ट तौत—भट्टतीत अभिनवगुष्ताचार्य के गुरु थे। इन्होंने 'काव्यकीतुक' नामक काव्यशास्त्रविषयक ग्रन्थ में शान्तरस को सबंश्रेष्ठ रस सिद्ध किया है। 'काव्यकीतुक' के ऊपर अभिनव ने 'विवरण' नामक टीका लिखी थी जिसका विवरण 'अभिनवभारती' में है। 'काव्यकीतुक' उपलब्ध नहीं है किन्तु इसके मत 'अभिनवभारती', 'बोचित्यविचारचर्चा' (क्षेमेन्द्र कृत), हेमचन्द्र कृत 'काव्यानुशासन' एवं माणिक्यचन्द्र कृत 'काव्यप्रकाश' की संकेत टीका में बिखरे हुए दिखाई पड़ते हैं। 'अभिनवभारती' के अनेक स्थलों में अभिनवगुष्त ने भट्टतीत के मत को उपाध्यायाः या

गुरवः के रूप में उद्धृत किया है। इनके उल्लेख से जात होता है कि भट्टतीत ने 'नाटचशास्त्र' की टीका लिखी थी। पठितो द्देशकमस्तु असमदुपाध्यायपरम्परागत। भट्टतीत का रचनाकाल ९५० से ९६० के बीच माना जाता है। भट्टतीत के मत से मोक्षप्रद होने के कारण शान्तरस सभी रसों में श्रेष्ठ है—मोक्षफलत्वेन चार्य (शान्तोरसः) परम-पुरुषार्थनिष्ठत्वात्सर्वरसंभ्यः प्रधानतमः। सचायमस्मदुपाध्यायभट्टतीतेन काव्यकीतुके अस्माभिश्च तद्विवरणे बहुतरकृतनिण्यः पूर्वपक्षसिद्धान्त इत्यलं बहुना।' लोचन पृ० २२१ कारिका ३. २६। हेमचन्द्र ने काव्यानुशासन में काव्यकीतुक के तीन श्लोक उद्धृत किये हैं—

'नागऋषिकविरित्युक्तमृषिश्च किला दर्शनात्। विचित्र भावधर्माशतत्वप्रख्या च दर्शनम् ॥ स तत्त्वदर्शनादेवशास्त्रोषु पठितः कविः। दर्शनाद्वर्णनाच्चाथरूढालोके किष श्रुतिः॥ तथाहि दर्शने स्वच्छेनित्येप्यादिकविर्मुनि(नैः?)। नोदिता कविता लोके यावज्जाता न वर्णना॥'

काव्यानुशासन पृ० ३१६ मैसूर संस्करण । आधारग्रन्थ—संस्कृतकाव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ० पा० वा० काणे ।

भट्ट जोल्लट-काव्यशास्त्र के आचार्य। ये भरतकृत 'नाट्यशास्त्र' के प्रासद टीकाकार एवं उत्पत्तिवाद नाम रससिद्धान्त के प्रवर्त्तक हैं। सम्प्रति इनका कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता पर अभिनवभारती, काव्यप्रकाश (४।५), काव्यानुशासन ( पु० ६७ ), ध्वन्यालोकलोचन, ( पु० १८४ ), मिल्लाग की तरला टीका ( पु० ६४, ८८) तथा गोविन्द ठक्क्र कृत काव्यप्रदीप (४।५) इनके विचार एवं उद्धरण प्राप्त होते हैं। राजशेखर तथा हेमचन्द्र के ग्रन्थों में इनके कई श्लोक 'आपराजिति' के नाम से उपलब्ध होते हैं, जिससे ज्ञात होता है कि इनके पिता का नाम अपराजित था। नाम के आधार पर इनका काश्मीरी होना सिद्ध होता है। ये उद्घट के परवर्ती थे, क्योंकि अभिनवगृप्त ने उद्भट के मत का खण्डन करने के लिए इनके नाम का उल्लेख किया है। भरतसूत्र के व्याख्याकारों में लोख्नट का नाम प्रथम है। इनके अनुसार रस की उत्पत्ति अनुकार्य मे या मूल पात्रों में होती है और गीणरूप में अनुसन्धान के कारण नट को भी इसका अनुभव होता है। 'विभाव, अनुभाव आदि के संयोग से अनुकार्य राम आदि में रस की उत्पत्ति होती है। उनमें भी विभाव सीता आदि मुख्य रूप से इनके उत्पादक होते है। अनुभाव उस उत्पन्न हए रस को बोधित करने वाले होते हैं और व्यभिचारीभाव उस उत्पन्न रस के परिपोषक हाते हैं । अतः स्थायीभावों के साथ विभावों का उत्पाद्य-उत्पादक, अनुभावों का गम्य-गमक और व्यभिचारियों का पोष्य-पोषक सम्बन्ध होता है।' काव्यप्रकाश व्याख्या आ० विश्वेश्वर पृ० १०१। काण्यमीमांसा में भट्टलोक्सट के तीन श्लोक उद्भृत हैं--''अस्तु नाम निस्सीमा अर्थसार्थः। किन्तु रसवत एवं निबन्धो

युक्तः, न तु नीरसस्य" इति अपराजितिः । यदाह मज्जन-पुष्पावचय-सन्ध्या-चन्द्रोदया-दिवाक्यमिह । सरसमिष नाति बहुलं प्रकृतिरसान्वितं रचयेत् ॥ यस्तुसरिदद्विसागरपुरतु-रगरथादिवर्णने यत्नः । कविशक्तिख्यातिष्ठलः विततिधयां नो मतः स इह ॥ यमका-नुलोमतदितरचकादिभिदोऽतिरसविरोधिन्यः । अभिमानमात्रमेतद् गहुरिकादि-प्रवाहो वा न अधारग्रन्थ—भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १, २-आ० बलदेव उपाध्याय ।

भट्टनारायण-कविवर भट्टनारायण 'वेणीसंहार' नामक नाटक के रचयिता हैं िदे वेणीसंहार ]। इनके जीवन का पूर्ण विवरण प्राप्त नहीं होता। इनकी एकमात्र रचना 'वेणीस्हार' उपलब्ध होती है। इनका दूसरा नाम (या उपाधि) मृगराज-लक्ष्म था। एक अनुश्रुति के अनुसार बङ्गराज आदिशूर द्वारा गौड़ देश में आर्यंधर्म की प्रतिष्ठा कराने के लिए बुलाये गये पाँच ब्राह्मणों में भट्टनारायण भी थे। 'वेणीसंहार' के अध्ययन से पता चलता है कि ये वैष्णव सम्प्रदाय के किव थे। 'वेणीसंहार' के भरतवाक्य से पता चलता है कि ये किसी सहृदय राजा के आश्रित रहे होंगे । स्टेन कोनो के कथनानुसार आदिशूर आदित्यसेन था जिसका समय ६७१ ई० है। रमेशचन्द्र मजूमदार भी माधवगुप्त के पुत्र आदित्यसेन का समय ६७५ ई० के लगभग मानते हैं जो शक्तिशाली होकर स्वतन्त्र हो गया था। आदिशूर के साथ सम्बद्ध होने के कारण भट्टनारायण का समय ७ वीं शती का उत्तरार्ध माना जा सकता है । विलसन महोदय ने 'वेणीमंहार' का रचनाकाल आठवीं या नवीं शताब्दी माना है । परम्परा में एक श्लोक मिलता है—वेदवाणाङ्गशाके तु नृपोऽभूच्चादिशूरकः । बसूकर्माङ्गके शाके गौडेविप्राः समागताः ॥ इसके अनुसार आदिशूर का समय ६५४ शकाब्द या ७३२ ई० है। पर, विद्वानों ने छानवीन करने के पश्चात् आदित्यसेन अोर आदिशूर को अभिन्न नहीं माना है। बङ्गाल में पालवंश के अभ्युदय के पूर्व ही आदिशूर हुए थे और पालवंश का अभ्युदय ७५०-६० ई० के आसपास हुआ था । इससे पूर्व होने वाले आदिशुर ही भट्टनारायण के आश्रयदाता थे । वामन ने अपने 'काव्यालङ्कारमूत्र' में भट्टनारायण का उल्लेख किया है, अतः इनका समय अष्टम शती का पूर्वार्ध सिद्ध होता है। सुभाषित संग्रहों में भट्टनारायण के नाम से अनेक पद्म प्राप्त होते हैं जो 'वेणीसंहार' में उपलब्ध नहीं होते। इससे ज्ञात होता है कि इनकी अन्य कृतियाँ भी होंगी। प्रो० गजेन्द्रगडकर के अनुसार 'दशकूमार-चरित' की पूर्वपीठिका के रचियता भट्टनारायण ही थे। 'जानकीहरण' नामक नाटक की एक पाण्डुलिपि की सूची इनके नाम से प्राप्त होती है। पर कतिपय विद्वान् इस विचार के हैं कि ये ग्रन्थ किसी अन्य अट्टनारायण के रहे होंगे। प्रामाणिक आधारों के अनाव में भट्टनारायण को एकमात्र 'वेणीसंहार' का रचयिता माना जा सकता है। 'वेणीसंहार' में महाभारत के युद्ध को वर्ण्यविषय बना कर उसे नाटक का रूप दिया गया है । इसमे कवि ने मुख्यतः द्रीपदी की प्रतिज्ञा का वर्णन किया है जिसके अनुसार उसने दूर्योधन के शोणित मे अपने केश बौधने का निश्चय किया था। अन्त में गदा-युद्ध में भीमसेन दुर्योधन को मार कर उसके रक्त से रब्जित अपने हाथों द्वारा द्रीपदी के वेणी का संहार (गूँथना) करता है। इसी कथानक की प्रधानता के कारण इसका नाम 'वेणीसंहार' है।

आलोचकों ने नाटचकला की दृष्टि से 'वेणीसंहार' को दोषपूर्ण माना है, पर इसका कलापक्ष या काव्यतत्त्व अधिक सशक्त है। भट्टनारायण इस नाटक में एक उच्चकोटि के कवि के रूप में दिखाई पड़ते हैं। इनकी शैली भी नाटक के अनुरूप न होकर काव्य के अनुकूर है। इनकी शैली पर कालिदास, माघ एवं बाण का प्रभाव है। 'वेणीसंहार' में वीररसका प्राधान्य होने के कारण किव ने तदनुरूप गौड़ी रीति का आश्रय लिया है और लम्बे-लम्बे समास तथा गम्भीर ध्वनि वाले शब्द प्रयुक्त किये हैं । 'इसमें सन्दे**ह** नहीं कि अपने शब्द-चयन और अपनी लम्बी-लम्बी समाप्तों से युक्त भाषा से वे वीर-रसानुरूप ओजगुण को प्रदिशत करने में पर्याप्त सफल हुए हैं। उनकी गौर्डा-रीति भीमसेन द्वारा दुन्दुभी की ध्वनि के वर्णन से स्पष्ट हो जायेगा।' संस्कृत-काव्यकार पृ० ३९५ । मन्यायस्तार्णंबाम्भः व्छतकृहरवलन्मन्दरध्वानधीरः कौणाघातेषु गर्जंतप्रलयघनघटा-न्योन्यसंघट्ट चण्डः । कृष्णाक्रोधाग्रद्भतः कृष्कुलनिधनोत्पातनिर्घातवातः केनास्मर्तिसहनाद-प्रतिरसितसखो दुन्द्भिस्ताडितोऽयम् ॥ १।१२ इस दुन्दुभि को किसने बजाया ? इसकी ध्विन समुद्र-मंथन के समय मन्थन-दण्ड से प्रक्षिप्त जल से परिपूरित कन्दरायुत, मन्दराचल के भ्रमण कालीन गम्भीर ध्वनि की भाँति है, प्रलयकालीन गर्जते हुए मेघमालाओं के परस्पर प्रताड़ित होने पर निकलने वाले भीषण गर्जन के समान, द्रीपदी के कोध का सूचक, स्योधन के नाश के लिए उत्पातकालीन झंझावात के समान और हम लोगों के सिंहनाद की भौति इससे भीषण ध्वनि निकल रही है। भट्टनारायण समास-बहुला गौड़ी शैली का प्रयोग गद्य में भी करते हैं। न केवल संस्कृत में अपितू प्राकृत में भी यही शैली अपनायी गयी है। नाटक की दृष्टि से यह गैली उपयुक्त नहीं मानी जाती है। कहीं-कहीं इन्होने पांचाली एवं वैदर्भी शैली का भी प्रयोग किया है किन्तु ऐसे इलोकों की संख्या अल्प है। गौड़ी शैली का प्रयोग कर किन ने वीररस-पूर्ण उक्तियों का समावेश किया है और इस कार्य में पूर्ण सफल हुआ है। भीम के इस कथन में वीररस टपकता है-पन्चइभुजभ्रमितचण्डगदाशिघातस-ञ्चूर्णितोरुयुगलस्य सुयोधनस्य । स्त्यानावनद्धनशोणितशोणपाणिरुत्तंसियष्यति कचांस्तव देवि भीम: ॥ १।२१। 'हे देवि ! तुम निश्चित रहो । यह भीम इस बात की प्रतिज्ञा करता है कि शीघ्र ही अपने दोनों हाथों से घुमाई हुई कठोर गदा की चोट से दुर्योधन की दोनों जाँघों को तोड़ कर उसके गाढ़े चिकने खून से रैंगे हाथों से तुम्हारे केशों को सँवारेगा।' यत्र-तत्र सरस शैली का प्रयोग करते हुए भी कवि ने क्रोध की भावना को अभिव्यक्त किया है; जैसे भीम के इस कथन में — मध्यामि कीरवशतं समरे न कोपाद दःशासनस्य रुधिरं न पिवाम्थुरस्तः । सञ्चूर्णयामि गदया न सुयोध-नोरू सन्धि करोतु भवतां नृपतिः पणेन ॥ १।१५ । अलंकारों के प्रयोग में भट्टनारायण काफी सचेत दिखलाई पड़ते हैं। शब्दालंकारों में अनुप्रास और यमक तथा अर्थालंकारों में रूपक, उपमा, परिकर आदि के प्रति किव का अधिक आकर्षण दिखाई पडता है। उपमा का सीन्दर्य द्रष्ट्रव्य है-यद्वैद्युतिमव ज्योतिरायें ऋदेऽद्य संभृतम् । तत्प्रावृडिव कृष्णेयं मूनं संवर्धयिष्यति । १।१४ 'आर्य भीमसेन के त्रुद्ध होने पर विद्युत्प्रकाश के सहश जो ज्योति बढ़ी, अब उसे वर्षा ऋतु की भाँति कृष्णा अवश्य ही बढ़ायेगी।' भट्टनारायण ने विविध छन्दों का प्रयोग कर अपनी विदग्धता प्रदिशत की है। 'वेणीसंहार' में अट्टारह प्रकार के छन्दों का प्रयोग है जिनमें मुख्य हैं— वसन्ततिलका (३९), शिखरिणी (३५), शार्ट्लिक्तिडित (३२) तथा स्रग्धरा (२०)। किव ने शीरसेनी एवं मागधी दो प्रकार की प्राकृतों का प्रयोग किया है। मागधी का प्रयोग राक्षसराक्षसियों के वर्त्तालाप में हुआ है (केवल तृतीय अंक के विष्क्रम्भक में)।

आधारग्रन्थ— १. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—डॉ० डे तथा दासगुप्त । २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय । ३. संस्कृत सुकवि-समीक्षा— पं० बलदेव उपाध्याय । ४. संस्कृत नाटक—कीथ (हिन्दी अनुवाद) । ५. संस्कृत-किव-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास । ६. संस्कृत के महाकिव और काव्य—डॉ० रामजी उपाध्याय । ७. संस्कृत-काव्यकार—डॉ० हरिदत्त शास्त्री । ८. द वेणीसंहार—ए किटिकल स्टडी—प्रो० ए० वी० गजेन्द्रगदकर ।

भट्टि-भट्टिकाव्य या 'रावणवध' महाकाव्य के रचियता महाकवि भट्टि हैं। जन्होन संस्कृत में शास्त्र-काव्य लिखने की परम्परा का प्रवर्त्तन किया है। भट्टि मुलतः वैयाकरण और अलङ्कारशास्त्री हैं जिन्होंने व्याकरण और अलङ्कार की, ्र (सूकूमारमति राजकूमारों या काव्यरसिकों को ) शिक्षा देने के लिये अपने महाकाव्य की रचना की थी। उनके काण्य का मुख्य उद्देश्य है व्याकरणशास्त्र के शुद्ध प्रयोगों का संकेत करना, जिसमें वे पूर्णतः सफल हुए हैं। कतिपय विद्वानों ने भट्टि शब्द को 'भर्तृ' शब्द का प्राकृत रूप मानकर उन्हें भर्तृहरि से अभिन्न माना है, पर यह बात सत्य नहीं है। डॉ० बी० सी० मजूमदार ने (१९०४ ई० में जर्नल ऑफ द रॉयल एशियाटिक सोसाइटी पृ० ३०६ एफ में ) एक लेख लिख कर यह सिद्ध करना चाहा था कि भट्टि मन्दसोर शिलालेख के वत्सभट्टि एवं शतकत्रय के भर्तृहरि से अभिन्न हैं। पर इसका खण्डन डॉ० कीथ ने उसी पित्रका में (१९०९ ई०) निबन्ध लिख कर किया (पु० ४३५)। डॉ॰ एस॰ के॰ डे॰ ने भी कीथ के कथन का समर्थन किया है। दि० हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर पृ० १८० द्वितीय संस्करण ] भट्टि के जीवन-वृत्त के सम्बन्ध में कुछ भी जानकारी प्राप्त नहीं होती। ग्रन्थ के अन्त में उन्होंने अपने सम्बन्ध में यह इलोक लिखा है—काव्यमिदं विहितम् मया वलभ्या श्रीधरसेन नरेन्द्रपालितायाम् । कीर्तिरतो भवतान्नृपस्य तस्य क्षेमकरः क्षितिपो यतः प्रजानाम् ॥ इससे पता चलना है कि भट्टि को वलभीनरेश श्रीधरसेन की सभा में अधिक सम्मान प्राप्त होता था। शिलाछेखों में वलभी के चार श्रीधरसेन संज्ञक राजाओं का उल्लेख मिलता है। प्रथम का काल ५०० ई० के लगभग एवं अन्तिम का समय ६५० के आसपास है। श्रीधर द्वितीय के एक शिलालेख में किसी भट्टि नामक विद्वान् को कुछ भूमि देने की बात उन्निखित है। इस शिलालेख का समय ६१० ई० के निकट है अतः भट्टिका समय सातवीं सदी के मध्यकाल से पूर्व निविचत होता है। उनका ग्रन्थ 'रावधवध' के नाम से प्रसिद्ध है जिसमें २२ सर्ग एवं

३६२४ ब्लोक हैं। इसमें श्रीरामचन्द्र के जीवन की घटनाओं का वर्णन किया गया है। इस काव्य का प्रकाशन 'जयमंगला' टीका के साथ निर्णयसागर प्रेस, बम्बई से १८८७ ई० में हुआ था। मिल्लिनाथ की टीका के साथ सम्पूर्ण ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद चौखम्बा संस्कृत सीरीज से हुआ है।

भट्टि ने अपने महाकाव्य को चार खण्डों में विभाजित किया है-प्रकीण खण्ड,-प्रथम पाँच सर्ग प्रकीण काण्ड के नाम से अभिहित किये गए हैं। इस खण्ड में रामजन्म से लेकर राम वनगमन तक की कथा वर्णित है। इन खण्डों में व्याकरणिक दृष्टि से कोई निश्चित योजना नहीं दिखाई पडती । इनमें कवि का वास्तविक कवित्व परिदर्शित होता है। अधिकार काण्ड—६ ठे से लेकर नवम सर्ग को अधिकार काण्ड कहा जाता है। इनमें कुछ पद्य प्रकीण है तथा कुछ मे व्याकरण के नियमों में दुहादि द्विकर्मक धात (६, ८-१०) ताच्छीलिककृदधिकार, (७, २८-३३), भावे कर्तरि प्रयोग (७,६८-७७), आत्मने पदाधिकार (८,७०-८४) तथा अनिभिहितेऽधिकार (३, ९४-१३१) पर विशेष ध्यान दिया गया है। प्रसन्नकाण्ड-तीसरे काण्ड का संबंध अलंकार मे है। इसके अन्तर्गत दशम, एकादश, द्वादश एवं त्रयोदश सर्ग हैं। दशम सर्गं में शब्दालंकार तथा अर्थालंकार के अनेक भेदोपभेदों के प्रयोग के रूप में क्लोकों का निर्माण किया गया है और एकादश तथा द्वादश में माध्यं और भाविक का एवं त्रयोदश में भाषासम संज्ञक श्लेष-भेद का निदर्शन है। तिङन्तकाण्ड- इस काण्ड में संस्कृत व्याकरण के नौ लकारों — लिङ् , लुङ् , लृट, लङ् , लट् , लिङ्, लोट, लृट, लुट-का व्यवहारिक रूप में १४ से २२ वें सर्ग तक प्रस्तुत किया गया है और प्रत्येक लकार का वर्णन एक सर्ग मे है।

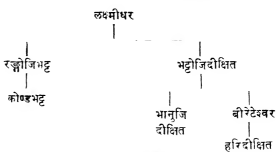
भट्टि ने स्वयं पुस्तक-लेखन का उद्देश्य स्पष्ट करते हुए कहा है कि यह महाकाव्य व्याकरण के ज्ञाताओं के लिए दीपक की भांति अन्य शब्दों को भी प्रकाशित करनेवाला है। किन्तु व्याकरण-ज्ञान से रहित व्यक्तियों के लिए यह काव्य अन्धे के हाथ में रखे गए दर्पण की भांति व्यर्थ है-दीपतुल्यः प्रबन्धोऽयं शब्दलक्षण चधुषाम् । हस्तादशै इवान्धानां भवेद् व्याकरणा ते ॥ २२।२३ भट्टि ने अपने महाकाव्य में काव्योचित सरसता के अतिरिक्त व्याकरणसम्मत शब्दों का व्यावहारिक रूप से संकलन किया है। वे संस्कृत काव्यों की उस परम्परा का अनुवर्त्तन करते हैं जिसमें कवित्व तथा पाण्डित्य का सम्यक् स्फूरण् है। 'रावणवध' में काव्य की सरसता का निर्वाह करते हुए पाण्डित्य का भी प्रदर्शन किया गया है। किव ने अपने काव्य के सम्बन्ध में स्वयं दर्गीक्ति की है कि यह व्याख्या के द्वारा सुधी लोगों के लिए बोधगम्य हो सकता है पर व्याकरण-ज्ञान से रहित व्यक्ति तो इसे समझ नहीं सकते । व्याख्यागम्यमिदं काव्यम्त्सवः सुध-यामलम् । हतादुर्मेधसादचास्मिन् विद्वत्प्रियतया तया ॥ २: ।३४२ यद्यपि इस काव्य का निर्माण व्याकरण की रीति से किया गया है तथापि इसमें काव्य-गुणों का पूर्ण समावेश है। किव ने पात्रों के चरित्र-चित्रण में उत्कृष्ट कोटि की प्रतिभा का परिचय दिया है। इसमें महाकाव्योचित सभी तत्त्वों का सुन्दर निबन्धन है। पुस्तक के कितने पात्रों के भाषण बड़े ऊँचे दर्जे के है और उनमें काव्यगत गूणों एवं भाषण सम्बन्धी विशेषताओं का

पूर्णं नियोजन है। विभीषण के राजनीतिक भाषण में किव के राजनीतिशास्त्रविषयक ज्ञान का पता चलता है तथा रावण की सभा में उपस्थित होकर भाषण करनेवाली शूर्पणखा के कथन में वक्तृत्वकला की उत्कृष्टता परिलक्षित होती है। (पंचम सर्ग में)। बारहवें सर्ग का 'प्रभातवर्णन' प्राकृतिक हश्यों के मोहक वर्णन के लिए संस्कृत साहित्य में विशिष्ट स्थान का अधिकारी है। किव ने द्वितीय सर्ग में भी शरद् ऋनु का मनोरम वर्णन किया है। व्याकरण सम्बन्धी पाण्डित्य के कारण ही उनका काव्य उपयोगी हुआ है। भले ही भट्टि-काव्य में इस रूप का रसवादी दृष्टि से अधिक महत्त्व न हो पर उनके व्याकरण-सम्बन्धी पाण्डित्य का पूर्ण ज्ञान हो जाता है। प्रयास्यतः पुण्यवनाय जिष्णो रामस्य रोचिष्णु मुखस्य धृष्णुः॥ ११२४ यहां जिष्योः (जिष्णु का षष्टी एकवचन) रोचिष्णु, धृष्णुः ऋमशः ्राज, ्रहच एवं ्रधृष्य धातुओं तथा इनके साथ स्सनु, इष्णच् एवं न्कु प्रत्ययों से बने हैं। इन तीनों का एक साथ प्रयोग कर भट्टि ने अर्थ एवं व्याकरण-सिद्ध की दृष्टि से इनके तात्त्विक अन्तर का संकेत किया है।

किव ने १० वें सर्ग मं अनेकानेक अलंकारों के उदाहरण प्रस्तृत कर अपने आलंकारिक रूप का निदर्शन किया है। ये भामह और दण्डी के पूर्ववर्ती हैं। विद्वानों ने इनकी गणना अलंकारकास्त्रियों में की है। वर्णन-कौशल की दृष्टि से 'भट्टिकाब्य' में नाबीन्य का अभाव दिखाई पड़ता है। किसी विषय का वर्णन करते समय किव ने अपनी सूक्ष्म निरीक्षणशक्ति का उपयोग नहीं किया है तथा कथा के मामिक स्थलों की पहचान में भी अपनी पदुता प्रदिश्त नहीं की है। सीतापरिणय एवं राम बन गमन ऐसे मामिक प्रसंगों की ओर किव की उदासीनता उसके महाकवित्व पर प्रश्नवाचक चिह्न लगाती है। राम-विवाह हा एक ही बलोक में संकेत किया गया है। रावण द्वारा हरण करने पर सीता-विलाप का वर्णन अत्यत्प है और न उसमें रावण की दृष्टता तथा अपनी असमर्थता का कथन किया गया है। प्रकृति-चित्रण में भट्टि ने पदुता प्रदर्शित की है तथा प्राकृतिक हश्यों के वर्णन को स्वतन्त्र न कर कथा का अंग बनाया है। इसमें प्रकृति के जड और चेतन दोनों रूपो का निदर्शन है जिसमें इनकी कमनीय कल्पना एवं सूक्ष्म निरीक्षण दृष्टि का परिचय प्राप्त होता है। यत्र तत्र उक्ति-वैचित्र्य के द्वारा भी किव ने इस महाकाव्य को सजाया है।

आधारग्रन्थ—१. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—डॉ० एस० एन० दासगुप्त एवं डॉ० एस० के० डे। २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—डॉ० कीथ (हिन्दी अनुवाद)। ३. संस्कृत सुकवि-समीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय। ४. संस्कृत कवि-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास। ४. संस्कृत काव्यकार—डॉ० हरदत्त शास्त्री।

भट्टोजि दीक्षित—इन्होंने 'अष्टाध्यायी' (पाणिनिकृत व्याकरण ग्रन्थ) के क्रम के स्थान पर कीमुदी का प्रचलन कराया है। 'सिद्धान्तकीमुदी' की रचना कर दीक्षित ने संस्कृत व्याकरण अध्ययन-अध्यापन के क्षेत्र में नया मोड़ उपस्थित किया। इनका समय सं० १५०० से १६०० के मध्य तक है। ये महाराष्ट्रीय ब्राह्मण थे। इनका वंक्षवृक्ष इस प्रकार है—



पण्डितराज जगन्नाथ बरचित 'प्रौढमनोरमाखण्डन' से विदित होता है कि इनके गुरु शेषकृष्ण थे। भट्टोजिदीक्षित ने अनेक ग्रन्थों की रचना की है। 'अष्टाध्यायी' पर 'शब्दकौस्तुभ' नामक टीका, 'सिद्धान्तकौमुदी', 'प्रौढ़मनोरमा' 'वेदभाष्यसार' ( यह 'ऋग्वेद' के प्रथम अध्याय पर रचित सायणीय भाष्य का सार है ) तथा अमर टीका **।** इनका 'शब्दकीस्तुभ' पाणिनीय व्याकरण की सूत्रपाठानुसारी व्याख्या है। 'सिद्धान्त-कौमुदी' अष्टाध्यायी की प्रयोगकमानुसारी व्याख्या है। 'प्रौढ़मनोरमा' इनके द्वारा रचित 'सिद्धान्तकौम्दी' की व्याख्या है। दीक्षित के पौत्र हरिदीक्षित ने 'प्रांढमनोरमा' की दो टीकाएँ लिखी हैं जिन्हें 'बृहच्छब्दरत्न' एवं 'लघुशब्दरत्न' कहा जाता है। इनमें 'लघु-शब्दरत्न' प्रकाशित है और साम्प्रतिक वैयाकरणों में अधिक लोकप्रिय है। 'शब्द-कौम्तूभ' की सान टीकाएँ प्राप्त होती हैं-क. नागेश्वर की 'विषमपदी', ख वैद्यनाथ-पायगुण्डे - प्रभा, ग विद्यानाथ शुक्ल-उद्योत, घ. राघवेन्द्राचार्य-प्रभा, ङ. कृष्णमित्र-भावप्रदीप, च भास्कर दीक्षित-शब्दकीस्तुभदूषण, ज जगन्नाथ-शब्दकीस्तुभखण्डन । 'सिद्धान्तकीमुदी' पर अनेक टीकाएं प्राप्त होती है। उनका विवरण इस प्रकार है— नीलकण्ठ वाजपेयी- सुखवोधिनी (समय सं० १६००-१६५०), रामानन्द (सं० १६८०-१७२०)—तत्त्वदीपिका ( हलन्त स्त्रीलिंग तक प्राप्त ), नागेशभट्ट बृहच्छब्देन्दुरीखर तथा लघुशब्देन्द्रशेखर, रामकृष्ण - रत्नाकर, रंगनाथ यज्वा-पूर्णिमा, वासुदेव वाजपेयी-बालमनोरमा (अत्यन्त सरल एवं लोकप्रिय टीका), कृष्णमित्र—रत्नाणंव । 'प्रीढमनोरमा' पर पण्डितराज जगन्नाथ ने 'मनोरमाकुचमर्दन' नामक खण्डन ग्रन्थ लिखा है।

आधारग्रन्थ—संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १-पं० युधिष्ठिर मीमांसक । भट्टोतपळ या उत्पळ—ये ज्योतिष ग्रन्थों क प्रसिद्ध टीकाकार है । इनका महत्त्व उसी प्रकार है जिस प्रकार कि मिल्लिनाथ का है । ये वराहमिहिर (ज्योतिषशास्त्र के विश्वविश्वत लेखक) के सिद्धहस्त टीकाकार माने जाते है । इनका समय ९६३ ई० के आसपास है । इन्होंने वराहमिहिर के सभी ग्रन्थों की टीका लिखी है तथा उनके पुत्र पृथुयशाकृत 'पट्पंचाशिका' की भी टीका प्रस्तुत की है । 'ब्रह्मगुप्त (प्रसिद्ध ज्योतिष-शास्त्री) रचित 'खण्डखाद्यक' नामक ग्रन्थ के ऊपर भी भट्टोत्पल ने टीका की रचना की है । इन्होंने सात सौ आर्याओं में 'प्रश्नज्ञान' नामक एक स्वतन्त्र ग्रन्थ का भी प्रणयन किया है । इनकी टीकाओं में सभी आचार्यों के बचनों का संकलन है जो ऐतिहासिक दृष्टि से अत्यधिक महत्त्वपूर्ण है । 'प्रश्नज्ञान' के अन्त में निम्नोक्त शलोक

लिखा है—भट्टोत्पलेन शिष्यानुकम्पयावलोक्य सर्वशास्त्राणि । आर्यासप्तशत्यैवं प्रश्नज्ञानं समामनो रचितम् ॥

आधारग्रन्थ – १. भारतीय ज्योतिष—श्रीशंकर बालकृष्ण दीक्षित (हिन्दी अनुवाद)। २. भारतीय ज्योतिष—डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री। ३. भारतीय ज्योतिष का इतिहास— डॉ० गोरल प्रसाद।

भरत—भारतीय काञ्यशास्त्र, नाट्यशास्त्र एवं अन्य ललित कलात्रों के आद्य आचार्य। इनका मुप्रसिद्ध ग्रन्थ है 'नाट्यशास्त्र' जो अपने विषय का 'महाकोश' है, [दे० नाट्यशास्त्र]। संस्कृत साहित्य में भरत नामधारी पाँच व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है—दशरथपुत्र भरत, दुष्यन्ततनय भरत, मान्धाता के प्रपौत्र भरत, जड़ भरत तथा नाट्यशास्त्र के प्रणेता भरत। इनमें से अन्तिम व्यक्ति ही भारतीय काव्यशास्त्र के आद्याचार्य माने जाते हैं। भरत का समय अद्यावधि विवादास्पद है। डाँ० मनमोहन घोष ने 'नाट्यशास्त्र' के आंग्लानुवाद की भूमिका में भरत को काल्पनिक व्यक्ति माना है (१९५० ई० में प्रकाशित रायल एशियाटिक सोसाइटी, बङ्गाल)। पर अनेक परवर्त्ती ग्रन्थों में भरत का उल्लेख होने के कारण यह धारणा निमल सिद्ध हो चुकी है। महाकवि कालिदास ने अपने नाटक 'विक्रमोर्वशीय' में भरतमुनि का उल्लेख किया है—

मुनिना भरतेन यः प्रयोगो भवतीष्वष्टरसाश्रयः प्रयुक्तः। ललिताभिनयं तमद्य भर्ता मरुतां द्रष्ट्रमनाः स लोकपालः ॥ २ । १८

अश्वघोष कृत 'शारिपुत्रप्रकरण' पर 'नाट्यशास्त्र' प्रभाव का दिखाई पड़ता है। इनका समय विकम की प्रथम शताब्दी है, अतः भरत का काल विकमपूर्व सिद्ध होता है। इन्हीं प्रमाणों के आधार पर भरत का समय वि० पू० ४०० ई० से लेकर एक सी ई० तक माना जाता है। भरत बहुविध प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति ज्ञात होने हैं। इन्होंने नाट्यशास्त्र, सङ्गीत, काव्यशास्त्र, नृत्य आदि विषयों का अत्यन्त वैज्ञानिक एवं सूक्ष्म विवेचन किया है। इन्होंने सवप्रथम चार अलङ्कारों का विवेचन किया था—उपमा, रूपक, दीपक एवं यमक। नाटक को दृष्टि में रख कर भरत ने रस का निरूपण किया है और अभिनय की दृष्टि से आठ ही रसों को मान्यता दी है। भरत का रस-निरूपण अत्यन्त प्रौढ़ एवं व्यावहारिक है। इसी प्रकार सङ्गीत के सम्बन्ध में भी इनके विचार अत्यन्त प्रौढ़ सिद्ध होते हैं। नाटकीय विविध विध-विधानों के वर्णन के कम में तत्सम्बन्धी अनेक विषयों का वर्णन कर भरत ने संस्कृत वाङ्मय में अपना महान व्यक्तित्व बना लिया है।

आधारग्रन्थ—क—संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ० पा० वा० काणे। ख—गारतीय साहित्यशाखा भाग १— आ० बलदेव उपाध्याय।

भरतेश्वराभ्युद्य चम्पू इस चम्पू काव्य के रचियता (दिगम्बर जैनी) आशाधर हैं। इनका समय वि० सं० १३०० के आसपास है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण मद्रास कैंटलग संख्या १२४४४ में है। आशाधर के अन्य ग्रन्थ हैं — 'जिनयज्ञकल्य', 'सागर धर्मामृत', 'अनागारधर्मामृत', 'सहस्रनामस्तोत्र',

'त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्र' तथा 'प्रमेयरत्नाकर'। इस चम्पू में ऋषभदेव के पुत्र भरत के चिरित्र को आधार बनाकर उनकी कथा कही गयी है।

भक्तमेण्ड-ये 'हयग्रीववध' नामक महाकाव्य के रचियता हैं जो अभी तक अनु-पलब्ध है। इसके क्लोक क्षेमेन्द्र विरचित 'सुवृत्ततिलक', भोजकृत 'सरस्वतीकण्ठाभरण' एवं 'शृङ्कारप्रकाश' तथा 'काव्यप्रकाश' प्रभृति रीतिग्रन्थों तथा सुक्तिग्रन्थों में उद्भृत किये गये हैं। इनका विवरण कल्हण की 'राजतरिङ्गणी' में है। कहते हैं कि मेण्ठ हाथी-वान् थे [मेण्ठ शब्द का अर्थं भी महावत होता है,। लोगों का अनुमान है कि ये महावत थे, किन्तु विलक्षण प्रतिभा के कारण महाकवि बन गए। इनके आश्रयदाता काश्मीरनरेश मातृगुप्त थे। इनका समय पांचवी शताब्दी है। सुक्तिग्रन्थों में कुछ पद्य 'हस्तिपक' के नाम से उपलब्ध होते हैं जिन्हें विद्वानों ने भद्रमेण्ठ की ही रचना स्वीकार किया है। इनकी प्रशंसा में धनपाल का एक इलोक मिलता है जिसमें कहा गया है कि जिस प्रकार हाथी महावत के अंकुश की चोट खाकर बिना सिर हिलाये नहीं रह सकता उसी प्रकार भन्नेमण्ड की विक्रोक्तियों का श्रवण कर सहृदय भी आनन्द से विह्वल होकर सिर हिलाये बिना नहीं रहता। वक्रोक्त्या मेण्डराजस्य वहन्त्या मृणिरूपताम् । अविद्धा इव धुन्वन्ति मूर्धानं किवकुञ्जराः ॥ 'राजतरंगिणी' में कहा गया है कि 'हयग्रीववध' काव्य की रचना करने के पश्चात् भर्तृमेण्ठ किसी गुणग्राही राजा की खोज में निकले और काश्मीरनरेश मातृगुप्त की सभा में आकर उन्होंने अपनी मनोहर कविता सुनाई । काव्य की समाप्ति होने पर भी राजा ने उसके गुण-दोष के सम्बन्ध में कुछ नहीं कहा। राजा के इस मौनालम्बन से किव को अत्यन्त दुःख <mark>हु</mark>आ और वे अपना काव्य वेष्टन में बौधने लगे। इस <mark>पर</mark> राजा ने पुस्तक के नीचे सोने की थाल इस भाव से रख़ दी कि कहीं काव्य-रस पृथ्वी पर न चू जाय । राजा की इस सहृदयता एवं गूणग्राहिता से भतुंमेण्ठ अत्यन्त प्रसन्न हुए और इसे उन्होंने अपना सत्कार माना तथा राजा द्वारा दी गई सम्पत्ति को पुनरुक्त के सदृश समझा राजतरिङ्गणी ३। २६४-२६६ ]। सम्मटाचार्य ने 'काव्यप्रकाश' के रसदोष के अन्तर्गत (सप्तम उन्नास में ) 'अङ्गस्याप्यतिविस्तृतिः' नामक दोष के उदाहरण में 'हयग्रीववध' को रखा है। इस दोष के अनुसार महाकाव्य में मुख्य पात्र का विस्तार के साथ वर्णन होना चाहिये, परन्तु अमुख्य पात्र का विस्तार करने पर साहित्यिक दृष्टि से दोष उपस्थित हो जायगा। 'हयग्रीववध' में नायक विणु हैं (अङ्गी हैं), किन्तु प्रतिनायक या अङ्ग का विस्तारपूर्वक वर्णन होने के कारण इसमें उक्त दोष आ गया है। क्षेमेन्द्र के अनुमान से 'हयग्रीववध' का प्रथम श्लोक निम्नांकित है—आसीद् दैत्यो हयग्रीवः सुहृद्वेष्मसु यस्य ताः। प्रथयन्ति बलं बाह्वोः सितच्छत्रस्मिताः श्रियः ॥ मेण्ठ के सम्बन्ध में अनेक कवियों की प्रशस्तियाँ प्राप्त होती हैं-इह कालिदास-भर्तमेण्ठावत्रामररूपसूरभारवयः । हरिश्चन्द्रगृप्ती परीक्षिताविह विशालायाम् ॥ 'काव्यप्रकाश' में 'हयग्रीववध' के बलोक प्राप्त होते हैं। एक इलोक उद्भृत है—विनिगतंमानदमात्ममन्दिरात्भवत्युपश्र्य सहच्छयि यम् ।

ससंभ्रमेन्द्रद्रुतपातितार्गला निमीलिताक्षीवभियामरावती ॥ दे० संस्कृत सुकवि-समीक्षा— पं• बलदेव उपाध्याय ।

भर्तृहरि-शतकत्रय-'शृङ्गारशतक', 'नीतिशतक' एवं 'वैराग्यशतक' के रचियता। महाकवि भर्तृहरि का जीवन और आविर्भावकाल अभी तक अज्ञात है। दन्तकथाएँ उन्हें राजा एवं विक्रमादित्य का ज्येष्ठ भ्राता मानती हैं। पर कतिपय विद्वानों का मत है कि उनके ग्रन्थों मे राजसी भाव का पूट नहीं; अतः उन्हें राजा नहीं माना जा सकता। अधिकांश विद्वानों ने इत्सिग (चीनी यात्री) के कथन में आस्था रखते हुए उन्हें मह'वैयाकरण भर्तृहरि से (वाक्यपदीय के रचियता) अभिन्न माना है। पर भारतीय विद्वान् उन्हें वैयाकरण भर्नुहरि से अभिन्न नहीं मानते । इनका समय सप्तम शताब्दी है। इनके ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि इन्हें ऐसी प्रियतमा से निराशा हुई थी जिसे ये बहुत प्यार करते थे। 'नीतिशतक' के प्रारम्भिक ब्लोक में भी निराश प्रेम की झलक मिलती है। यां चिन्तयामि सततं मिय सा विरक्ता साऽप्यन्नमिच्छति जनो सजनोऽन्यसक्तः । अस्मत् कृते च परितृष्यति काचिदन्या धिक् तां च तं च मदनं च इवां च मां च ।। किवदन्ती के अनुसार प्रेम में धोखा खाने पर इन्होंने वैराग्य ग्रहरण कर लिया था। इनके तीनों ही शतक संस्कृत कविता का उत्कृष्ट्रतम रूप उपस्थित करते हैं। इनके काव्य के प्रत्येक पद्य मुख्यतः अपने में पूर्ण हैं तथा उसमें एक की, चाहे वह श्रृङ्कार, नीति या वैराग्य हो, पूर्ण अधिवयक्ति होती है। संस्कृत आषा का सूत्रात्मक रूप इनमें चरम सीमा तक पहुंच गया है। इनके अनेक पद्य व्यक्तिगत अनुभूति से अनुप्राणित है तथा उनमें आत्म-दर्शन का तत्त्व पूर्णेरूप से दिखाई पडता है।

आधारप्रत्य—संस्कृत साहित्य का इतिहास—डॉ॰ ए॰ बी॰ कीथ (हिन्दी अनुवाद)। भर्तृहरि—प्रसिद्ध वैयाकरण एवं 'वावयपदीय' नामक ग्रन्थ के रचियता दि॰ वावयपदीय]। पं॰ युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार इनका समय वि॰ पू॰ ४०० वर्ष है। पुण्यराज के अनुसार इनके गुरु का नाम वसुरात था। ये 'शतकत्रय' के रचियता भर्तृहरि से भिन्न हैं। इनके द्वारा रचित ग्रन्थों की सूची इस प्रकार है—'महाभाष्यदीपिका', 'वाक्यपदीय', 'भागवृत्ति' (अष्टाध्यायी की वृत्ति ) 'मीमांसासूत्रवृत्ति' तथा शब्दधातुमीमांसा ।

भारतिकाव्य के अत्यन्त प्रोढ़ कि सम्चट हैं जिनकी एकमात्र रचना 'भन्नटशतक' है। इनके पद्यों के उद्धरण 'ध्वन्यालोक', 'अभिनवभारती', 'काव्यप्रकाश' तथा 'अचित्यिवचारचर्चा' आदि ग्रन्थों में प्राप्त होते हैं जिससे इनका समय नवम शताब्दी से पूर्व ज्ञात होता है। ये काश्मीरक किव थे। 'भल्लटशतक' में मुक्तक पद्य संगृहीत हैं तथा उसमें अन्योक्ति का प्राधान्य है। एक उदाहरण देखें—विशालं शाल्मल्या नयन सुभगं वीक्ष्य कुसुमं शुकस्यासीद् बुद्धिः फलमिप भवेदस्य सहशम्। इति ध्वात्वोपास्तं फलमिप च दैवात् परिणतं विपाके तूलोऽन्तः सपिद महता सोऽप्यपहृतः॥

भवभृति-ये संस्कृत नाट्य साहित्य में युग-प्रवर्त्तन करने वाले प्रतिभाशाली कलाकार हैं जो कई दृष्टियों से महाकिव कालिदास को भी पीछे छोड देते हैं। नाटके भवभूतिर्वावयं वा वयमेव वा । उत्तरेरामचिरते भवभूतिर्विशिष्यते ॥ ये अपने युग के सशक्त एवं विशिष्ट नाटककार थे । किन्तू उस युग के आलोचक इनकी प्रतिभा का वास्तविक मृत्यांकन उपस्थित करने में असमथ रहे, फलतः कवि के मन में अन्तःक्षोभ की अग्नि धधकती दिखाई पडती है। वे केवल प्रतिभाशाली कवि ही नहीं थे अपिन सांख्य, योग, उपनिषद् और मीमांसा प्रभृति विद्याओं में भी निष्णात थे। इनके आलोचकों ने इनके सम्बन्ध में कट्रक्तियों का प्रयोग किया था जिसमे मर्माहत होकर कवि ने उन्हें चुनौती दी थी कि निश्चय ही एक युग ऐसा आयेगा जब मेरे समानधर्मा कवि उत्पन्न होकर मेरी कला का आदर करेंगे क्योंकि काल निरविध या अन्तहीन है और पृथ्वी भी विपूल है-ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां जानन्ति ते किमपि तान् प्रतिनेष यत्नः। उत्पस्यते मम तु कोऽपि समानधर्मा कालो ह्ययं निरवधिविपुला च पृथ्वी ॥६॥ गुणैः सतां न मम को गुणः प्रख्यापितो भवेत् । यथर्थिनामा भगवान् यस्य ज्ञानिनिधर्ग्रहः ॥ ७॥ यद् वेदाध्ययनं तथोपनिषदां सांख्यस्य योगस्य च ज्ञानं तत्कथनेन कि न । ह ततः कि चद् गुणो नाटके। यत् प्रौढित्वमूदारता च वचसां यच्चार्थतो गौरवं तच्चेदस्ति ततस्तदेव गमकं पाण्डित्यवैदग्ध्ययोः ॥ ८ मालतीमाधव अंक-एक ।

ावभूति ने अपना पर्याप्त परिचय अपने नाटकों की प्रस्तावना में दिया है, फलतः इनका जीवनवृत्त अन्य साहित्यकारों की भांति अन्धकारास्त्रप्त नहीं है। इनका जन्म कश्यप्रकारों य उदुम्बर नामक ब्राह्मण परिवार के घर में हुआ था। ये विदर्भ के अन्तर्गत पद्मपुर के निवासी थे। इनका कुल 'कृष्ण्यजुर्वेद' की तैत्तिरीय शाखा का अनुयायी था। इनके पितामह का नाम भट्ट गोपाल था और वे स्वयं महाकवि भी थे। इनके पिता का नाम नीलकण्ड एवं माता का नाम जतुकर्णी था। इन्होंने अपना सर्वाधिक विस्तृत विवरण 'महावीरचरित' की प्रस्तावना में प्रस्तुत किया है—अस्ति दक्षिणापथे विदर्भेषु पद्मपुरंनामनगरम्। तत्र केचित् तैत्तिरीयिणः काश्यपाश्चरणगुरपः पंक्तिपाबनाः पञ्चान्योधृतव्रताः सोमपीथन उदुम्बरनामानो ब्रह्मवादिनः प्रतिवसन्ति। तदामुष्यायणस्य तत्रभवतो वाजपेयाजिनो महाकवेः पञ्चमः सुगृहीतनाम्नो भट्टगोपालस्य पौत्र. पवित्र कीर्तेनीलकण्ठस्य आत्मसम्भवः श्रीकण्ठपदलाच्छनः पद वाक्य प्रमाणज्ञो भवभूर्तिर्नाम जातूकर्णीपुत्रः कविमित्रधेयमस्माकमित्यत्रभवन्तो विदांकुर्वेन्तु।

कहा जाता है कि इनका वास्तिविक नाम श्रीकण्ठ था और भवभूति उपनाम था। स्वयं किव ने भी अपने श्रीकण्ठ नाम का संकेत किया है। इसी प्रकार का परिचय किचित् परिवर्तन के साथ 'मालतीमाधव' नामक नाटक में भी प्राप्त होता है। इन्होंने अपने गुरु का नाम ज्ञानिनिध दिया है। कहा जाता है कि देवी पार्वती की प्रार्थना में बनाये गए एक क्लोक पर चमत्कृत होकर तत्कालीन पण्डितमण्डली ने इन्हें भवभूति की उपाधि प्रदान की थी-गिरजायाः स्तनौ वन्दे भवभूतिसिताननौ। तपस्वीकां गतोऽवस्थामिति स्मेराननाविवि॥ इनके टीकाकार वीरराघव ने इस तथ्य का उद्घाटन किया है-श्रीकण्ठपदलाञ्छनः पितृकृतनामेदम्। ""भवभूतिर्नाम 'साम्बा पुनातु भवभूतिपवित्र-

मूर्तिः' श्लोकरचनासन्तुष्टेन राज्ञाभवभूतिरिति ख्यापितः । 'मालतीमाधव' के टीकाकार जगद्धर के मतानुसासार इनका नाम श्रीनीलकण्ठ था--'नाम्ना श्रीकण्ठः प्रसिद्धचा भव-भूतिरित्यर्थः । इस सम्बन्ध में एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण प्रश्न उठाया गया है कि क्या भवभूति उम्बेकाचार्यं से अभिन्न थे। 'मालतीमाधव' के एक हस्तलेख के तृतीय अंक की पृष्पिका में इसके लेखक का नाम उम्बेक दिया गया है। उम्बेक मीमांसाशास्त्र के प्रसिद्ध विद्वान् और कुमारिलभट्ट के शिष्य थे। इन्होंने कुमारिल रचित 'इलोकवात्तिक' की टीका भी लिखी है। म० म० कुप्पुस्वामी शास्त्री, म० म० पा० वा० गुणे, एस० आर॰ रामनाथ शास्त्री उम्बेक एवं भवभूति को एक ही ब्यक्ति मानते हैं। पण्डित बलदेव उपाध्याय भी इसी मत का समर्थन करते हैं। पर कुछ विद्वानों ने इस मत का लण्डन किया है। डॉ० कुन्हन राजा एवं म० म० डॉ० मिराशी ने भवभूति एवं उम्बेक को भिन्न व्यक्ति माना है। कुन्हन राजा भवभूति के मीमांसक होने पर भी सन्देह प्रकट करते हैं। इनके अनुसार इनका आग्रह वेदान्त पर अधिक था। पर डॉ॰ राजा का कथन इम आधार पर विण्डत हो जाता है कि भवभूति ने स्वयं अपने को 'पदवाक्य-प्रमाणज्ञ' कहा है। डॉ॰ मिराशी के अनुसार दोनों का समय भिन्न है। उम्बेक का रचनाकाल ७७५ ई० है और भवभूति आठवीं शती के आदि चरण में हुए थे। विशेष विवरण के लिए देखिए-क. प्रोसीडिंग्स ऑफ सेकेण्ड ओरियण्टल कान्फ्रेन्स ( १९२३ ), म० म० कुप्पुस्वामी शास्त्री पृ० ४१०-१२, ख. उत्तररामचरित-काणे द्वारा सम्पादित (भूमिका) तथा धर्मशास्त्र का इतिहास (अंगरेजी) भाग ५ पृ० ११८८-९९, ग. तात्पर्यं टीका की प्रस्तावना-डॉ॰ कुन्हन राजा पृ० ३०, घ स्टडीज इन इण्डोलाजी भाग १, पृ० ४५, डॉ॰ मिराशी—भवभूति और उम्बेक की एकता प्राचीन काल से ही चली आ रही है अतः दोनों को प्रथक-प्रथक व्यक्ति स्वीकार करना ठीक नहीं है।

भवभूति ने लिखा है कि उनके नाटक कालप्रियनाथ के उत्सव पर खेलने के लिए ही लिखे गए थे। विद्वानों ने कालप्रियनाथ का तादात्म्य मालवास्थित उज्जैन के महाकाल से किया है। अत्र खलु भगवतः कालप्रियनाथस्य यात्रायामायंमिश्रान् विज्ञाप्यामि—उत्तररामचरित पृ० ४ काणे सम्पादित भगवतः कालप्रियनाथस्य यात्रायामायं-मिश्राः समादिशन्ति। महावीरचरित (चीखम्बा)पृ० २। भवभृति ने नाटकों की प्रस्तावना में अपना समय निर्दिष्ट नहीं किया है अतः इनका काल-निर्णय विवादास्पद बना हुआ है। इनके सम्बन्ध में प्रथम उल्लेख वाक्पितराज कृत 'गउडबहो' में मिलता है। इसमें किव ने भवभूति स्पी सागर से निकलते हुए काब्यामृत की प्राशंसा की है—भवभूतिजलिध—निर्गतकाब्यामृतरसकणाइबस्फुरन्ति। यस्य विशेषा अद्यापि विकटेषु कथानिवेशेषु॥ ७९९॥ वाव्पतिराज कान्यकुब्जनरेश यशोवर्मा के सभाकवि थे जिनका समय ७५० ई० है। भवभृति भी जीवन के अन्तिम दिनों में यशोवर्मा के आश्रित हो गये थे। 'राजतरंगिणी' में लिखा है कि यशोवर्मा की सभा में भवभूति आदि कई किव थे—किविविपतिराजश्रीभवभृत्यादिसेवितः। जितौ ययौ यथोवर्मा तद्गुणस्तुतिवन्दिताम् ॥४।१४४॥ वामन के 'काब्यालंकार' में भवभूति के पद्य उद्धृत हैं-काब्यालंकारस्तुत्रवृत्ति

१।२।१२। वामन का समय आठवीं शती का उत्तरार्ध या नवीं शती का चतुर्थांग है। अतः भवभृति का समय सातवीं शताब्दी का अन्तिम चरण या आठवीं शताब्दी का प्रथम चरण हो सकता है।

भवभृति की तीन ही रचनाएँ प्राप्त होती हैं और तीनों ही नाटक हैं — मालती-माधव', 'महावीरचरित' और 'उत्तररामचरित'। इनमे 'मालतीमाधव' प्रकरण है और शेष नाटक है। 'मालतीमाधव' में दस अंक हैं और कथा कल्पित है। इसमें मालती एवं माधव की प्रणय-कथा वर्णित है [ विशेष विवरण के लिए दे० मालती-माधव । 'महावीरचरित' में सात अङ्क हैं और रामायण की कथा को नाटक का रूप दिया गया है [ दे० महावीर चरित ]। 'उत्तररामचरित' भवभूति का सर्वश्रेष्ठ एवं अन्तिम रचना है । इसमें सीता-निर्वासन की करुण गाथा वर्णित है । दि० उत्तर-रामचरित । भवभूति के सम्बन्ध में विविध कवियों की उक्तियां — १ – स्पष्टभावरसा चित्रै: पदन्यासै: प्रवितिता । नाटकेषु नटस्त्रीव भारती भवभूतिना ॥ तिलकमंजरी ३०, धनपाल । २--जडानामपि चैतन्यं भवभूतेरभूद् गिरा । ग्रावाप्यरोदीत् पार्वत्या हसतः स्म स्तनाविष ॥ हरिहर, सुभाषितावली १३ । ३-भवभूतेः सम्बन्धाद् भूधरभूरेव भारती भाति । एतत्कृतकारुण्ये किमन्यथा रोदिति ग्रावा ॥ गोवर्धनाचार्यं आर्यासप्तशती ३६ । स्वयं कवि की उक्ति —क-यं ब्रह्माणिमयं देवी वाग्श्येवानुवर्तते । उत्तरं रामचरितं तत् प्रणीतं प्रयोक्ष्यते ॥ उत्तरराम० प्रथम अंक। ख-पापमभ्यश्च पुनातु वर्धयतु च श्रेयां-सि सेयं कथा । भङ्गत्या च मनोहरा च जगतो मातेव गङ्गेव च । तामेतां परिभावयन्त्व-भिनयैर्विन्यस्तरूपां बुधाः शब्दब्रह्मविदः कवेः परिणतप्रज्ञस्य वाणीमिमाम् ७।२१।

भवभृति नाटककारों के किव कहे जाते हैं। इन्हें कालिदास के बाद संस्कृत का सर्वोच्च नाटककार माना जाता है। इन्हें विशुद्ध नाटककार नहीं कहा जा सकता क्योंकि इनकी अधिकांश रचनायें गीतिनाटघ (लिरिकल ड्रामा ) हैं। अतः इनके (नाटकों के) अध्येताओं को इस तथ्य को ध्यान में रखकर ही इनके नाटकों की समीक्षा करनी चाहिए। भवभूति की भाव-प्रवणता इनकी कला का प्राण है। इन्होंने भावमय कवित्व के समक्ष कलापक्ष के आकर्षण को भी छोड़ दिया है। 'वैसे भवभूति भी कलापक्ष के मोह से छूटे हुए नहीं हैं, किन्तु ज्यों-ज्यों भवभृति की भारतीय परिपक्त होती गई है और जहाँ भाव फूट पड़ना चाहते हैं, वहाँ भवभूति का पाण्डित्य भी रसप्रवाह में बह निकलता है।' संस्कृत कवि-दर्शन पृ० ३८१। भवभूति के भावपक्ष में वैविध्य एवं विस्तार दिखाई पड़ता है। ये कालिदास की भांति केवल कोमल भावो के ही कवि नहीं हैं, प्रत्युत् इन्होने कोमल के साथ-ही-साथ गम्भीर एवं कठोर भावों का भी चित्रण किया है। विव्रलम्भ एवं करुण रस के अतिरिक्त इनकी दृष्टि वीर, रौद्र तथा बीभत्स रसों की ओर भी समानभाव से जाती है। भवभूति की शैली इनके कथन के अनुरूप है जिसके शब्दों में प्रौढ़ि, उदारता एवं अर्थ का गौरव रहता है। यत्प्रौढित्व-मूदारता च वचसां यच्चार्थतो गौरवं तच्चेदस्ति ततस्तदेवगमकं पाण्डित्यवैदग्धयो ॥ मालतीमाधव १।१० । भावानुसार भावों को मोड़ देना भवभूति की निजी विशेषता है । पर्वत-कृहरों में गद्गद् नाद से प्रवाहित होती नदी का चित्र इन्होंने भाषा के माध्यम से खींच दिया है। उत्तररामचरित में—एतेषु कुहरेषु गद्गदनह्गोदावरीवारयो मेघालम्बितमौलिनीलशिखराः क्षोणीभृतो दक्षिणः। अन्योन्यप्रतिघातसंकृलचन्कस्नोलकोलाहलै — क्तालास्तइमे गभीरपयसः पुण्याः सरित् संगमाः॥ २१३ । किव वाणी की प्रौढता केद्वारा वनप्रदेश की भयंकरना का स्वाभाविक चित्र अनुपासच्छटा के माध्यम से प्रस्तुन कर देता
है। इनके वर्णनो में कालिदास की भौति सादगी नहीं दिखाई पड़ती, यहां तो विस्तार
एवं क्लिष्टता के दर्शन होते हैं। गुल्जत्कुल्जकुटीरकौशिकघटाघूत्कारवत्कीचकस्ताम्बाडम्बरमूकमौकुलिकुलः कौल्चावतोऽयं गिरिः। एतिस्मन्प्रचलाकिनां प्रचलताभुद्वेजिताः
कुजितेस्वेलिन्तपुराणरोहिणतस्कन्धेपुकुमभीनसाः॥ २१२९ उत्तर०। 'यह क्रोंच वन
पर्वत है जो गुल्जते हुए कुल्ज-कुटीरों से उल्लूओं के समूह की घू घू ध्वनि से बढे हुए
कीचक (फटे हुए और हवा के कारण शब्द करते हुए बांस) के समूह की ध्वनि के
कारण शब्द-सून्य कौओं के समूह वाला है। इसमें घूमते हुए मयूरों के कूजन से डरे
हुए सर्प पुराने चन्दनवृक्षों के स्कन्ध्यदेशों में लिपटे हुए हैं।' ध्वन्यात्मक चित्र प्रस्तृत
करने की कला में भवभूति पूर्ण दक्ष है।

भवभूति की शैली में गोड़ी रीति का प्राबल्य है। इन्होंने गद्य की भाषा सानुप्रास एवं ममास-बहुल पद-विन्यास से युक्त रखी है। इनकी शैली का प्रमुख वैशिष्टय इसकी उदात्तना है। इन्होने प्रकृति का चित्रण सच्चे प्रकृति पूजारी की भाँति अत्यन्त अभिनिवेश के साथ किया है जिसमें कोमल, उग्न, सहावने एवं भयंकर सभी प्रकार के चित्र उभरे हए हैं। इनके संवादों में लम्बे-लम्बे समास-बहल वाक्य प्रयुक्त होते हैं जिमे विद्वानों ने इनका दोष भी माना है। भाषा पर इनका अधिकार है और ये समर्थ किव के रूप में दिखाई पड़ते हैं। 'भवभूति की भाषा में भावव्यंजना की अपूर्व शक्ति है। एक ओर जहाँ वह मूर्त पदार्थों की वर्णना में उनको साकार उपस्थित कर देती है वहाँ दूसरी ओर अमूर्त भाव पदार्थों की वर्णना में भी उनका सांगोपांग वर्णन कर पाठक के मन मे उनकी सम्यक् उद्बुद्धि कर देती है। ... ... पदवाक्य प्रमाणज्ञ भवभूति वाणी क धनी हैं।' महाकवि भवभूति पृ० १२७। इन्होंने रूप-सौन्दर्य का वर्णन अत्यन्त मुक्ष्म एवं हृदयग्राही किया है। किसी चित्र का अंकन करते समय इनका कवि रस की उदबुद्धि किये बिना नहीं रहता। विरहिणी सीता के करुण रूप के अंकन मे कारुण्य-भावना का रूप देखने योग्य है—परिपाण्डुदुर्वलकपोलसुन्दरं दधतीविलोलकबरीकमान-नम् । मृत्तिरथवाशरीणी विरहष्यथेव वनमेतिजानकी ॥ उत्तर ० ३।४। भवभूति के छन्द प्रयोग में भी वैविध्य प्रदर्शित होता है। इन्होंने छोटे-बड़े सभी छन्दों का प्रयोग किया है । अनुष्ट्रप्, वसन्ततिलका, शार्टूलविक्रीडित, शिखरिणी, स्रग्धरा, मन्दाकान्ता, मालिनी. उपजाति, इन्द्रवज्रा, प्रहाषिणी, पुष्पिताग्रा. पृथ्वी, शालिनी, आर्या, वंशस्य, रथोद्धता. द्रतिवर्लाम्बत, उपेन्द्रवज्ञा आदि इनके प्रिय छन्द हैं । क्षेमेन्द्र ने शिखरिणी छन्द के प्रयोग में इनकी मूक्तकंठ से प्रशंसा की है । 'महावीरचरित' में १७, 'मालतीमाधव' में २४ एवं 'उत्तररामचरित' में २४ छन्द प्रयुक्त हुए हैं। इनमें अलंकार वैचित्र्य भी अधिक पाया जाता है। इनके प्रिय अलंकार हैं--उपमा, रूपक, उत्प्रेक्षा, अनुप्रास, श्लेष. अर्थान्तरन्यास, निदर्शना, दृष्टान्त, विरोधाभास, प्रतिवस्तूपमा, अतिशयोक्ति, आक्षेप,

काण्यालिंग, सन्देह एवं स्वभावोक्ति । इन्होंने उपमा अलंकार के प्रयोग में नवीनता प्रदिश्तित की है । सूक्ष्म मनोभावों की तुलना स्थूल पदार्थों से करने में इन्होंने अधिक हिच प्रदिश्तित की है—करुणस्य मूर्त्तिरथवाशरीरिणी विरहन्यथेव वनमेति जानकी । नाटककार के रूप में आलोचकों ने इन्हें उच्चकोटि का नहीं माना है और इनके अनेक दोषों का निर्देश किया है । इनमें अन्वितित्रय का अभाव, वस्तु का अवाधगत्या दूर तक विस्तृत वर्णन, हास्य की कमी, भाषा की दुष्टहता, संवादों के वाक्यों की दुष्टहता एवं दीर्घविस्तारी वाक्यों का प्रयोग आदि नाट्यकला की दृष्टि से दोष बतलाये गये हैं । इन दोषों के होते हुए भी भवभृति संस्कृत भाषा के गीरव हैं—

आधारग्रन्थ—१-हिम्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—डॉ॰ दासगुप्त एवं एस॰ के॰ डे॰। २-उत्तररामचरित—सं॰ काणे (हिन्दी अनुवाद)। ३-भवभूति—आर॰ करमरकर (अँगरेजी)। ४-संस्कृत नाटक—डॉ॰ ए॰ बी॰ कीथ (हिन्दी अनुवाद)। ४-कालिदास और भवभूति—डी॰ एल॰ राय। ६-महाकवि भवभूति—डॉ॰ गंगासागर राय। ७-संस्कृत कवि-दर्शन—डॉ॰ भोलाइंकर व्यास। द-भवभूति और उनका उत्तर-रामचरित—पं॰ कृष्णमणि त्रिपाठी। ९-संस्कृत नाटककार—श्री कान्तिचन्द भरतिया। १०-संस्कृत काव्यकार—डॉ हरदत्त शास्त्री।

भविष्यपुराण-कमानुसार नवां पुराण। 'भविष्यपुराण' के नाम से ही ज्ञात होता है कि इसमें भविष्य की घटनाओं का वर्णन है। इस पुराण का रूप समय-समय पर परिवर्तित होता रहा है, अतः प्रतिसंस्कारों के कारण इसका मूलरूप अज्ञेय होता चला गया है। इसमें समय-समय पर घटित घटनाओं को विभिन्न युगों या समयों के विद्वानों ने इस प्रकार जोड़ा है कि इसका मूलरूप परिवर्त्तित हो गया है। ऑफ्रेट ने तो १९०३ ई० में एक लेख लिखकर इसे 'साहित्यिक धोखेबाजी' की संज्ञा दी है। वेंकटेश्वर प्रेस से प्रकाशित 'भिवन्यपुराण' में इतनी सारी नवीन बातों का समावेश है जिससे इस पर सहसा विरुवास नहीं होता। 'नारदीयपुराण' में इसकी जो विषय-सूची दी गयी है, उससे पता चलता है कि इसमें पाँच पव हैं — ब्राह्मपवं, विष्णूपवं, शिवपवं, सूर्यपर्व एवं प्रतिसर्गपर्व। इसकी क्लोक-संख्या चौदह हजार है। नवलिक कोर प्रेस, लखनऊ से प्रकाशित 'भविष्यपूराण' में दो खण्ड हैं,—पूर्वाद्ध तथा उद्धरार्द्ध एवं उनमें कमशः ४१ और १७१ अध्याय हैं। इसकी जो प्रतियां उपलब्ध हैं उनमें 'नारदीय-प्राण' की विषय-सूची पूर्णं रूपेण प्राप्त नहीं होती। इस पुराण में मुख्य रूप से ब्राह्म-धर्म, आचार एवं वर्णाश्रमधर्म का वर्णन है तथा नागों की पूजा के लिए किये जाने वाले नागपंचमी वृत के वर्णन में नाग, असूरों एवं नागों से सम्बद्ध कथाएँ दी गयी हैं। इसमें सूर्यपूजा का वर्णन है तथा उसके सम्बन्ध में एक कथा दी गयी है कि किस प्रकार कृष्ण के पुत्र शाम्ब को कुछ रोग हो जाने पर उनकी चिकित्सा के लिए गरुड द्वारा शाक द्वीप से ब्राह्मणों को बुलाकर सूर्य की उपासना के द्वारा रोग-मुक्त कराया गया था। इस कथा में भोजक एवं मग नामक दो सूर्यपूजकों का उन्नेख किया गया है। अल-बेरुनी ने इसका उल्लेख किया है, अतः इसके आधार पर विद्वानों ने इसका समय १०वीं शताब्दी माना है। इसमें मृष्टि की उत्पत्ति के साथ-ही-साथ भीगोलिक वर्णन भी उपलब्ध होते हैं तथा सूर्यं का ब्रह्मरूप में वर्णन कर उनकी अर्चना के निमित्त नाना प्रकार के रङ्गों के फूलों को चढ़ाने का कथन किया गया है। 'भविष्यपुराण' में उपासना और ब्रतों का विधान, त्याज्य पदार्थों का रहस्य, वेदाध्ययन की विधि, गायत्री का महत्व, सन्ध्या-वन्दन का समय तथा चतुर्वणं विवाह-व्यवस्था का भी निरूपण है। इस पुराण में किल के अनेकानेक राजाओं का वर्णन है जो रानी विक्टोरिया तक आ जाता है। इसके प्रतिसर्ग पर्व की बहुत-सी कथाओं को आधुनिक विद्वान् प्रक्षेप मानते हैं। इसके भविष्य कथन भी अविश्वसनीय है।

आधारग्रन्थ — १-प्राचीन भारतीय साहित्य-भाग १, खण्ड २-डॉ० विन्टरिनत्स । २-अष्टादशपुराणदर्पण — पं० ज्वाला प्रसाद मिश्र । ३-पुराण तत्त्व-मीमांसा — श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । ४-पुराण-विमशं — पं० बलदेव उपाध्याय । ५-पुराणविषयानु-क्रमणिका — डॉ० राजबली पाण्डेय । ६-भविष्यपुराण — वेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई ।

भागवत चम्पू — इस चम्पू काव्य की तीन हस्तिलिखित प्रतियौ प्राप्त होती हैं। इनमें से दो तंजोर में एवं एक मद्रास में है। तंजोर वाली प्रति में इसके रचियता का नाम रामचन्द्र भद्र तथा मद्रास वाली प्रति में राजनाथ कि है। विद्वानों ने इमका लेखक राजनाथ को ही माना है। इनका पूरा नाम अध्यल राजुरामभद्र था जो नियोजी ब्राह्मण थे। इनका समय १६ वीं शताब्दी का मध्य है। किव ने श्रीमद्भागवत के दशम स्कन्ध के आधार पर कंसवध तक की घटनाओं का वर्णन किया है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है। इसका विवरण डिस्किप्टिव केंटलॉग मद्रास २१। ६२७५ में प्राप्त होना है।

आधारग्रन्य—चम्पू कात्र्य का विवेचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी।

भागीरथी चम्पू—इस चम्पू-काव्य के प्रणेत का नाम अच्युत शर्मा है। इनका निवासस्थान जनस्थान था। इनके पिता का नाम नारायण एवं माता का नाम अन्न-पूर्णा था। 'भागीरथीचम्पू' में सात मनोरथ (अध्याय) हैं जिसमें राजा अगीरथ की वंशावली एवं गङ्गावतरण की कथा विणित है। इनकी शैली प्रवाहपूर्ण एवं माथा भावानुगामिनी है। इसका प्रकाशन गोपाल नारायण कम्पनी, बम्बई से हो चुका है। इस ग्रन्थ का पद्यभाग गद्यभाग की अपेक्षा अधिक मनोरम है। गङ्गांतुङ्गतरङ्गरिङ्गण गणैराकाशरङ्गाङ्गणे। साङ्गोपाङ्गकुरङ्गसङ्गिक्विरापाङ्गायमानाङ्गकैः। रिङ्गन्तीव सरङ्गमङ्ग अमुहासंभङ्गवाराङ्गवाना-भङ्गीभङ्गमृदङ्गभङ्गरदैः सत्यं समाप्लावयत्॥४।४१

आधारग्रन्य—चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिह।सिक अध्ययन—डॉ० छिवनाय त्रिपाठी ।

भागुरि — संस्कृत के प्राचीन वैयाकरण । मीमांसक जी के अनुसार इनका समय ४००० वि पू० है। इनके कितपय नवीन वचनों (व्याकरण-सम्बन्धी) के उद्वरण जगदीश तर्कालंकारकृत 'शब्दशक्तिप्रकाशिका' में उपलब्ध होते हैं। इनके पिता का सम्भवतः भागुर नाम था तथा इनकी बहिन लोकायतशास्त्र की प्रणेत्री भागुरी थी

दि० महाभाष्य ७।२।४५ ]।विद्वानों का कथन है कि भागुरि का व्याकरण 'अष्टाध्यायी' से भी विस्तृत था तथा 'शब्दशक्तिप्रकाशिका' के उद्भृत बचनों से ज्ञात होता है कि उसकी रचना श्लोक में हुई थी [ शब्दशक्तिप्रकाशिका पृ० ४४४, काशी ]। इनकी कृतियों के नाम हैं—'भागुरि व्याकरण', 'सामवेदीयशाखा', 'ब्राह्मण', 'अलंकार ग्रन्थ', 'त्रिकाण्डकोश', 'मांख्यभाष्य' नथा 'दैवतग्रन्थ'। सोमेश्वर किव ने 'साहित्यकल्पद्रम' में भागुरि का मत प्रस्तृत किया है जो यथासंख्य अलंकार के प्रकरण में है। अभिनवगुष्त-कृत 'ध्वन्यालोकलोचन' में भी भागुरि का रसविषयक विचार उद्भृत है [ तृतीय उद्योत पृ० ३८६'। भागुरि की प्रतिभा बहुमुखी थी और इन्होंने कई शास्त्रों की रचना की थी। आधारग्रन्थ —१—संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १—पं० युधिष्ठिर मीमांसक। २—वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग—१ पं० भगवहत्त।

भाण- रूपक का एक प्रकार जिसमें धूनं एवं विट का वर्णन होता है। इसमें एक अंक रहता है। संस्कृत में 'भाण' का अधिक महत्व है और इस पर अनेक ग्रन्थ लिखे जा चुके हैं। 'चतुर्भाणी' के नाम से केरल में रचित चार भाग प्रकाशित हो चुके हैं जिनके रचयिता वररुचि, ईश्वरदत्त, श्यामलिक एवं शुद्रक हैं दि० चतुर्भाणी ]। अन्य गाणों का विवरण इस प्रकार है—उभयाभिसारिका—इसके प्रणेता वररुचि माने जाते हैं जिनका समय ई० पू० तृतीय शतक है। इसकी आया-शैली सशक्त एवं प्रौढ़ है। पश्चप्राभृतक—इस आण के रचिंवता 'शूद्रक' हैं दे० श्द्रक ]। इसके उद्धरण अनेक ग्रन्थों में प्राप्त होते हैं। हेमचन्द्र के 'काव्यानूसानन' (पृ० १८८) में भी इसका एक पद्य प्राप्त होता है। इसमें प्राचीन समय के कलाकार मुलदेव की कथा वर्णित है। धुर्नविटसंबाद—इसके लेखक ईश्वरदत्त हैं। इसमें विट एवं धर्क के संवाद कामिनियों एवं वेश्याओं के विषय में प्रस्तृत किये गये हैं। इसके उद्धरण भोजकृत 'शृङ्गारप्रकाश' एवं हेमचन्द्र के 'काव्यानुशासन' में प्राप्त होते हैं। पादताडितक—इसके रचयिता श्यामिलक हैं। इसका एक पद्य क्षेमेन्द्रकृत 'औचित्य-विचारचर्चा' में प्राप्त होता है। अभिनवगुप्त ने भी स्यामिलक के नाम का निर्देश किया है, अतः इनका समय प्रवीं एवं नवीं शताब्दी के बीच निश्चित होता है। संस्कृत के अन्य भागों में बामनभट्ट रचित (१६ वीं शताब्दी के बाद) 'श्रृङ्गार-भूषण', रामभद्रदीक्षित कृत 'शृङ्गारतिलक,' वरदाचार्य कृत 'वसन्तति क्क', शंकर कवि विरचित 'शारदातिलक', नल्लाकवि विरचित 'शृङ्गारसवैंस्व' (सत्रहवीं सदी) तथा युवराज रचित 'रससदन भाण' प्रसिद्ध हैं।

आधारग्रन्थ —संस्कृत साहित्य का इतिहास —आ० बलदेव उपाध्याय ।

भानुद्त्त—अलंकारशास्त्र के आचार्य। इनका समय १३ वीं शताब्दी का अन्तिम चरण एवं चौदहवीं शताब्दी का आरम्भिक काल है। ये मिथिला निवासी थे। इन्होंने अपने ग्रन्थ 'रसमंजरी' में अपने को 'विदेहभूः' लिखा है जिससे इनका मैथिल होना सिद्ध होता है। इनके पिता का नाम गणेश्वर था। तातो यस्य गणेश्वरः कविकुलालंकारचूडामणिः। देशो यस्य विदेहभूः सुरसरित् कञ्चोलकीर्मीरिता॥ रस-

मंजरी, अन्तिम क्लोक । इन्होंने छह ग्रन्थों की रचना की है—रसमंजरी, रसतरिङ्गणी, अलङ्कारतिलक, चित्रचिद्रका, गीतगौरीश एवं कुमारभार्गवीय । इनके द्वारा रचित 'शृङ्गारदीपिका' नामक ग्रन्थ भी हस्तलेख के रूप में प्राप्त होता है किन्तु निश्चित रूप से उसके लेखक के सम्बन्ध में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। 'रसमंजरी' नायक-नायिका भेद का अत्यन्त प्रौढ़ ग्रन्थ है जिसकी रचना सूत्रशैली में हुई है और स्वयं भान्दत्त ने उस पर विस्तृत वृत्ति लिख कर उसे अधिक स्पष्ट किया है। इसमें अन्य रसों को प्रुद्धार में गतार्थ कर आलम्बन विभाव के अन्तर्गत नायक-नायिका भेद का विस्तृत विवेचन किया गया है। इसपर आचार्य गोपाल ने १४२८ ई० में 'विवेक' नामक टीका की रचना की है। आधुनिक युग में कविशेखर पं० बदरीनाथ द्यामी ने सुरिभ नामक संस्कृत व्याख्या लिखी है जो चीखम्बा विद्याभवन से प्रकाशित है। इसकी हिन्दी व्याक्या (आ॰ जगन्नाथ पाठक कृत) चौखम्बा से ही प्रकाशित हो चुकी है। 'रसतरिङ्गिणी' रस-सम्बन्धी वैज्ञानिक विवेचन करने वाला ग्रन्थ है। इसमें आठ तरङ्ग हैं जिनमें भाव एवं स्थायिभाव, विभाव एवं उसके भेद, कटाक्षादि अनुभाव, सात्त्विकभाव, व्यभिचारीभाव, नौ रस तथा शृङ्गार रस का विवेचन, हास्य तथा अन्य रस, स्थायी एवं व्यभिचारिभावों का विवेचन है । इसमें रससम्बन्धी अनेक नवीन विषयों का निरूपण है । 'अलंकारतिलक' में पौच परिच्छेद हैं तथा 'सरस्वतीकण्डाभरण' का अनुकरण किया गया है। इसमें ६ शब्दालंकार एवं ७१ अर्थालंकार वर्णित हैं। 'गीतगौरीश' गीतिकाव्य है जिसमें दस सर्ग है। इसकी रचना गीतगोविन्द के आधार पर हुई है। अलङ्कारतिलक में काव्य के विभिन्न अङ्गों — अलङ्कार, गुण, रीति, दोष तथा काव्यभेद का वर्णन है।

भानुदत्त की प्रसिद्धि मुख्यतः 'रसमंजरी' एवं 'रसतरिङ्गणीं' के कारण है। ये रसवादी आचार्य हैं। इन्होंने दोनों ही ग्रन्थों में श्रृङ्गार का रसराजत्व स्वीकार करते हुए अन्य रसों का उसी में अन्तर्भाव किया है। इन्होंने रस को काव्य की आरमा माना है। ये काव्य को शरीर, गित, रीति, वृत्ति, दोषहीनता, गृण और अलङ्कार को इन्द्रियाँ, व्युत्पत्ति को प्राण एवं अभ्यास को मन मानते हैं। अलङ्कार-तिलक में काव्य के तीन प्रकार हैं—उत्तम, मध्यम एवं अधम तथा भाषा के विचार से भानुदत्त काव्य के चार प्रकार मानते हैं—संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश एवं मिश्र। ये शब्द और अर्थ को काव्य एवं रीतियों को काव्य का धर्म मानते हैं। इन्होंने रस के अनुकूल विकार को भाव कहा है तथा इन्हें रस का हेतु भी माना है। भानुदत्त ने रस के दो प्रकार माने हैं—लौकिक एवं अलौकिक। लौकिक रस के अन्तर्गत श्रृङ्गारादि रसों का वर्णन है और अलौकिक के तीन भेद किये गए हैं—स्वाित्तक, मानोरिथक एवं औपनाियक। इन्होंने 'रसतरंिगणी' के सप्तम तरंग में माया रस का वर्णन किया है। 'रसतरंिगणी' का हिन्दी टीका के साथ प्रकाशन वेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई से हुआ है।

आधारग्रन्य—१-संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास-डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे । २-भारतीय काव्यशास्त्र के प्रतिनिधि सिद्धान्त—राजवंश सहाय 'हीरा' चौखम्बा प्रकाशन ।

भामह-काव्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'काव्यालंकार' नामक ग्रन्थ की रचना की है [दे० काव्यालंकार]। भामह अलङ्कार सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक माने जाते हैं। इन्होंने अलङ्कार को ही काव्य का विधायक तत्त्व स्वीकार किया है। इनका समय षष्ट शतक का मध्य माना जाता है। इसकी पुष्टि 'काव्यालक्कार' में उद्भृत बौद्ध नैयायिक दिङ्नाग कृत प्रत्यक्ष के लक्षण से होती है -प्रत्यक्षं कल्पना-पोढम् (पंचम परिच्छेद)। दिङ्नाग का समय ५०० ई० के आसपास है। भामह का मत धर्मकीत्ति (दिङ्नाग के टीकाकार, समय ६२० ई०) के संशोधित मत से भिन्न है। अतः ये दिङ्नाग के परवर्त्ती एवं धर्मकीर्त्ति के पूर्ववर्ती सिद्ध होते हैं। भामह को धर्मकीर्त्ति के मत का ज्ञान नहीं था, अन्यथा वे उनके विचार को भी अवश्य ही स्थान देते । अनेक आचार्यों ने दण्डी को भामह से पूर्ववर्ती माना है पर अब निश्चित्त हो गया है कि दण्डी भामह के परवर्त्ती थे। भामह के व्यक्तिगत जीवन के सम्बन्ध में कुछ भी पता नहीं चलता। ग्रन्थ के अन्त में इन्होंने अपने को 'रिक्रिलगोमिन्' का पुत्र कहा है। सूजनावगमाय भागहेन, ग्रथितं रिकलगोमिनसून्नेदम्॥ काव्यालङ्कार ६।६४ । 'रिक्रिछ' नाम के आधार पर अनेक विद्वानों ने भामह को बौद्ध माना है, पर अधिकांश विद्वान् इससे सहमत नहीं हैं। भामह ने पुस्तक के आरम्भ (मङ्गल-इलोक में ) 'सर्वज्ञ' की प्रार्थना की है-'प्रणम्य साव सर्वज्ञं मनोवाक् कायकर्मभिः' जिसे विद्वान् बुद्ध का पर्याय मान कर इन्हें बीद्ध स्वीकार करते हैं। पर 'सर्वज्ञ' शब्द शङ्कर के लिये भी प्रयुक्त होता है; अतः इस पर पण्डितों ने आपित प्रकट की है। भामहने अपने ग्रन्थ में कहीं भी बृद्ध की चर्चा नहीं की है और सर्वत्र, रामायण एवं महाभारत के नायकों का वर्णन किया है। अतः ये निश्चित रूप से वैंदिकधर्मावलम्बी ब्राह्मण थे। ये काश्मीर-निवासी माने जाते हैं।

भामह ने सर्वप्रथम काव्यशास्त्र को स्वतन्त्रशास्त्र का रूप प्रदान किया और काव्य में अलङ्कार की महत्ता स्वीकार की। इनके अनुसार अलङ्कारों के बिना कविता-कामिनी उसी प्रकार सुशोभित नहीं हो सकती जिस प्रकार भूषणों के बिना कोई रमणी सुशोभित नहीं होती। इन्होंने रस को 'रसवत्' आदि अलङ्कारों में अंतर्भुक्त कर उसकी महत्ता कम कर दी है।

आधारग्रन्थ-भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १-आ० बलदेव उपाध्याय ।

भारत चम्पू - इसके रचिता अनन्तभट्ट हैं। इन्होंने 'भारत चम्पू' एवं 'भागवत चम्पू'नामक दो चम्पू काव्यों की रचना की है। इनका समय अज्ञात है। कहा जाता है कि 'भागवत चम्पू' के रचयिता अभिनव कालिदास की प्रतिस्पर्द्धी के कारण इन्होंने दोनों ग्रन्थों का प्रणयन किया था। इस दृष्टि से इनका समय ११ वीं शताब्दी है। 'भारतचम्पू' पर मानवदेव की टीका प्रसिद्ध है जिसका समय १६ वीं शताब्दी है। यह एक विशाल ग्रन्थ है जिसमें सम्पूर्ण 'महाभारत' की कथा कही गई है। इसमें रलोकों की संख्या १०४१ एवं गद्य-खण्डों की संख्या २०० से ऊपर है। 'भारतचम्पु' वीररसप्रधान काव्य है। इसका प्रारम्भ राजा पाष्ट्र के मृगया-वर्णन से होता है।

पं०रामचन्द्र मिश्र की हिन्दी टीका के साथ भारत चम्पू का प्रकाशन चौखम्बा विद्याभवन से १९५७ ई० में हो चुका है।

आधारग्रन्थ— संस्कृत चम्पू काव्य का ऐतिहासिक एवं आलोचनात्मक अध्ययन— डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

भारतचम्पूितल्कः— इस चम्पू के प्रणेता लक्ष्मणसूिर हैं। इनका निवास-स्थान शनगर था। ये शत्रहवीं शताब्दी के अन्तिम चरण में विद्यमान थे। इनके पिता का नाम गङ्गाधर एवं माता का नाम गंगाम्बिका था। 'भारतचम्पू' में महाभारत की उस कथा का वर्णन है जिसका सम्बन्ध पाण्डवों से हैं। पाण्डवों के जन्म से लेकर युधिष्ठिर के राज्य करने तक की घटना इसमें वर्णित है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२३३२ में प्राप्त होता है। ग्रन्थ के अन्त में किव ने अपना परिचय दिया है— इत्थं लक्ष्मणसूरिणा शनगरग्रामावतंसायितश्रीगंगाधरधीरसिन्धृविधुना गंगाम्बिकासूनुना। श्राब्ये भारतचम्पुकाव्यतिलके भव्ये प्रणीते महत्यादवासोभिनवार्थं- शब्दघटनासार्थंश्चतुर्थोगमत्।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

भारत पारिजात महाकाव्य — बीसवीं शताब्दी का महाकाव्य । इसके रचियता श्री भगवदाचार्य हैं । इसमें महात्मा गान्धी का जीवन-चरित तीन भागों में विणित है । प्रथम भाग में २५ सर्ग हैं जिसमें दांडी प्रयाण तक की कथा है । द्वितीय भाग में १९४२ के भारत छोड़ो आन्दोलन तक की घटना २९ सर्गों में विणित है । तृतीय भाग में २१ सर्गों में नोवाखाली तक की यात्रा का उल्लेख है । इसमें किव का मुख्य लक्ष्य रहा है गान्धी-दर्शन को लोकप्रिय बनाना और इसमें उसकी भाषा की सरलता सहायक हुई है । नानापरार्ध हरिमन्दिरेषु येवां प्रवेश: प्रतिषिद्ध आसीत् । तेषां ममी हर्पभरो न चित्ते संचिन्त्य सर्वोद्धितृतकृत्प्रसृतिम् ॥ २।२८ ।

भारतीय-दर्शन—दर्शन शब्द का व्युत्पत्तिलब्ध अथं है— जिसके द्वारा देखा जाय दृश्यते अनेन इति दर्शनम् । यहाँ देखना' शब्द 'पर्यालोचन' या 'विश्लेषण' का द्योतक है। दर्शन शब्द का प्रयोग एक विशेष अर्थ (तत्त्व-चिन्तन के अर्थ में) में किया जाता है। जिस शास्त्र के द्वारा विश्व के मूल तत्त्व का पर्यालोचन किया जाय तथा वस्तु के सत्यभृत तात्त्विक स्वरूप का विवेचन हो, वह दर्शन है। भारतीय-दर्शन में धमं और दर्शन (अध्यात्म) का घनिष्ठ सम्बन्ध स्थापित किया गया है। भारतीय जीवन के आध्यात्मिक प्रयोजन ने ही दर्शन पर धमं का रङ्ग भर दिया है। भारतीय जीवन के आध्यात्मिक प्रयोजन ने ही दर्शन पर धमं का रङ्ग भर दिया है। यहाँ 'भारतीय-दर्शन' का प्रयोग एक विशेष अर्थ में किया गया है। संस्कृत माध्यम से रचित तत्त्व-चिन्तन की विविध धाराओं का विवेचन ही हमारा प्रतिपाद्य है। प्राचीन समय से ही भारतीय दर्शन के दो विभाग किये गए हैं—आस्तिक तथा नास्तिक। मीमांसा, वेदान्त, सांख्य, योग, न्याय और वैशेषिक की गणना आस्तिक दर्शनों में होती है। इन्हें 'षड्दर्शन' भी कहा जाता है। आस्तिक शब्द का अर्थ ईश्वरवादी न होकर वेद में आस्था रखनेवाला है। षड्शनों में भी सभी-सभी ईश्वर को नहीं मानते, पर

इन्हें आस्तिक दर्शन इसलिए कहा जाता है कि ये वेद में श्रद्धा रखते हैं। नास्तिक दर्शनों में में चार्वाक, बीद एवं जैन आते हैं। चूँकि ये वेदों को नहीं मानते, अतः इन्हें नास्तिक-दर्शन कहा जाता है। भारतवर्ष में परस्पर विरोधी (आस्तिक और नास्तिक) दर्शनों की परस्परा अति प्राचीन है। भारतीय-दर्शन के मूलस्रोत वेद हैं। प्रायः सभी दर्शनों की परस्परा अति प्राचीन है। भारतीय-दर्शन के मूलस्रोत वेद हैं। प्रायः सभी दर्शनों के मूलभाव वेदों में सुरक्षित हैं। भारतीय दर्शन को चार कालों में विभक्त किया जाता है—वैदिककाल (१५०० ई० पू० से ६०० ई० पू० तक) महाकाव्यकाल (६०० ई० पू० से २०० ई० पश्चात् तक), सूत्रकाल (२०० ईस्वी) तथा टीकाकाल। वैदिककाल में भारतीय तत्त्व-चिन्तन का बीजारोपण हो गया था और विविध प्राकृतिक शक्तियों की आराधना के निमित्त ऋषियों ने जो उद्गार व्यक्त किए थे उनमें दार्शनिक पुट भी मिला हुआ था। कालान्तर में इन्हों वेद मन्त्रों से विभिन्न दार्शनिक सम्प्रदायों का उदय हुआ। वैदिक मन्त्रों में निहित तात्त्विक विचारों की पूर्णता उपनिषदों में दिखाई पड़ी और इस समय तक आकर भारतीय तत्त्व-चितन की सुदढ़ परम्परा स्थापित हुई।

महाकाव्यकाल--'रामायण' एवं 'महाभारत' में विधिन्न दार्शनिक सम्प्रदायों के उल्लेख प्राप्त होते हैं। 'रामायण' में तो 'चार्वाकदशंन' की भी चर्चा है और उसके उन्नायक बृहस्पति माने गए है। बोद्ध, जैन, शैव तथा वैष्णव मत की पद्धतियाँ इसी युग में स्थापित हुई हैं। 'महाभारत' के शान्तिपर्व में पाँच दार्शनिक सम्प्रदायों का उल्लेख हैं - सांख्य, योग, पाञ्चरात्र, वेद तथा पाशुपत, [ शान्तिपर्व अध्याय ३४५ ]। सुत्रकाल - यह युग षडदर्शनों के मुल ग्रन्थों के लेखन का है जब सुत्ररूप में तत्त्व-चिन्तन के तथ्य उपस्थित किये गए। टीकाकाल-इस काल में भारतीय तत्त्व-चिन्तन के महानु आचार्यों का आविभीव हुआ जिन्होंने अपनी प्रतिभा के द्वारा विभिन्न, भाष्यों की रचना कर दार्शनिक सिद्धान्तों के निगृढ तत्त्वों की व्याख्या की । ऐसे विचारकों में कुमारिल, शंकर, श्रीधर, रामानुज, मध्व, वाचस्पति मिश्र, उदयन, भास्कर, जयन्तभट्ट. विज्ञानिभक्ष तथा रघूनाथ आदि के नाम प्रसिद्ध हैं। मध्यकाल में कतिपय विद्वानों ने सभी भारतीय दर्शनों का सार-संचय करते हुए इतिहास ग्रन्थों की रचना की है। ऐसे ग्रन्थों में हरिभद्र रचित 'षड्दर्शन समुच्चय' ( छठी शती ), सामन्तभद्र लिखित 'आत्म-मीमांसा' भावविवेक कृत 'तर्कज्वाला' आदि ग्रन्थ प्रसिद्ध है । ऐसे संग्रहों में प्रसिद्ध वेदान्ती माधवाचार्यका 'सर्वदर्शनसंग्रह' ( १४ वीं शताब्दी ) अत्यन्त प्रसिद्ध है जिसमें सभी भारतीय-दर्शनों का सार दिया गया है। भारतीय-दर्शन के निम्नांकित प्रसिद्ध सम्प्रदाय हैं - चार्वाक, जैन, बौद्ध, सांख्य, योग, मीमांसा, न्याय, वैशेषिक, वेदान्त, शैवदर्शन. तन्त्र एवं बैष्णवदर्शन । [ सभी दर्शनों का परिचय उनके नामों के सामने देखें ]

आधारग्रन्थ-भारतीयदर्शन-हाँ० राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद ) भाग १।

भारद्वाज संस्कृति के प्राक्षाणिन वैयाकरण तथा अनेक शास्त्रों के निर्माता। रं० युधिष्ठिर मीमांसक के अनुसार इनका समय ९३०० वर्ष वि० पू० है। इनकी व्याकरणविषयक रचना 'भारद्वाजतन्त्र' थी जो सम्प्रति अनुपलब्ध है। 'ऋक्तन्त्र' (१।४)

में इन्हें ब्रह्म, बृहस्पित एवं इन्द्र के पश्चात् चतुथं वैयाकरण माना गया है। इसमें यह भी उल्लिखत है कि भारद्वाज को इन्द्र द्वारा व्याकरणशास्त्र की शिक्षा प्राप्त हुई थी। इन्द्र ने उन्हें घोषवत् एवं ऊष्म वर्णों का परिचय दिया था। 'ऋक्तन्त्र'—१।४। 'वायुपुराण' के अनुसार भारद्वाज को पुराण की शिक्षा तृणंजय से प्राप्त हुई थी। १०३। ६३ । 'अर्थशास्त्र' (कौटिल्य कृत ) से ज्ञात होता है कि भारद्वाज ने किसी अर्थशास्त्र की भी रचना की थी। १२।१ । भारद्वाज बहुप्रतिभासम्पन्न व्यक्ति थे। उन्होंने अनेक शास्त्रों की रचना की थी। 'वाल्मीकि रामायण' के अनुसार उनका आश्रम प्रयाग में गङ्गा-यमुना के संगम पर था। अयोध्याकाण्ड सर्ग ५४ । उनकी कई रचनाएँ हैं जिनमें अभी दो ही प्रकाशित हुई हैं। इनके द्वारा रचित ग्रन्थों के नाम इस प्रकार है— 'भारद्वाज व्याकरण', 'आयुर्वेदसंहिता', 'धनुर्वेद', 'राजशास्त्र', 'अर्थशास्त्र'। प्रकाशित ग्रन्थ — क—यन्त्रसर्वस्व (विमानशास्त्र) — आर्य सावंदेशिक प्रतिनिधि सभा, दिल्ली से प्रकाशित, ख—शिक्षा—भण्डारकर रिसर्च इन्स्टिट्यूट, पूना।

आधारग्रन्थ-संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास-पं युधिष्टिर मीमांसक भाग १। भारवि-संस्कृत के महान् किव। संस्कृत महाकाव्य के इतिहास में 'अलंकृत-होैली का प्रवर्तक होने का श्रेय इन्हें ही है । 'किर।तार्जुनीय' भारवि की एकमात्र अमर कृति है। इनका प्रामाणिक जीवन-वृत्त अभी तक अन्धकारमय है। निर्धारण पुलकेशी द्वितीय के समय के एक एहोल के शिलालेख से होता है जिसमें कवि रविकीत्ति ने अपने आश्रयदाता को प्रशस्ति में महाकवि कालिदास के साथ भारवि का भी नाम लिया है। इस शिलालेख में जैन मन्दिर के निर्माण एवं पुलकेशी दितीय की गीरवगाथा है। उसी क्रम में कवि रविकीत्ति ने अपने को कालिदास एवं भारवि के मार्ग पर चलने वाला कहा है। शिलालेख का निर्माणकाल ६३४ ई है। येनायोजि न-वेश्मस्थिरमथंविधी विवेकिना जिनवेश्म । स विजयतां रविकीत्तिः कविताश्चितकालिटास-भारविकीत्ति: ।। कवि ने जैन मन्दिर का निर्माण ६३४ ई० में कराया था । इससे सिद्ध होता है कि इस समय तक दक्षिण में भारांव का यश फैल गया था। इनके स्थिति-काल का पता एक दानपत्र से भी लगता है। यह दानपत्र दक्षिण के किसी राजा का है जिसका नाम पृथ्वीकोंगणि था। इसका लेखनकाल ६९८ शक (७७६ ई०) है। इसमें लिखा है कि राजा के सात पीढ़ी पूर्व दुविनीत नामक व्यक्ति ने भारवि कृत 'किरा-तार्जुनीय' के पन्द्रहवें सर्ग की टीका रची थी। इस दानपत्र से इतना निश्चित हो जाता है कि भारवि का समय सप्तम शती के प्रथम चरण के बाद का नहीं हो सकता। वामन एवं जयादित्य की 'काशिकावृत्ति' में भी, जिसका काल ६५० ई० है, किरातार्जुनीय के श्लोक उद्धृत् हैं। बाणभट्ट ने 'हर्षंचरित' में अपने पूर्ववर्त्ती प्रायः सभी कवियों का नामोल्लेख किया है, किन्तु उस सूची में भारिव का नाम नहीं है। इससे प्रमाणित होता है कि ६०० ई० तक भारवि उतने प्रसिद्ध नहीं हो सके थे। भारवि पर कालिदास का प्रभाव परिलक्षित होता है और माघ पर भारविका प्रभाव पडा है। अतः इस दृष्टि से भारिव कालिदास के परवर्त्ती एवं माघ के पूर्ववर्त्ती सिद्ध होते हैं। विद्वानों ने भारिव का काल ५५० ई० स्वीकार किया है जो बाणभट्ट के पचास वर्ष पूर्व का है।

"इसलिए ५०० ई० की अपेक्षा ५५० ई० के लगभग ही उनके समय को मानना अधिक उपयुक्त प्रतीत होता है।" संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीय पृ० १३३। ऐहोल के शिलालेख का रचनाकाल इस प्रकार है—पञ्चाशत्सु कली काले षट्सु पञ्च-शतासु च। समासु समतीतासु शकानामिप भूभुजाम्॥ गंगनरेश दुविनीत का साक्ष्य दान-पत्र में इस प्रकार अंकित है— शब्दावतारकारेण देवभारती-निबद्धवड्ढकथेन किरातार्जु-नीयपञ्चदशसगंटीकाकारेण दुविनीतनामधेयेन । राजशेखरकृत 'अवन्तीसु-दरीकया' के अनुसार भारिव परम श्रेव थे। 'किरातार्जुनीय' की कथा से भी यह बात सिद्ध होती है। यतः कौशिककुमारो (दामोदरः) महाशैवं महाप्रभावं गवां प्रभवं प्रदीप्रभासं भारिव रिविमिवेन्दुरनुष्ठध्य दर्श इव पूष्य कर्मणि विष्णुवर्धनास्थे राजसूनौ प्रणयमन्वबध्नात्।

राजशेखर ने इस आसय का उल्लेख किया है कि कालिदास की तरह उज्जियनी में भारिव की भी परीक्षा हुई थी —श्रुयते चोज्जियन्यां काव्यकार-परीक्षा-इह-कालिदास-मेण्ठ।वत्रामररूपसूरभारवयः । हरिञ्चन्द्रचन्द्रगृप्तौ परीक्षिताविह विशालायाम् । कहा जाता है कि रसिकों ने भारवि के काव्य पर मुर्ग्य होकर इन्हें 'आत्रपत्रभारवि' की उपाधि दी थी। किरात के निम्नांकित इलोक में इसका प्रमाण प्राप्त होता है — उत्फुल्लस्थलन-लिनीवनादमुष्मादुद्धूतः सरसिजसम्भवः परागः। वात्याभिवियति विवित्तिः समन्ता-दाधत्ते कनकमयातपत्रलक्ष्मीम् ॥ किरात ५।३९ । "स्थल कमलों से वनप्रदेश भरा हुआ है, इनसे भी पराग झर रहे हैं। वायु झोंके से बह रही है। वह पराग को उड़ा कर आकाश में फैला रही है। इस पर कमल का पराग स्वर्णमय छत्र की शोभा धारण कर रहा है।" भारवि के सम्बन्ध में सुभाषित संग्रहों में कतिपय प्रशस्तियाँ प्राप्त होती हैं. उनका विवरण इस प्रकार है—सुभाषितवली २।४। १—लक्षीबंन्धिकतं वध्वा भारवीयं सुभाषितम् । प्रकान्तपुत्रहत्याद्यं निर्विघं माघं न्यवारयत् ॥ हरिहर । २–जनितार्जुनतेजस्कं तमीश्वरमुपाश्रिता । राकेव भारवेर्भाति कृतिः कृवलयप्रिया ॥ सोमेश्वर (की० की० १।४) । ३—विमर्दे व्यक्तसौरभ्या भारती भारवेः कवेः । धत्ते बकूलमालेव विदय्धानां चमत्त्रियाम् ॥ अज्ञात । ४---प्रदेशकृत्यापि महान्तमर्थं प्रदर्शयन्ती रसमादधाना । सा भारवै: सत्पथदीपिकेव रम्या कृति: कैरिव नोपजीव्या ॥ अज्ञात । ५-भारवेरथंगीरवम्-मल्लिनाय । ६ — नारिकेलफलसम्मितं वचो भारवे: — वही । ७ — वृतच्छत्रस्य सा कापि वंशस्थस्य विचित्रता । प्रतिभा भारवेर्येन 'सच्छायेनाधिकीकृता ॥ क्षेमेन्द्र सुवृत्ततिलक । भारिव ने एकमात्र महाकाव्य 'किरातार्जुनीय' की रचना की है जिसमे 'महाभारत' (वनपर्व) के आधार पर अर्जुन एवं किरात वेशधारी शिव के युद्ध का वर्णन है। इसमें १८ सर्ग हैं तथा तत्कालीन प्रचलित महाकाव्य के शास्त्रीय स्वरूप का पूर्ण निदर्शन है। (विशेष विवरण के लिए दे० किरातार्जुनीय)। माल्लीनाथ ने किरातार्जुनीय का परिचय इस प्रकार दिया है — नेता मध्यमपाण्डवो भगवतो नारायणस्यांशजस्तस्योत्कर्षकृतेऽनुवर्ण्य-चरितो दिव्यः किरातः पुनः । शृङ्गारादिरसोऽयमत्र विजयी वीरप्रधानोरसः शैलाद्यानि च र्वाणतानि बहुशो दिव्यास्त्रलाभः फलम् ॥ भारवि ने महाकाव्य के लक्षणानुसार इसमें वस्तुव्यंजना के अन्तर्गत बीच-बीच में षड्ऋत्, पर्वत, सूर्यास्त, जलकीड़ा आदि का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। चतुर्थ सर्ग में शरद्ऋतू का वर्णन, पंचम में हिमालय

पर्वत, षष्ठ में युवितिप्रस्थान, अष्टम में सुराङ्गिना-विहार एवं नवम सर्ग में सुरसुन्दरी-संभोग का वर्णन है। किरातार्जुनीय का प्रारम्भ 'श्री' शब्द (श्रियः कुरूणानिधपस्य पालि-नीम्) मे हुआ है तथा प्रत्येक शब्द के अन्तिम श्लोक में 'लक्ष्मी' शब्द आया है। इसमें कथावस्तु के संग्रथन में अन्य अनेक विषय भी अनुस्यूत हो गए हैं—जैसे, राजनीति-नैपुण्य, मुनि-सहकार, पर्वतारोहण, व्यास-मुनि, अप्सरा, शिविर-सन्निवेश, गन्धर्यं तथा अप्सराओ का पुष्पावचय, सायंकाल, चन्द्रोदय, पानगोष्टी, प्रभात, अर्जुन की तपस्या एवं युद्ध।

भागिव मूल्यत:, कलापक्ष के कवि हैं। इनका ध्यान पदलालित्य एवं अर्थ-गाम्भीय दोनो पर ही रहता है। इनमें भी अर्थगाम्भीय भारविका प्रिय विषय है। शाब्दी कीडा प्रदिशत करने की प्रवृत्ति इनमें है अवश्य, किन्तु वह परिमित क्षेत्र में दिखाई पड़ती है। किव ने पंचम एवं पंचदश सर्गों में शाब्दी-कीड़ा का प्रदर्शन किया है। सम्पूर्ण पन्द्रहवाँ सर्ग चित्रकाव्य में रचित है जिसमें पूरे के पूरे बलोक एकाक्षर हैं। डॉ॰ कीय ने इनकी इस प्रवृत्ति की आलोचना की है--"विशेषतया पन्द्रहव सर्ग में उन्होंने अत्यन्त मूर्खतापूर्ण ढङ्ग से अत्यधिक श्रम-साध्य वित्रकाव्य की रचना का प्रयत्न किया है जो अलेग्जैंड्रियन कवियों की अत्यन्त कृत्रिमता का स्मरण दिलाता है। इस प्रकार एक पद्य में पहली और तीसरी, तथा दूसरी और चौथी पंक्तियों समान हैं। एक दूसरे पद्य में चारों समान हैं; एक में लगभग च और र का ही प्रयोग किया गया है; दूसरे में केवल स, श, य और ल वर्ण ही हैं, अन्य पद्यों म प्रत्येक पंक्ति उल्टी तरफ से ठीक उसी प्रकार पढ़ी जाती है जैसे आगे वाली पंक्ति, या पूरा पद्य ही उल्टा पढ़ा जाने पर अगले पद्य के समान हो जाता है; एव पद्य के तीन अर्थ निकलते हैं; दो में कोई ओष्ट्य वर्ण नहीं हैं; अथवा प्रत्येक पद्य सीधी तथा उत्टी ओर मे एक ही रूप में पढ़ा जा सकता है।" संस्कृत साहित्य का इतिहःस ५० १६९ । एक उदाहरण-न नोननुष्ठी नुस्रोनो नाना नानानना ननु । नुस्रोऽनुस्रो न नुन्नेनो नानेना नुम्ननुस्रनुत् ॥ किरात १५।१४ । "अरे अनेक प्रकार के मूख बालो ! निकृष्ट व्यक्ति द्वारा विद्ध किया गया पुरुष पुरुष नहीं है और निकृष्ट व्यक्ति जो विद्ध करता है वह भी पुरुष नहीं है। स्वामी के अबिद्ध होने पर विद्ध भी पुरुष अबिद्ध ही है और अतिशय पीड़ित व्यक्ति को पीडा पहुंचाने वाला व्यक्ति निर्देष नहीं होता ।'' भारवि ने काव्यादर्श के सन्बम्ध में 'किरातार्जुनीय' में विचार किया है और यथासम्भव उस पर चलने का प्रयास भी किया है। युधिष्ठिर के शब्दों में अपनी काव्यशैली के आदर्श को किव ने इस प्रकार व्यक्त किया है - स्फुरता न पदैर-पाकृता न च न स्वीकृतमर्थगीरवम् । रचिता पृथगर्थता गिरां न च सामध्यमपोहितं क्वचित्। २।२७। इसमें चार तत्त्वों का विवेचन है-क-पदों के द्वारा अर्थ की स्पष्ट अभिव्यक्त का होना, ख-अर्थगाम्भीयं, ग-नये-नये अर्थों की अभिव्यक्ति तथा घ-वावयो म परस्पर सम्बन्ध का होना अर्थात् अभीष्ट अर्थ प्रदिशत करने की शक्ति का होना। भारविकाव्य में कोमलकान्त पदावली श्रुतिमधूर शब्दों के प्रयोग के भी पक्ष में है—विविक्तवर्णाभरणा मुखश्रुतिः प्रसादयन्ती हृदयान्यपि द्विषाम् ॥१४।३। इन्हीं विशेषताओं के कारण भारवि की प्रसिद्धि संस्कृत साहित्य में अधिक है। काव्य में उपयुक्त शब्दावली की योजना तथा अर्थ की स्पष्टता एवं गम्भीरता के लिए भारिव प्रसिद्ध हैं। इन्होंने 'सर्वमनोरमागिरः' कहकर इसी अभिप्राय को व्यंजित किया है। स्तुन्वन्ति गुर्वीमभिधेयसम्पदं, विशुद्धिमुक्तेरपरे विपश्चितः। इति स्थितायां प्रतिपूरुपं रुची मुदुर्लभाः सर्वमनोरमा गिरः॥ १४।५

'किरातार्जुनीय' संस्कृत के प्रसिद्ध महाकाव्यों में माना जाता है। इसमें जो आख्यान चूना गया है वह महाकाव्य की कथावस्तु के सर्वथा अनुपयुक्त है, पर कवि ने अपनी रचना-चातूरी के द्वारा इसे अठारह सर्गों में लिख कर विशालकाय काव्य का रूप दिया है। इसका विपुल विस्तार कवि की अद्भुत वर्णन-शक्ति, उर्वर मस्ति क एवं मीलिक उद्भावना-शत्ति, का परिचायक है। महाकाव्य में जिस प्रकार की स्वाभाविक कथावस्तु का प्रवाह होना चाहिये उसका यहाँ अभाव है। प्रकृति आदि के वर्णनों का समावेश कर किव ने कथा की क्षीणता को भरने का प्रयास किया है, पर इनके वर्णन स्वतन्त्ररूप से गुंफित मुत्त काव्य की तरह लगते हैं और कथा-प्रसङ्ग के साथ उनका कोई सम्बन्ध स्थापित नहीं हो पाता। 'किरा-तार्जुनीय' वीर-रसप्रधान महाकाव्य है तथा शृङ्गारादि रस अङ्गीभूत हैं। कवि ने वीररस की निष्पत्ति के लिए रसानुकूल वर्णी का विन्यास कर वीरता के वातावरण को झंकृत किया है। भीम एवं अर्जुन की उक्तियों तथा कार्य-व्यापार के द्वारा वीररस की व्यंजना हुई है। किरात वेशधारी शिव के साथ अर्जुन के मस्त्रयुद्ध को रूपायित करने में किव ने वीरता का भाव भर दिया है। द्विरदानिव दिग्विभावितांश्चनूरस्तो-यनिधीनिवायतः । प्रसहेत रणे तवानुजान् द्विपतां कः शतमन्युतेजसः ॥ किरात ० २।२३। "कौन है शत्रुओं में से ऐसा जो दिद्गिगन्तों में विख्यात, दिग्गजों और चारों समुद्रों की भांति युद्धस्थल की ओर प्रस्थान करते हुए, इन्द्र के समान पराक्रमी आपके चार कनिष्ट भ्राताओं के पराक्रम को सहन कर सके।"

भारिव का श्रृङ्गार वर्णन मर्यादित न होकर ऐद्रिक अधिक है। इनके श्रृङ्गार में श्रृङ्गार सोचित तरलता का भाव न होकर ऐद्रियता का प्राधान्य है जिससे श्रृङ्गार रस में वासनामय चित्र अंकित हो गए हैं। इतना होने पर भी उनमें सरसता है—प्रियेऽपरा यच्छित वाचमुन्मुखी निबद्धहिष्टः शिथिलाकुलोच्चया। समादधे नांशुकमाहितं वृथा विवेद पुष्पेषु न पाणिपक्षवम्।। ६।१५ "बोलते हुए अपने प्रियतम के ऊपर निबद्ध हिष्ट वाली और ऊपर को मुख उठाये दूसरी स्त्री ने गाँठ के शिथिल होकर खुल जाने पर भी अपना अधोवस्त्र नहीं सँभाला और न वह फूलों पर व्यथं ही प्रसारित अपने पाणि-पञ्चव को जान सकी।" प्रगत्भा नायिका की रितिवशारदता का चित्र—व्यपोहितं लोचनतो मुखानिलैरपारयन्तः किल पुष्पजं रजः। पयोधरेणोरिस काचिदुन्मनाः प्रियं जघानोन्नतिपीवरस्तनी।। ६।१९ "प्रिय को अपने नेत्र में गिरे हुए पुष्प-पराग को मुँह की हवा से िकालने में असमर्थ पाकर किसी नायिका ने उन्मत्त होकर अपने उन्नत तथा कठोर (पुष्ट) स्तनों के द्वारा प्रिय के वक्षःस्थल पर (इसलिए) जोर से मारा (कि नायक उसकी आष्त से

पराग निकालने के बहाने चुम्बन करना चाहता था।)" किरातार्जुनीय में कई स्थलों पर शारीरिक सौन्दर्य के उद्घाटन के लिए अङ्कों का वर्णन किया गया है तथा नारी के रूप वर्णन के अतिरिक्त उनके हावभावों के चित्रण में सौन्दर्य की विवृत्ति हुई है। दसवें सर्गमें अप्सराओं तथा गन्धर्व युवितयों की वासनामय चेष्टाओं तथा कृत्रिम भाव-भंगियों का प्रदर्शन अमर्यादित श्रुङ्गार की सीमा पर पहुंच गया है। भारिव ने प्रथम सर्ग में द्रौपदी के चुभते हुए शब्दों में भाषणकला का सुन्दर विकास दिखलाया है। द्रौपदी-संवाद संस्कृत साहित्य की अमृत्य निधि के रूप में प्रतिष्ठित है। युधिष्टर के जीवन की विषमता का चित्र खींच कर द्रौपदी उनके मन में उत्साह का भाव जगाना चाहती है-पूराधिरूढ: शयनं महाधनं विबोध्यसे य: स्तुतिगीतमञ्जलैः । अदर्भदर्भामधिशय्य स स्यलीं जहासि निद्रामशिवैः शिवारतैः॥ पुरोपनीतं नृप रामणीयकं द्विजातिशेषेण यदेतदन्धसा । तदद्य ते वन्यफलाशिनः परं परैति काश्य यशसा समं वपु: ॥ "पहले आप बहुमूल्य पलंगों पर शयन करते थे एवं बन्दी भाटों की स्तृति के द्वारा आप की नींद हुटती थी, पर अब आप कुश आदि कठोर घास से आच्छादित पृथ्वी पर सोते हैं और स्यारिनों के अमङ्गलमय शब्दों से जागते हैं। राजन ! पहले आप का यह शरीर द्विजातियों को लिलाकर बचे हुए अन्न से सुन्दर पृष्टि को प्राप्त हुआ था, अब आप बनैले फलों को खाकर गुजर करते हैं, जिसमे आप का शरीर और यश दोनों क्रमशः क्षीण हो जाते हैं।

भारिव किव के अतिरिक्त महान् पण्डित एवं राजनीति-विशारद भी जात होते हैं। इनके महाकाव्य में नीति-बोध तथा जीवन-विवेक के तथ्य प्राप्त होते हैं। 'किराता-र्जुनीय' में कई स्थलों पर नैतिक आदशों का निरूपण किया गया है। प्रथमतः प्रथम सर्गं में वनेचर एवं युधिष्ठिर-संवाद में इसका विवेचन है तत्पश्चात् द्वितीय सर्गं में भीम एवं युधिष्टिर-संवाद मे । द्विपन्निमित्ता यदियं दशा ततः समूलमुन्मूलयतीव मे मनः । परैरपर्यासितवीर्यसम्पदां पराभवोऽप्युत्सव एव मानिनाम् ॥ १।४१। "आप की यह (सोचनीय) दशा शत्रुओं के कारण है, इसलिए वह मुझे विशेष कष्ट देती है। जिन मानी वीरों की शीय-सम्पत्ति शत्रुओं द्वारा निहत नहीं होती, उनकी विपति भी उत्सव के समान है।" किराताजुनीय में युधिष्टिर, भीम, एवं द्रौपदी तीनों ही नीतिज्ञों के रूप में चित्रित हैं। इनके कथन में राजा का ध्येय शक्ति, समृद्धि एवं विजय है। इसमें अनेक सुक्तियां जीवनादशं से विभूषित है--क -हितं मनोहारि च दुर्लभं वचः। १।४, ख--ब्रजन्ति ते मूढिधयः पराभवं, भवन्ति मायाविषु येन मायिनः ॥१।३०, ग-निवसन्ति पराक्रमाश्रयां न विषादेन समं समृद्धयः ॥ २।१५, घ -- सहसा विदधीत न क्रियामविवेकः परमापदां पदम् । वृणते हि विमृश्यकारिणं गुणछुब्धाः स्वयमेव सम्पदः ॥ १।३०, भारिव की शैली प्रभावशाली, प्रांजल तथा हृदयहारिणी है। इन्होंने अलंकारों के प्रयोग में भी चत्रता से काम लिया है। अर्थान्तरन्यास अलंकार के तो ये मानों सम्राट् है। जीवन की सूक्ष्म अनुभूति को गुंफित करते हुए कवि ने अर्थान्तरन्यास अलंकार का सहारा लिया है। इनकी छन्द-योजना रसानुकूल एवं मनोरम है। 'किरातार्जुनीय' में पंचम सग से १८ वें तक सोलह प्रकार के छन्द प्रयुक्त हुए हैं। इन्द्रवच्चा, उपजाति,

द्रुतिवलम्बित, वंशस्थ, वैतालीय, प्रमिताक्षरा, स्वागता एवं पुष्पिताग्ना इनके अत्यन्त प्रिय छन्द हैं। इनकी शैली अलंकृत होते हुए भी सरस है।

आधारग्रन्थ— १— संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २— संस्कृत-किव-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास । ३— संस्कृत काव्यकार—डॉ० हिद्दत्त शास्त्री । ४— संस्कृत सुकिव-समीक्षा—पं० बलदेव उपाध्याय । ५— संस्कृत के महाकिव और काव्य—डॉ० रामजी उपाध्याय । ६—भारतीय संस्कृति—डॉ० देवराज । ७— किरातार्जुनीयम् —हिन्दी टीका—रामप्रताप शास्त्री ।

भावप्रकाश—आयुर्वेद का सुप्रसिद्ध ग्रन्थ । इस ग्रन्थ की गणना आयुर्वेदशास्त्र के लघुत्रयों के रूप में होती है । प्रणेता भाविमश्र हैं जो श्रीमिश्रलटक के पुत्र थे । 'भाव-प्रकाश' की एक प्राचीन प्रति १४४६ ई० की प्राप्त होती है, अतः इसका रचनाकाल इसी के लगभग ज्ञात होता है । फिर इत्तर रोग का वर्णन होने के कारण विद्वानों ने इसका समय १४ वीं शताब्दी के लगभग माना है । फिर गरोग का सम्बन्ध पोर्चगीज रोग से है । इसमें तीन खण्ड हैं—पूर्व, मध्य एवं उत्तर । प्रथम खण्ड में अश्वनीकुमार तथा आयुर्वेद की उत्पत्ति का वर्णन है तथा इसी खण्ड में गर्भप्रकरण, दोष तथा धातुवर्णन, दिनचर्या, ऋतुचर्या, धातुओं का जारण-मारण, पंचकमं विधि आदि का विवेचन है । मध्यम खण्ड में ज्वरादि की चिकित्सा तथा अन्तिम खण्ड में वाजीकरण अधिकार है । प्रग्न्थ में लेखक ने समसामयिक प्रचलित सभी चिकित्साविधि का वर्णन किया है । विभिन्न ने 'गुणरत्नमाला' नामक चिकित्सा-विषयक ग्रन्थ की भी रचना की थी । हस्तलेख के रूप में इण्डिया ऑफिस पुस्तकालय में है [दे० जोली मेडिसिन पृ० २] । ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन चौखम्बा विद्याभवन से हो चुका है । । का नाम विद्योतिनी हिन्दी टीका है ।

आधारग्रन्थ — आयुर्वेद का बृहत् इतिहास — श्री अत्रिदेव विद्यालंकार।

श्रीमास्कराचार्य — भारतवर्ष के अत्यन्त प्रतिभाशाली ज्योतिविद् । इनका जन्मश्री १११४ ई० है। ये विज्जडविड नामक ग्राम के निवासी थे। इनके पिता का नाम
तर उपाध्याय था जो इनके गुरु भी थे। इनके कथन से भी इस तथ्य की पृष्टि
हो — आसीन्महेश्वर इति प्रथितः पृथिव्यामाचार्यवर्यपदवीं विदुषा प्रयत्नः। लब्धाकलिकां तत एव चके तज्जेन बीजगणितं लघु भास्करेण ॥ इन्होंने लीलावती, बीजसिद्धान्तशरोमणि, करणकुतूहल एवं सर्वतोभद्र नामक ग्रन्थों की रचना की है।
शिरोमणि' में ब्रह्मगुष्त, पृथूदक स्वामी, आर्यभट्ट एवं लक्ष के सिद्धान्तों का प्रभाव
है। इन्होंने स्वयं इस ग्रन्थ पर 'वासना' नामक भाष्य की भी रचना की है।
'सिद्धान्तशिरोमणि' में उसका निर्माणकाल भी दिया हुआ है। रसगुणपूर्णमहीसमशकनृपसमयेऽभवन्ममोत्पत्तिः। रसगुणवर्षेण मया सिद्धान्तशिरोमणीरचितः॥ इसके अनुसार
इसका रचनाकाल ११५० ई० है। 'लीलावती' ग्रन्थ लीलावती संज्ञक लड़की को
सम्बोधित कर लिखा गया है जो प्रश्नोत्तर के रूप में है। यह पाटीगणित एवं क्षेत्रमिति
का ग्रन्थ है। भास्कराचार्य ने मुख्यतः गणित ज्योतिष का ही वर्णन — ... क

ज्योतिष पर इनके ग्रंथ उपलब्ध नहीं होते, किन्तु 'मुहूर्त्तचिन्तामणि' की 'पीयूषधारा' टीका में इनके फलितज्योतिषविषयक क्लोक प्राप्त होते हैं।

अ:धारग्रन्थ—१—भारतीय ज्योतिष—डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री। २—भारतीय ज्योतिय का डोतहाम—डॉ० गोरख प्रसाद।

भास-संस्कृत के प्रसिद्ध नाटककार । इन्होंने तेरह नाटकों की रचना की है जो सभी प्रकाशित हो चुके है। भास के मभी नाटकों का हिन्ही अनुवाद एवं संस्कृत टीका के साथ प्रकाशन 'भासन।टकचक्रम्' के नाम से 'चौखम्बा संस्कृत सीरीज' से हो चुका है। । विभिन्न ग्रन्थों में भास के सम्बन्ध में अनेक प्रकार के प्रशंसा-वाक्य प्राप्त होते हैं १--- सूत्राधारकृतारम्भैनिटकैबंहुभूमिकै:। सपताकैयंशो लेभे भासो देवकुलैरिव ।। हर्षंचरित १।१५ । २-भासनाटकचन्नेऽपि च्छेकैः क्षिप्ते परीक्षित्म् । स्वप्नवासवदत्तस्य दाहकोऽभूत्र पावकः ॥ राजशेखर । ३---स्विभक्तम्बाद्यङ्गैव्यंक्त-लक्षण-वृत्तिभिः । परतो-ऽपि स्थितो भासः शरीरैरिव नाटकैः ॥ दण्डी-अवन्तिमुन्दरीकथा । ४-भासिम्म जल-णमित्ते कन्तीदेवे अजस्स रहआरे । सोबन्धवे अ बन्धिम्म हारियन्दे अ आणन्दो ॥ भासे ज्वलनिमन्ने कुन्तीदेवे च यस्य रघुकारे । सौबन्धवे च बन्धे हारिचन्द्रे च आनन्दः ॥ ] गउडवहो, गाया ५००। संस्कृत साहित्य के अनेक प्रसिद्ध साहित्यकारों ने भी भास का महत्त्व स्वीकार किया है। महाकवि कालिदास ने 'मालविकान्निमित्र' नामक नाटक की प्रस्तावना में भाग की प्रशंसा की है ( पृ० २ ) । प्रथितयश्चसां भाससीमित्लिककविपुत्रा-दीनां प्रबन्धानितकम्य कथं वर्तमानस्य कवेः कालिदासस्य कृतो बहुमानः । महाकवि के इस कथन से ज्ञात होता है कि उनके समय तक भास के नाटक अधिक लोकप्रिय हो चुके थे । कःलिदास के परवर्ती कवियो एवं आचार्यों ने भी भास को आदर की दृष्टि से देखा है।

दुर्भाग्यवश भास के जीवन के सम्बन्ध में अभी तक कुछ भी जात नहीं हो सका है। इनके नाटक बहुत दिनों तक अज्ञानान्धकार में पड़े हुए थे और उनका स्वरूप लोगों को अज्ञात था। बीसवीं शताब्दी के प्रथम चरण के पूर्व तो भास के सम्बन्ध में कित्यय उक्तियां ही प्रचलित थीं—भासो हासः किवकुलगुकः कालिदासो विलासः। प्रसन्न-राधवकार जयदेव । वाक्पितराज ने अपने महाकाव्य में भास को 'ज्वलनिमत्र' कहा है। कित्यय विद्वान् इस विशेषण की संगति वासवदत्ता की मिथ्या दाह की किया से जोड़ते हैं। जयदेव इन्हें किवता-कामिनी के हास के रूप में सम्बोधित करते हैं। इस विशेषण के द्वारा भास के हास्य की कुशलता व्यंजित होती है। 'नाट्यदर्पण' (१२ वीं शती रामचन्द्रगुणचन्द्र रचित) एवं (शारदातनयकृत) 'भावप्रकाशन' नामक नाट्शास्त्रीय ग्रन्थों में भी भास का उल्लेख प्राप्त होता है तथा अभिनवभारती एवं 'शृङ्गारप्रकाश' में भी भास रचित सुप्रसिद्ध नाटक 'स्वप्नवासवदत्ता' का निर्देश है। यथा भासकृते स्वप्नवासवदत्ते शेफालिकाशिलातलमवलोक्य वत्सराज—नाट्यदर्पण। क्वचित्कीडा। तथावासवदत्तायाम्—अभिनवभारती। वासवदत्ते पद्मावतीमस्वस्थां द्वष्टुं राजा समुद्र-स्वरं गतः। शृङ्गारप्रकाश । भास के नाटकों का सर्वप्रथम उद्धार म० म० टी० गणपति पंचम सग स्व

शास्त्री ने १९०९ ई० में किया। इन्हें पद्मनाभपुरम् के निकट मनल्लिकारमठम् में स्वप्नवासवदत्तम्, प्रतिज्ञायौगन्धरायण्, पञ्चरात्र, चारुदत्त, दूतघटोत्कच, अविमारक, बालचिरत, मध्यमच्यायोग, कर्णभार तथा ऊरुभङ्ग की हस्तलिखित प्रतियाँ प्राप्त हुई। इन्हें 'दूतवावय' की एक खण्डित हस्तलिखित प्रति भी तालपत्र पर प्राप्त हुई थी। सभी हस्तलेख मलयालम लिपि में थे। आगे चल कर गणपित शास्त्री को त्रिवेन्द्रम के राजाप्रासाद पुस्तकागार में प्रतिमा तथा अभिषेक नाटक की प्रतियाँ प्राप्त हुई। शास्त्री जी ने इनका सम्पादन कर १९१२ ई० में (भास कृत तेरह नाटकों को) प्रकाशित किया। ये सभी नाटक अनन्तशयन-संस्कृत ग्रन्थावली में प्रकाशित हुए हैं।

भास के नाटकों के सम्बन्ध में विद्वानों के तीन दल हैं। प्रथम मत के अनुसार ये सभी नाटक भासकृत ही हैं। इन नाटकों की रचना-प्रक्रिया, भाषा एवं शैली के आधार पर इनका लेखक एक ही व्यक्ति ज्ञात होता है तथा ये सभी नाटक कालिदास के पूर्व के ही जान पडते हैं। इन सभी नाटकों का रचियता 'स्वप्नवासवदत्तम्' नामक नाटक का ही लेखक है। दूसरा दल इन नाटकों को भास कृत नहीं मानता और इनका रचयिता या तो 'मत्तविलास प्रहसन' का प्रणेता युवराज महेन्द्रविक्रम को या 'आश्चर्यं चूडा-मणि' नाटक के लेखक शीलभद्र को मानता है। श्री बर्नेट का मत है कि इन नाटकों की रचना पाण्ड्य राजा राजसिंह प्रथम के शासनकाल (६७५ ई०) में हुई थी [ बुलेटिन ऑफ स्कूल ऑफ ओरियन्टल स्टंडिज भाग ३ पु० ५२०-२१ ] । अन्य विदानों के अनुसार इन नाटकों का रचना काल सातवीं-आठवीं शताब्दी है और इनका रचियता कोई दाक्षिणात्य कविथा। प्रो० सिलवॉ लेवी, विटरनित्स तथा सी० आर० देवधर इसी मत के पोषक हैं। तीसरा दल ऐसे विद्वानों का है जो इस नाटकों का कर्ता तो भास को ही मानता है किन्तू इनके वत्तंमान रूप को उनका संक्षिप्त एवं रङ्गमंचोप-योगी रूप मानता है।ऐम विद्वानों में डॉ० लेस्नी, प्रिन्ट्ज, बैनर्जी शास्त्री तथा मुख्यनकर आदि हैं। दे० यॉमस-जनंल ऑफ रॉयल एशियाटिक सोसाइटी १९२० प्र० ५७६ एफ० एफ० तथा हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—दासगुप्त एवं दे पृ० १०७-१०८ ]। पर सम्प्रत्ति अधिकतर विद्वान् प्रथम मत के ही पोषक हैं। म० म० पं० रामावतार शर्माभी तृतीय मत के थे दि० शारदा संस्कृत पत्रिका वर्ष १, संख्या १ ]। डॉ० पुसासलकर ने अपने प्रसिद्ध ग्रन्थ 'भास: ए स्टडी' एवं श्री ए० एस० पी० अध्यर ने भास' नामक (अंग्रेजी ग्रन्थ) पुस्तक में प्रथम मत की ही पृष्टि अनेक प्रमाणों के आधार पर की है। इनके मत का सार इस प्रकार है—

१—उपर्युक्त सभी नाटक 'नान्द्यते ततः प्रविशाद सुत्रधारः' से प्रारम्भ होते हैं किन्तु परवर्त्ती नाटकों में यहाँ तक कि कालिदास के नाटकों में भा गा किन्दे हैं। यह वाक्य होता है। इसीलिए भास के नाटक 'सूत्रधारकृतारम्भः' कहें जात है। २—इनमे प्रस्तावना का प्रयोग न होकर सर्वंत्र 'स्थापना का व्यवहार किया गया है। 'स्थापना' में नाटक एवं नाटककार का भी संकेत नहीं है। अन्य संस्कृत नाटकों में प्रस्तावना में नाटक एवं नाटककार के विषय में भी कहा जाता है, अतः ये नाटक शास्त्रीय परम्परा के पूर्व रचित हुए हैं। ३—सभी नाटकों के भरतवाक्य का प्रयोग

'इहामिप महींकृत्स्ना राजसिंह प्रशास्तु नः' या इसी भाव के पद्य से होता है। ४-इनमें भरत के नाट्यशास्त्रीय नियमों का पूर्णतः निर्वाह नहीं किया गया है। भरत जिन हश्यों को रङ्गमंच पर वर्जित मानते हैं उन्हें भी इन नाटकों में दिखलाया गया है। इससे यह सिद्ध होता है कि ये नाटक उस समय लिखे गए थे जबकि नाट्यशास्त्र के सिद्धान्त पूर्णं रूप से प्रतिष्ठित नहीं हो पाये थे। ५ — सभी नाटकों के प्रारम्भिक श्लोक में मुद्रालंकार दिखाई पडता है और इनमें समान संघटना प्राप्त होती है। ६--राजशेखर प्रभृति कई आचार्यों ने इन नाटकों में से एक नाटक 'स्वप्नवासवदत्तम्' का उल्लेख किया है। ७— भास कृत नाटकों के कई उद्धरण अनेक अलंकार ग्रन्थों में प्राप्त होते हैं। जैसे, वामन ने स्व नवासवदत्तम्, प्रतिज्ञायौगन्धरायण एवं चारुदत्त के उद्धरण दिये हैं तथा भामह ने प्रतिज्ञायौगन्धरायण की पंक्तियाँ उद्दृशृत की हैं। दण्डी ने 'लीम्पतीव तमोंगानिवर्षती-वांजन नभः' आदि पद्यों को उद्धृत किया है। अभिनवगृष्तकृत 'अभिनवभारती' एवं 'लोचन' में 'स्वप्नवासवदत्तम्' का उल्लेख किया गया है। ८—६न नाटकों की भाषा में अनेक अपाणिनीय प्रयोग प्राप्त होते हैं, अतः इनकी संस्कृत को शुद्धशास्त्रीय नहीं कहा जा सकता। इनकी शैली सरल है एवं इनमें कालिदासीय स्निग्धता का अभाव है। इनमें प्रयुक्त प्राकृत भी कालिदास से प्राचीन सिद्ध होती है तथा इनकी भाषा एवं शैली में व्यापक समानता दिखाई पड़ती है। ९-सभी नाटकों में समान शब्दों एवं हइयों का विधान किया गया है। बालि, दुर्योधन तथा दशरथ सभी को मृत्यु के पश्चात् नदी का दर्शन करने का वर्णन है तथा सभी के लिए देव-विमान आते हैं। १०-कई नाटकों में समान वाक्य प्रयुक्त किये गये हैं। जैसे जन-समुदाय के राज-माग पर बढ जाने पर मार्ग को साफ रखने के जिए इस वाक्य का प्रयोग 'उस्सरह उस्सरह अय्या ! उस्सरह ! ११-इसमें समान नाटकीय संघटना अवतारणा की गयी है। उदाहरणार्थं 'अभिषेक' एवं 'प्रतिमा' नाटकों में सीता रावण की प्रार्थना को अस्वीकार कर उसे ज्ञाप दे देती है तथा 'चारुदत' नाटक में वसन्तसेना द्वारा शकार के प्रणय-निवेदन को अस्वीकृत कर देने का वर्णन है। १२ -- प्रायः सभी नाटकों में युद्ध की सूचना भाट एवं ब्राह्मण आदि दारा दी गयी है। भावों की समानता भी सभी नाटकों में दिखाई पडती है। इन समान-ताओं के कारण सभी नाटकों का रचियता एक ही व्यक्ति सिद्ध होता है ।

भास की निश्चित तिथि के सम्बन्ध में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। विद्वानों ने इनका समय ईस्वी पूर्व ६ठी शताब्दी से लेकर १९६वीं शताब्दी तक स्वीकार किया है। अन्तः एवं बहि:साक्ष्यों के क्या किया है। अन्तः एवं बहि:साक्ष्यों के क्या किया है। अन्तवं समय ई० पू० चतुर्थ एवं पद्धम शतक के मध्य किया जा है। अश्ववं एवं कालिदास दोनों ही भास से प्राण्य किया गया है। अश्ववं होना निश्चित है। कालिदास सास से प्राण्य है। अतः इनका दोनों का पूर्ववर्त्ती होना निश्चित है। कालिदास का समय ई० पू० प्रथम शती माना गया है। भास में अपाणिनीय प्रयोगों की बहुलता देखकर इनकी प्राचीनता सन्देह मे परे सिद्ध हो जाती है। अनेक पाश्चात्य एवं भारतीय विद्वानों के मत का उन्हापोह करने के पश्चात् आ० बलदेव उपाध्याय ने अपना निर्णय इस प्रकार दिया है। "इस प्रकार बाह्य साक्ष्यों से भास का समय ४ थी सदी ई० पू० मानने में कोई विपत्तिपत्ति नहीं पड़ती तथा ये बाह्य साक्ष्य

अन्य समयों के मानने का विरोध करते हैं। अतः ई० पू० चतुर्थं शतक तथा पञ्चम शतक के बीच भास का समय मानना युक्तिसंगत प्रतीत होता है।" महाकिव भास ः एक अध्ययन पृ० १५५। इतिवृत्त के आधार पर भास कृत तेरह नाटक चार वर्गों में विभक्त किये गए हैं—१—रामायण-नाटक—प्रतिभा, अभिषेक २—महाभारत-नाटक—बालचिरत, पञ्चरात्र, मध्यम-व्यायोग, दूतवाक्य, ऊरुभंग, कर्णभार एवं दूत घटोत्कच, ३—उदयन, नाटक—स्वप्नवासवदत्तम्, प्रतिज्ञायोगंधरायण, ४—कित्पत नाटक—अविमारक एवं दरिद्र चारुरत [ उपर्युक्त सभी नाटकों का परिचय पृथक्-पृथक् इस कोश में दिया गया है; उनके नाम के आगे देखें ]

नाटकीय संविधान की दृष्टि से भास के नाटकों का वस्तु-क्षेत्र विविध है तथा इसमे उनकी प्रतिभा की मौलिकता सूचित होती है। इतना सब होने पर भी सभी नाटकों में समान रूप से नाट्य-कौशल नहीं दिखाई पडता । रामायण-सम्बन्धी नाटकों का कथा-संविधान शिथिल है, किन्तु महाभारत के आधार पर निर्मित नाटक इस दोष से रहित हैं और उनमें भास की प्रतिभा का प्रीढत्य प्रदर्शित होता हैं। इन्हें अपेक्षाकृत सर्वोधिक सफलता लोक-कथाओं के आधार पर निर्मित प्रेम-अवण नाटकों में मिली है जिनमें किव ने उदयन के रूमानी प्रेम का आकर्षक चित्र खींचा है। इस दृष्टि से 'स्वप्न-वासवदत्तम्' एवं 'प्रतिज्ञायौगन्धर।यण' भास के सर्वोत्तम नाटक सिद्ध होते है और इनमें भी प्रथम का स्थान ऊपर है। इन्होने कतिपय नाटकों में मौलिक उद्भावना-शक्ति का परिचय दिया है। उदाहरण के लिए 'प्रतिमा' नाटक में प्रतिमा वाला सम्पूर्ण प्रसंग भास की नवीन कल्पना है। "इसी प्रकार कैकेयी का यह कहना भी भासीय कल्पना का ही प्रसाद है कि उसने मात्र ऋषि-वचन की सत्यता के लिये राम का वनवास माँगा। परन्तू इतने बड़े क्षेत्र में अपनी मौलिकता के साथ सब्चरण करने पर भी भास के पैर कहीं नहीं लड़खड़ाये हैं। उन्होंने बडी क्रालता के साथ इन कथाओं का विन्यास किया है। कथावस्तु का विन्यास सदैव दर्शक की कृतुहल वृत्ति का विवर्धक रहा है।" महा-कवि भास: एक अध्ययन १० १३७ । विस्तृत क्षेत्र से कथानक ग्रहण करने के कारण इनके पात्रों की संख्या अधिक हैं और उनकी कोटियां भी अनेक हैं। इतने अधिक पात्रों के चरित्र का वर्णन कर इन्होंने दृष्टि-विस्तार एवं विशद अनुभव का परिचय दिया है। भास के सभी पात्र प्राणवन्त एवं इसी छोक के प्राणी हैं, उनमें कृत्रिमता नाममात्र को नहीं है। इतना अवश्य है कि ब्राह्मणीय संस्कृति एवं वैदिक धर्म का प्रभाव कई नाटकों पर जानवृक्ष कर प्रदर्शित किया गया है। 'मध्यमव्यायोग' एवं 'अविमारक' दो नाटक ऐसे ही हैं। इनके पात्र सर्वत्र उदात्त आदशों से प्रेरित दिखलाये गए हैं। इन्होंने यथासम्भव अपने पात्रों के प्रोज्ज्वल चरित्र को प्रदिशत करने का प्रयास किया है और इसके लिए इन्हें कथानक मे भी परिवर्तन करना पड़ा है। पात्रों के संवाद नाटकीय विधान के सर्वथा अनुरूप हैं। भास ने संवादों की योजना में विशेषरूप से दक्षता दिखलाई है। इनके संवाद लघु हैं तथा उनमें वाग्विस्तार का परिहार सर्वत्र दिखाई पडता है। वार्तालापों के द्वारा ही कवि सभी हश्यों को उपस्थित करता है और सरल शब्दावली का नियोजन कर संवादों को यथासाध्य सार्वजनीन बनाया गया है। रस परिपाक की

हिष्ट में भी इनके नाटक उत्तम है। इन्होंने नवो रसों का प्रयोग कर अपनी कुशलता प्रविश्त की है। वैमे भास मुख्यतः वीर, श्रुङ्गार एवं करुण रस के वर्णन में विशेष दक्ष हैं। इनका हास्य-वर्णन अत्यन्त उदात्त है और इसकी स्थिति प्रायः विद्षक में दिखलायी गयी है। इनके मभी नाटक अभिनय-कला की दृष्टि में सफल सिद्ध होते हैं। कथानक, पात्र, भाषा-शैली, देशकाल, एवं संवाद किसी के कारण उनकी अभिनेयना में बाधा नहीं एड ते। इनके नाटक उस समय निर्मित हुए थे जब नाट्यशास्त्रीय सिद्धान्तों का पूर्ण विकास नहीं हुआ था, फलतः इन्होंने कई ऐसे दृश्यों का भी विधान किया है जो सास्त्रीय दृष्टि से विजन हैं, जैसे वध, अभिषेक आदि। पर ये दृश्य इस प्रकार रखें गए है कि इनके कारण नाटकीयता में किसी प्रकार की बाधा नहीं उपस्थित होती।

भास की शैंळी सरळ एवं अळंकारिवहीन अक्नित्रम है। इनकी किवित्वशक्ति भी उच्चकोट की ह। इनके सभी पद्य घटनाओं एवं पात्रों से सम्बद्ध है और ऊपर मे जोड़े हुए स्वतन्त्र पद्यों की तरह नहीं लगते । अपने वर्ण्य-विषयों को इन्होंने अन्यन्त सूक्ष्मता के साथ रखा है। किसी दृश्य का वर्णन करते समय ये उसके प्रत्येक पदा को अत्यधिक सूक्ष्मता के साथ प्रदर्शित करते हैं और पाठक को उसका पूर्ण एप से विम्ब प्रहण हो जाता है। इनका प्रकृति-वर्णन अत्यन्त स्वामाविक एवं आकर्षक है। व्यावासापता सांलल्मवनाढ़ो मुनिजनः प्रदीपोऽनिक्तिति प्रविचरित धूमो मुनिवनम् । परिभ्रष्टो दूराद्विषरित च संकित्विकरणो रथं व्यावत्यिसी प्रविश्वित शनैरस्तिशिवरम् ॥ स्वप्नवासवदत्तम् ११६६ । माणंकाल हो रहा है। पक्षी अपने नीडों की ओर चले गए हैं। मुनियों ने जलाश्य में स्वान कर लिया है। सार्यकालीन अग्विहीत्र के लिए जलाई गई अग्व सुशोभित हो रहा है, और उसका धुर्श मुनिवन में फेल रहा है। सूर्य भी रथ से उतर गया है उसने अपनी किरणें समेट ली है, और रथ को लोटाकर वह धीरे-धीरे अस्वाचल की ओर प्रविष्ट हो रहा है।

आधारप्रत्थ—१-भास ए स्टडी—डॉ॰ पुसालकर । २-नास —ए॰ एव॰ पी॰ अय्यर । अगरेजी ) । ३-संस्कृत नाटक—डॉ॰ कीय (हिन्दी अनुवाद ) । ४-मंस्कृत किव-दर्शन—डॉ॰ भोलाशंकर न्यास । ४-महाकिव भास-एक अध्ययन—पं॰ वलदेव उपाध्याय । ६-भास नाटकचकम्—(हिन्दी अनुवाद सिह्न) चौलम्बा प्रकाशन । ७-भास की आया सम्बन्धी तथा नाटकीय विशेषताएँ—डा॰ जगदीश दत्त दीक्षित ।

भारतर्घन्न काश्मीर निवासी भासवंज्ञ ने 'न्यायसार' नामक प्रसिद्ध न्यायशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है जिनका समय नवम शतक का अन्तिम चरण है 'न्यायसार' न्यायशास्त्र का ऐसा प्रकरण ग्रन्थ है जिसमें न्याय के केवल एक ही प्रमाण का वर्णन है और शेव १५ पदार्थों को प्रमाण में ही अन्तिनिहित कर दिया गया है। भासवंज्ञ ने अन्य नैयायिकों के विपरीत प्रमाण के तीन ही भेद माने हैं — प्रत्यक्ष, अनुमान और आगम। जब कि अन्य आचार्य 'उपमान' प्रमाण को भी मान्यता देते हैं। इस ग्रन्थ (न्यायसार) की रचना नव्यन्याय की शैली पर हुई है [दे० न्यायदर्शन]। इस पर १८ टीकाएँ लिखी गई हैं जिनमें निम्नांकित चार टीकाएँ अत्यन्त प्रसिद्ध हैं —

क—विजयसिंह गुणी कृत 'न्यायसार टीका'। ख—जयतीर्थ रिचत 'न्यायसार टीका'। ग—भट्टराघवकृत 'न्यायसार विचार'। घ—जयसिंह सूरि रिचत 'न्यायतात्पर्यदीपिका। आधारग्रन्थ—१-भारतीय दर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय। २-हिन्दी तर्कभाषा (भूमिका) आ० विश्वेश्वर।

भिल्लकन्या परिणय चम्पू—इस चम्पूकाव्य का प्रणेता कोई नृसिंह भक्त अज्ञातनामा कि हैं। यह रचना अपूर्ण है और इसमें नृसिंह देवता तथा बनाटपित हेमांग की पुत्री कनकांगी का परिणय विणित है। यह ग्रन्थ अभी तक अधकाशित है और इसका विवरण ट्रीनियल कैंटलाग बील० १, पार्ट १, ९१०—६३ में प्राप्त होता है। कनकांगी के शब्दों में उसका परिचय इस प्रकार है—भिल्लान्वये जनिर्में जनको हेमांगको वनाटपितः। कनकांगी आनीहि हवं मां भी देवदेवेश।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

भुगुण्डी रामायण-यह रामभिक्त की रसिक शाखा का प्रधान उपजीव्य ग्रन्थ है। इसमें ३६ हजार क्लोक हैं। इसका निर्माणकाल १४ वीं शताब्दी के आस-पास है। इसकी तीन पाण्डुलिपियाँ प्राप्त हैं जिनके आधार पर डॉ॰ भगवती प्रसाद सिंह ने इसका सम्पादन किया है--क-मधुरा प्रति--लिपिकाल सं० १७७९ ख-रीवाँ प्रति–िल्लापकाल सं० १८९९ । ग––अयोध्या प्रति––िल्लिषकाल १९२१ वि० सं०। 'भुशुण्डो रामायण' की कथा ब्रह्मा-भुशुण्डी के संवादरूप में कही गई है। इसके चार खण्ड हैं---पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण। पूर्व-खण्ड में १४६ अध्याय हैं जिनमें ब्रह्मा के यज्ञ में ऋषियों के राम-कथा विषयक विविध प्रश्न तथा राजा दशरथ की तीर्थ-यात्राका वर्णन है। पश्चिम-खण्ड में ७२ अध्याय हैं तथा भरत और राम-संवाद में सीता-जन्म से लेकर स्वयम्बर तक की कथा वर्णित है। दक्षिण खण्ड में २४२ अध्याय हैं जिसमे रामराज्याभिषेक की तैयारी, वनगमन, सीता-हरण, रावणवध तथा लंका य लीटते समय भारद्वाज मुनि के आश्रम में राम-भरत-मिलन तक की कथा है। उत्तर-खण्ड में ५३ अध्याय हैं और देवताओं द्वारा रामचरित की महिमा का गान है । इस रामायण में राम-ाक्ति की पोषक शुद्ध भगवल्लीला का वर्णन है तथा राम पूर्ण ब्रह्म के साथ-ही-साथ लीला पूरुपोत्तम के रूप में वर्णित हैं। दो खण्डों में विश्वविद्यालय प्रकाशन, वाराणमी से प्रकाश्यमान ।।

भेल संहिता—यह आयुर्वेद का ग्रन्थ है। इसके रचियता का नाम भेल है जो पुनर्वमु आत्रेय के शिष्य थे। 'भेलसंहिता' का उपलब्ध रूप अपूर्ण है और इस पर 'चरकरंहिता' का प्रभाव है; दे० चरक। इस ग्रन्थ का प्रकाशन कलकत्ता विश्वविद्यालय से हुआ है। इसके अध्यायों के नाम तथा बहुत से बचन 'चरकसंहिता' के ही समान हैं। इसका रचनाकाल ई० पू० ६०० वर्ष माना जाता है। इसकी रचना सूत्रस्थान, निदान, विमान, शारीर, चिकित्सा, कल्प तथा सिद्धस्थान के रूप में हुई है। यों तो इसके विषय बहुत कुछ 'चरकसंहिता' से मिलते-जुलते हैं पर इसमें

अनेक ऐसी बातों का भी विवेचन है जिनका अभाव उक्त ग्रन्थ (चरक) में है। इसमें 'सुश्रुतसंहिता' (दे० सुश्रुतसंहिता) की भाँति कुछरोग में खदिर के उपयोग पर भी बल दिया गया है। इसका हृदय-वर्णन सुश्रुत से साम्य रखता है——पुण्डरीकस्य संस्थानं कुम्भिकायाः फलस्य च। एतयोरेव वर्णं च विभक्ति हृदयं नृणाम्।। यथाहि संवृत्तं पद्मं रात्री चाहिन पुष्यति। हृत्तदा संवृत्तं स्वप्ने विवृत्तं जाग्रतः स्मृतम्।। भेल० सुश्रसंस्थान अ०२१।

आधारग्रन्थ--आयुर्वेद का बृहत् इतिहास--अत्रिदेव विद्यालंकार ।

भोज-धारानरेश महाराज भोज ने अनेक शास्त्रों का निर्माण किया है। इनका समय एकादश शतक का पूर्वाई है। इन्होंने ज्योतिष-सम्बन्धी 'राजमृगांक' नामक ग्रन्थ की रचना १०४२-४३ ई० में की थी। इनके पितृब्य मुंज की मृत्यु ९९४ से ९९७ ई० के मध्य हुई थी। तदनन्तर इनके पिता सिन्धुराज शासनासीन हुए और कुछ दिनों तक गद्दी पर रहे । भोज के उत्तराधिकारी जयसिंह नामक राजा का समय १०५५-५६ ई० है वयोंकि उनका एक शिलालेख मान्धाता नामक स्थान में उपर्युक्त ई० का प्राप्त होता है। अतः भोज का समय एकादश शतक का पूर्वाई उपयुक्त है। राजा भोज की विद्वता एवं दानशीलता इतिहास प्रसिद्ध है। 'राजतरंगिणी' में काश्मीर-नरेश अनन्तराज एवं मालवाधिपति भोज को समान रूप से विद्वत्त्रिय बताया गया है-स च भोजनरेन्द्रश्च दानोत्कर्षेण विश्रुती । सुरी तस्मिन् क्षणे तुल्यं द्वावास्तां कविबान्धवी ॥ ७।२५९ । भोजराज ने ८४ ग्रन्थों का प्रणयन किया है और विविध विषयों पर समान अधिकार के साथ लेखनी चलायी है। धर्मशास्त्र, ज्योतिया, योगशास्त्र, वैद्यकशास्त्र, व्याकरण, काव्यशास्त्र आदि विषयों पर इन्होने ग्रन्थ लिखे हैं। इन्होंने 'शृङ्गारमंजरी' नामक कथा-काव्य एवं 'मन्दारमरन्दचम्पू' नामक चम्पू काव्य का भी प्रणयन किया है। वास्तुशास्त्र पर इनका 'समरांगणसूत्रधार' नामक अत्यन्त प्रसिद्ध ग्रन्थ है जिसमें सात हजार क्लोक हैं। 'सरस्वतीकण्ठाभरण' इनका व्याकरण-सम्बन्धी प्रसिद्ध ग्रन्थ है जो आठ प्रकाशों में विभक्त है। इन्होंने युक्तिप्रकाश एवं तत्त्वप्रकाश नामक धर्मशास्त्रीय ग्रन्थों की रचना की है और औषधियों के ऊपर ४१८ इलोकों में राजमार्तण्ड नामक ग्रन्थ लिखा है। योगसूत्र पर 'राजमार्तंड' नामक इनकी टीका भी प्राप्त होती है। काव्य-शास्त्र पर इन्होंने 'शृङ्कारप्रकाश' एवं 'सरस्वतीकण्ठाभरण' नामक दो प्रसिद्ध ग्रन्थ लिखे हैं जिनमें तद्विषयक सभी विषयों का विस्तृत विवेचन है।

इन्होंने अपने दोनों काव्यशास्त्र-विषयक ग्रन्थों में काव्य के स्वरूप, भेद, रस, अलंकार, नाटक, रीति, वृत्ति, साहित्य, नायक-नायिका-भेद, शब्दशक्ति, ध्विन आदि का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है और इनके सम्बन्ध में कई नवीन तथ्य प्रस्तुत किये हैं। इनके अनुसार काव्य के तीन प्रकार हैं—वक्रोक्ति, रसोक्ति एवं स्वभावोक्ति और इनमें रसोक्ति सर्वाधिक महस्वपूर्ण काव्य-विधा है। वक्रोक्तिश्च रसोक्तिश्च स्वभावोक्तिश्च वाङ्मयम्। सर्वासु ग्राहिणीं तासु रसोक्ति प्रतिजानते ।। सरस्वतीकण्ठाभरण प्राद । इन्होंने रस का महत्त्व स्थापित करते हुए काव्य को रसवत् कहा है और 'श्रुंगारप्रकाश' में रस

\*\*\*\*

की दार्शनिक एवं मनोवैज्ञानिक व्याख्या प्रस्तुत की है। इन्होंने शृङ्गार रस का महत्त्व स्थापित करते हुए सभी रसों का अन्तर्भाव उसी (शृंगार) में कर दिया है। शृङ्गार-वीरकरुणाद्भुतरौद्रहास्यबीभत्सवत्सलभयानकशान्तनाम्नः। आम्नासिपुदंशरसान् सुधियो वयं तु शृङ्गारमेव रसनाद् रसमामनामः॥ शृङ्गारप्रकाश। इन्होंने रस, अहंकार, अभिमान एवं शृङ्गार को पर्यायवाची शब्द मान कर रस को अहंकार से उत्पन्न माना है। शृंगार को मूल रस मानकर भोज ने अलंकारशास्त्र के इतिहास में नवीन व्यवस्था स्थापित की है। इन्होंने अलंकारों के तीन भेद—शब्दालंकार, अर्थालंकार एवं उभयालंकार मान कर तीनों के २४-२४ प्रकार से ७२ भेद किये हैं और पद, वाक्य तथा वाक्यार्थ प्रत्येक के १६ भेदों का निरूपण किया है। इनके अनुसार शब्द एवं अर्थ प्रत्येक के २४ गुण होते हैं। भोज के काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों के परिचय के लिए दे० सरस्वतीकण्ठाभरण एवं शृङ्गारप्रकाश। इन्होंने पूर्ववर्त्ती सभी काव्यशास्त्रीय सिद्धान्तों का विवेचन कर समन्वयवादी परम्परा की स्थापना की है और इसी दृष्टि से इनका महत्त्व है।

आधारग्रन्थ — १ – श्रृङ्कारप्रकाश — डॉ॰ वी॰ राष्यवन् । २ — भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १ — आ॰ बलदेव उपाध्याय ।

मेष्मीपरिणय चम्पू—इस चम्पू के रचियता श्री निवासमिब हैं। इनके पिता का नाम लक्ष्मीधर था। इनका समय सत्रहवीं घताब्दी का मध्योत्तर है। इस चम्पू में श्रीमद्भागवत के आधार पर श्रीकृष्ण एवं घितमणी के विवाह का वनंन है। इसमें गद्य एवं पद्य दोनों में यमक का सुन्दर समावेश किया गया है। यह चम्पू अप्रकाशित है और इसका अपूणं हस्तलेख उपलब्ध है। इसका विवरण डिस्किष्टिव कैटलाग, मद्रास १२३३३ में प्राप्त होता है। ध्वन्यध्वन्यधिकं चमित्कृतियुता अस्याद्भुताः सूक्तयः। सारस्येन सुधां सुधां विदिधरे तां शकरां शकरां मा

आधारग्रन्य—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डाँ० छविनाथ त्रिपाठी ।

भोजप्रवन्ध — यह बल्लाल सेन द्वारा रिचत अपने ढंग का अनूठा कान्य है। इसकी रचना गद्य एवं पद्य दोनों में ही हुई है। 'भोजप्रबन्ध' का रचनाकाल १६ वीं शताब्दी है। इसमें धारा-नरेश महाराज भोज की विभिन्न कियाों द्वारा की गयी प्रशस्ति का वर्णन है। इसमां धारा-नरेश महाराज भोज की विभिन्न कियाों हैं। इस ग्रन्थ की एक विशेषता यह है कि रचियता ने कालिदास, भवभूति, माघ तथा दण्डी को भी राजा भोज के दरबार में उपस्थित किया है। इसमें अल्प प्रसिद्ध कियों का भी विवरण है। ऐति-हासिक दृष्टि से भले ही इसका महत्त्व न हो पर साहित्यिक दृष्टि से यह उपादेय ग्रन्थ है। 'भोजप्रबन्ध' की लोकप्रियता का कारण इसके पद्य हैं। [हिन्दी अनुवाद के साथ चीखम्बा विद्याभवन, वाराणसी से प्रकाशित]।

भोसल वंशावली चम्पू—इस चम्पू काव्य के प्रणेता वेंकटेश किव हैं। ये शर-भोजी के राजकिष थे। किव का रचनाकाल १७११ से १७२८ ई० के मध्य है। इस चम्पू में भोसल वंश का वर्णन किया गया है और मुख्यतः शरभोजी का जीवनवृत्त वर्णित है। यह काव्य एक ही आश्वास में समाप्त हुआ है और अभी तक अप्रकाशित है। इसका विवरण तंजोर कैटलाग ४२४० में प्राप्त होता है। ग्रन्थ के उपसंहार में कवि ने अपना परिचय दिया है—''इति श्रीभोसलवंशाविलचम्पुप्रबन्धे श्रीशरभोजिराज-चरितवर्णनं नाम प्रथमाश्वासः समाप्तः।''

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

भृंगदून—यह संस्कृत का दूतकाव्य है जिसके रर्चायता शतावधानकवि श्रीकृष्ण-देव है। इनका समय विक्रम का अष्टादश शतक है। इस काव्य के रचियता के सम्बन्ध में कुछ भी जात नहीं होता। अनेक स्रोतों के आधार पर ग्रन्थकार सोरों या मैनपुरी निवासी सिद्ध होता है। इस पुस्तक का प्रकाशन नागपुर विश्वविद्यालय पित्रका सं० ३, दिसम्बर १९३७ ई० में हो चुका है। मेघदूत की काव्य-शैली पर इस ग्रन्थ का निर्माण हुआ है। इसमें कुल १२६ मन्दाकान्ता छन्द है। श्रीकृष्ण के विरह में व्याकृल होकर कोई गोपी भृंग के द्वारा उनके पास सन्देश भिजवाती है। सन्देश के प्रसंग में युन्दावन, नन्दगृह, नन्द-उद्यान एवं गोपियों की विलासमय चेष्टाओं का मनोरम वर्णन किया गया है। सन्देश के अन्त होते ही श्री कृष्ण का प्रकट होकर गोपी को परमपद देने का वर्णन है। गोपी अपनी विग्हाबस्था का वर्णन इस प्रकार करती है—शोणाब्जानां तित्व चरणाकार-मिन्दीवरेषु छायामांगीमधरसुषमां बन्धुजीवावलीषु। नेत्रालोकश्रियमपि च ते पुण्डरीकेषु बाला निध्यायन्ती कथमपि बलाजजीवितं सा बिभित्त ॥ ११३

आधारग्रन्थ---संस्कृत के सन्देश-काव्य -- डॉ रामकुमार आचार्य ।

भूंग-सन्देश— इस सन्देश-काव्य के रचियता वासुदेव किव हैं। इनका समय १४ वीं एवं सोलहबीं शताब्दी का मध्य है। वासुदेव किव कालीकट के राजा जमूरिन के सना-किव थे। इन्होंने पाणिनि के सूत्रों पर व्याख्या के रूप में 'वासुदेविवजय' नामक एक काव्य लिखा था जो अधूरा है और बाद में इनके भानजे नारायण किव ने इसे इरा किया। इनकी अन्य रचनाओं में 'देवीचरित' (यमक काव्य, ६ आश्वासों का), 'शिवोदय' एवं 'अच्युतलीला' नामक काव्य हैं। 'भृङ्ग-सन्देश' की कथा काल्पनिक है। इसमें किसी प्रेमी विरही द्वारा स्यान्दूर (त्रिवेन्द्रम्) से श्वेतदुर्ग (कोइक्कल) में स्थित अपनी प्रेयसी के पास सन्देश भेजा गया है। यह सन्देश एक भृङ्ग के द्वारा भेजा जाता है। इस काव्य की रचना 'मेघदूत' के आधार पर हुई है। किव ने इसके दो विभाग— पूर्व एवं उत्तर—किये हैं और सर्वत्र मन्दाकान्ता वृत्त का प्रयोग किया है। इसके पूर्वभाग में ९५ तथा उत्तरभाग में ६० श्लोक है। सन्देश में नायक अपनी पत्नी को अपने शीघ ही आने की सूचना देता हे—इत्थं तस्यै कथय सुदित ! त्वां प्रियो मन्मुखेन व्यक्तं बूते नवमनुभवन्नीहशं विप्रयोगम्। पादामभीजं तव सुवदने! चूडितृं प्रस्थितोऽहं तावनमा मा तनु तनुलतां दीपिते तापबङ्गी २।४४।

वाधारग्रन्थ - संस्कृत के सन्देश-काव्य - डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

मण्डन मिश्र-मिथिला के प्रसिद्ध दार्शनिक तथा कुमारिल भट्ट के अनुयायी अा० मण्डन मिश्र का भारतीयदर्शन के इतिहास में महत्त्वपूर्ण स्थान है। ये भट्ट-परम्परा के िसीमांसा-दर्शन की एक शाखाविशेष जिसके प्रवर्तक कुमारिल भट्ट थे, ] आचार्य थे। इनका जन्म मिथिला में हुआ था और ये शंकराचार्य के समकालीन थे। शंकराचार्यं से इनका शास्त्रार्थं इतिहास प्रसिद्ध है जिसकी मध्यस्थता इनकी पत्नी ने की थी दि शंकराचार्य । इनकी पत्नी का नाम भारती था जो पति के समान ही महाविद्गी थीं। इनका समय ६२० ई० से ७१० के मध्य माना जाता है। कहा जाता हैं कि शंकर द्वारा मण्डन मिश्र े पराजित हो जाने पर भारती ने उनसे काम-शास्त्र-विषयक प्रश्न किया था जिसका कि वे उत्तर नहीं दे सके और एतदर्थ उन्होंने ६ मास की अवधि मांगी थी। मण्डन मिश्र कर्मकाण्ड के असाधारण विद्वान थे और उनके ग्रन्थों में इनका अलग्ड वैद्व्य प्रतिभासित होता है। इनके ग्रन्थ हैं-विधिविवेक, विभ्रमविवेक, शावनाविवेक, मीनांसानुक्रमाणका, स्फोटसिद्धि, ब्रह्मसिद्धि, नैष्कम्यसिद्धि तथा तैत्तिरीय और बृहदारण्यक उपनिषद भाष्य पर वार्त्तिक । 'विधिविवेक' में विधि-लिक्क का विवेचन है तथा 'विभ्रमविवेक' में पाँच प्रकार की ख्यातियों की व्याख्या की गयी है। 'भावनाविवेक' में भावना के स्वरूप का विवेचन है जिस पर इनके शिष्य उम्बेक ( महाकवि भवभूति ) की टीका है । 'मीमांसानुक्रमणिका' प्रकरण ग्रन्थ है जिसमें मण्डनिमश्र का मीमांसा-विषयक ज्ञान श्रोद्धासित होता है। 'स्फोटसिद्धि' में वर्णवादियों के विचार का खण्डन कर मीमांसा-दर्शन के प्राणभूत तत्त्व स्फोट-सिद्धान्त का निरूपण किया गया है। इनके पुत्र जयमिश्र भी मीमांसा-दर्शन के प्रकाण्ड विद्वान् थे। इन्होंने उम्बेक रचित 'तात्पर्यंटीका' की पूर्ति की थी।

आधारग्रन्थ--- १ --- भारतीयदर्धन --- आ० बलदेव उपाध्यय । २ --- मीमांसादर्शन--पं• मण्डन मिश्र ।

मञ्जरानाध्य— नवद्वीप (बङ्गाल ) के प्रसिद्ध नव्य नैयायिक मथुरानाथ हैं। निव्य न्याय के लिए देव न्यायदर्शन ।। इनका समय १६ वीं शताब्दी है। इन्होंने नव्यन्याय के तीन प्रसिद्ध प्रन्थों—आलोक, चिन्तामणि एवं दीधित — के ऊपर 'रहस्य' नामक टीका लिखी है। इनकी टीकाएँ दार्शनिक जगत् मे मौलिक ग्रन्थ के रूप में मान्य है और इनके मूल ग्रन्थों के गूढ़ार्थ का सम्यक् उद्घाटन किया गया है।

आधारग्रन्थ--भारतीयदर्शन--आ० बलदेव उपाध्याय ।

मनोदृत् = इस सन्देश-काव्य के रचियता तैलक्ष बजनाथ हैं। इस काव्य का रचनाकाल वि॰ सं॰ १८१४ है। इसकी रचना किय ने वृन्दावन में की थी। किय के पिता का नाम श्रीरामकृष्ण एवं पितामह का नाम भूधराष्ट्र था। किय पञ्चनद का रहने वाला माना जाता है। 'मनोदूत' की रचना का आधार 'मेघदूत' है। इसमें २० शिखरिणी छन्द हैं और चीर हरण के समय असहाय द्रीपदी द्वारा भगवान श्रीकृष्ण के पास सन्देश भेजने का वर्णन है। द्रीपदी अपने मन की श्रीकृष्ण के पास दूत बनाकर भेजती है। किव ने प्रारम्भ में मन की अत्यधिक प्रशंसा की है। तत्यवचान द्वारकापुरी का रम्य वर्णन है। इसमें कृष्णभक्ति एवं भगवान की अनन्त-

शक्ति का प्रभाव दर्शाया गया है। द्युतसभा में कौरवों द्वारा घरी हुई असहाय द्रौपदी का चित्र देखें—अथासौ दु:खार्ता द्रुपदतनया वीक्ष्य दियतान् परित्रातुं योग्यानिष समय-वद्धान् विधिवशात्। सभायामानीता शरणरहिता जालपितता कुरङ्गीव त्रासाद् भृश-तरमसौ कम्पमभजत्॥ १३२॥

आधारग्रंथ--संस्कृत के सन्देश-काव्य--डॉ० रामकुमार आचार्य ।

मनोद्भृत—इस सन्देशकाव्य के रचयिता कि विष्णुदास हैं। इनका समय विक्रम संवत् थोड श शतक का पूर्वार्ध है। ये महाप्रभु चैतन्य के मातुल कहे जाते हैं। 'मनोदूत' शान्तरसपरक सन्देशकाव्य है जिसमें किव ने अपने मन को दूत बनाकर भगवान के चरणकमलों में अपना सन्देश भेजा है। वह अपने मन को यमुना, वृन्दावन एवं गोकुल में जाने को कहता है। सन्देश के क्रम में यमुना एवं वृन्दावन की प्राकृतिक छटा का मनोरम वर्णन है। इस काव्य की रचना मेघदूत के अनुकरण पर हुई है। इसमें कुल १०१ श्लोक है। भाव, विषय एवं भाषा की दृष्टि से यह काव्य उत्कृष्ट कृति के रूप में समाहत है। भगवान के कोटि-कोटि नामों को जपने की प्रवल आकांक्षा किव के शब्दों में देखिए—ईहामहे न हि महेन्द्रपदं मुकुन्द स्वीकुम्महे चरणदैन्यमुपागतं वा। आशां पुनस्तव पदाब्ज कृताधिवासाम् आशास्महे चिरमियं न कृशा यथा स्यात्।। ६२॥

आधारग्रन्थ--संस्कृत के सन्देश-काव्य-डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

मन्दार-मरन्द चम्पू--इस चम्पू काव्य के प्रणेता श्रीकृष्ण किव हैं। मे सोलहवीं शताब्दी के अन्तिम चरण एवं सत्रहवीं शताब्दी के प्रथम चरण में थे। ग्रन्थ के उपसंहार में किव ने अपना जो परिचय दिया है उसके अनुसार इनका जन्म गृहपुर नामक ग्राम में हुआ था और इनके गुरु का नाम वासुदेव योगीश्वर था। इस इस चम्पू की रचना लक्षण ग्रन्थ के रूप हुई है जिसमें दो सी छन्दों के सोदाहरण लक्षण तथा नायक, क्लेष, यमक, चित्र, नाटक, भाव, रस एक सी सोलह अलङ्कार, सत्तासी दोष-गुण तथा शब्दशक्ति पदार्थं एवं पाक का निरूपण है। इसका वर्ण्यविषय ग्यारह विन्दुओं में विभक्त है। भूमिका भाग में किव ने प्रबन्धत्व की सुरक्षा के लिए एक काल्पनिक गन्धर्य-दम्पती का वर्णन किया है और कहीं-कहीं राधा-कृष्ण का भी उल्लेख किया है। ये सभी वर्णन छन्दों के लक्षण एवं उदाहरण के रूप में प्रस्तृत किये गए हैं। किव के शब्दों में उसकी रचना का विभाजन एवं उद्देश्य इस प्रकार है-चम्पूप्रबन्धे मन्दारमरन्दाख्ये कृतौ मम । वृत्तसारिहलष्ट्रचित्रबन्धगुप्ताः सनत्तंनाः ॥ १।७ शुद्धरम्यव्यंग्यशेषा इत्येकादश बिन्दवः । तत्रादिमे वृत्तविन्दौ वृत्तलक्षणमुच्यते ॥ १।८ प्राचीनानां नवीनानां मतान्यालोच्य शक्तितः । रचितं बालबोधाय तोषाय विद्रूषामि ॥ पृ० १९६ । इसका प्रकाशन निर्णयसागर प्रेस, बम्बई (काव्यमाला ५२) से १९२४ ई० में हुआ है।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छबिनाथ त्रिपाठी । मद्रकन्या परिणय चंपू — इस चम्पू काव्य के प्रणेता गंगाधर कि हैं। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। ये उदय परिवार के दत्तात्रेय के पुत्र थे। इनकी अन्य दो रचनाएँ भी प्राप्त होती हैं — 'शिवचरित्र चम्पू' तथा 'महानाटक-सुधानिधि। यह चम्पू चार उन्नासों में विभक्त है। इसमें लक्ष्मणा एवं श्रीकृष्ण के परिणय का वर्णन 'श्रीमद्भागवत' के आधार पर किया गया है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२३३४ में प्राप्त होता है। शुक के मुख से कृष्ण के स्नेह की बात सुनकर लक्ष्मणा की उनके प्रति आसक्ति का वर्णन अत्यन्त सरस है – शुकनिगदितवाचं राजकन्या निशम्य स्फुटित सुहृदया सा मोदखेदा-दिभावैं:। करनिहितकपोला प्रांशुनिश्वासधारोद्गमनचलद्वरांजा नैव किचिज्जगाद ॥

आधारग्रन्थ——चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—–डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

मम्मट-काव्यशास्त्र के अप्रतिम आचार्य। इनके नाम से ज्ञात होता है कि ये काश्मीर-निवासी रहे होंगे। इन्होंने 'काव्यप्रकाश' नामक युगप्रवर्तक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ का प्रणयन किया है जिसकी महत्ता एवं गरिमा के कारण ये 'वाग्देवतावतार' कहे जाते हैं [दे॰ काव्यप्रकाश]। 'काव्यप्रकाश' की 'सुधासागर' नामक टीका के प्रणेता भीमसेन ने इन्हें काश्मीरदेशीय जैयट का पुत्र तथा पतन्जलिकृत 'महाभाष्य' के टीका-कार कैयट एवं चतुर्वेदभाष्कर उब्बट का ज्येष्ठ भ्राता माना है। शब्दब्रह्म सनातनं न विदितं शास्त्रैः कचित् केनचित् तद्देवी हि सरस्वती स्वयमभूत् काश्मीरदेशे पूमान्। श्रीमज्जैयटगेहिनीसुजरठराज्जन्माप्य युग्मानुजः श्रीमन्मम्मटसंज्ञयाश्रिततन् सारस्वतीं सुचयन् ॥ पर इस विवरण को विद्वान् प्रामाणिक नहीं मानते । इसी प्रकार नैषधकार श्रीहर्षं को मम्मट का भागीनेय कहने की भी अनुश्रुति पूर्णंत: संदिग्ध है क्योंकि श्रीहर्षं काश्मीरी नहीं थे। भीमसेन का उक्त विवरण मम्मट की मृत्यु के ६०० वर्ष बाद का है ( १७२३ ई० में ), अतः विहान उसकी प्रामाणिकता पर सन्देह प्रकट करते हैं। मम्मट का समय ग्यारहवीं शताब्दी का उत्तर-चरण प्रतीत होता है। 'अलंकार सर्वस्व' के प्रणेता रुप्यक ने 'काव्यप्रकाश' की टीका लिखी है और इसका उज्लेख भी किया है। रुप्यक का समय (११२८-११४९ ई०) के आसपास है। अतः मम्मट का समय उनके पूर्व ही सिद्ध होता है। यह अवश्य है कि रुग्यक मम्मट के ४० या ५० वर्ष बाद ही हुए होंगे।

'काब्यप्रकाश' के प्रणेता के प्रश्न को लेकर विद्वानों में पर्याप्त मत-भेद है कि मम्मट ने सम्पूर्ण ग्रन्थ की रचना अकेले नहीं की है। इसमें काश्मीरक विद्वान अल्लट का भी योग है, इस बात पर मम्मट के सभी टीकाकारों की सहमति है। कई टीकाकारों के अनुसार मम्मट ने काव्यप्रकाश के दशम परिच्छेद के 'परिकरालंकार' तक के भाग का ही प्रणयन किया था और शेष अंश की पूर्ति अल्लट ने की थी—कृतः श्रीमम्मटाचार्यवर्येः परिकराविधः। ग्रन्थः सम्पूरितः शेषो विधायाञ्चटसूरिणा।।

काव्यप्रकाश की टीका निदर्शना से उद्धृत (राजानक आन॰दकृत १६८५ ई० ]।

कई ग्रन्थों में सम्पूर्ण ग्रन्थ के प्रणेता के रूप में लेखक-द्वय (मम्मट एवं अल्लट) का नाम आता है और लेखक के स्थान पर द्विचन का उल्लेख मिलता है । 'काव्यप्रकाश' के कतिपय हस्तलेखों में तीन लेखकों तक के नाम मिलते हैं—मम्मट, अलक (मन्ना) एवं रुचक । इति श्रीमद्राजानकमञ्जममम्मटरुचकविरचिते निजग्रन्थकाव्यप्रकाशसंकेते प्रथम उल्लासः । | काव्यप्रकाश की संकेत टीका | । पर विद्वानों का विचार है कि 'काव्यप्रकाश' की 'संकेत टीका' के लेखक रुचक ने अपना नाम समाविष्ट कर दिया है। 'काव्यप्रकाश' के 'युग्मकर्तृत्व सिद्धान्त' से सम्बद्ध एक दूसरा मत यह है कि इसरे कारिका भाग के निर्माता भरतमूनि हैं और वृत्ति की रचना मम्मट ने की है। पर दूसरे कुछ ऐमे भी विद्वान हैं जो कारिका एवं वृत्ति दोनों का ही रचियता मम्मट को स्वीकार करते है। इसके विरोध में विद्वानों ने अनेक पृष्ट प्रमाण प्रस्तृत कर इस गत को निस्सार सिद्ध कर दिया है। इस सिद्धान्त का प्रारम्भ बङ्गदेशीय विद्वानों द्वारा हुना था। साहित्यकौम्दीकार दिद्याभूषण एवं 'काव्यप्रकाश' की 'आदर्श' टीका है रचियता महेरवर ने उपर्युक्त मत प्रकट किये थे। मम्मटाद्युक्तिमाश्रित्य मितां माहित्यकीमुदीम् । वृत्ति भरतस्त्राणां श्रीविद्याभूषणो व्यथात् ।। भरतं ने 'नाट्य-शास्त्र' के अतिरिक्त किसी अन्य ग्रन्थ का प्रणयन नहीं किया था। किसी भी प्राचीन ग्रन्थ में भरत के अन्य ग्रन्थ का विवरण प्राप्त नहीं होता । 'काव्यप्रकादा' में भरत-कृत तीन सूत्र ज्यों-के-त्यों प्राप्त होते हैं, शेष सभी सूत्र मम्मट के अपने हैं। 'काव्य प्रकाश' के प्रारम्भ में एक ही मंगलक्लोक है। यदि कारिका एवं बृत्ति के रचयिता भिन्न होते तो मंगलक्लोक भी दो होते। अतः दोनों ही भागों का रचियता एक व्यक्ति सिद्ध होता है। मम्मट ने जहाँ कहीं भी भरतमूनि के सुत्रों को उद्ध्वत किया है, वहाँ 'तदक्तं गरतेन' लिखा है। यदि सम्पूर्ण सुत्र भरतकृत होते तो केवल एक दो स्थानो पर ही ऐसा लिखने की आवश्यकता नहीं पडती। अन्य अनेक भी ऐसे प्रमाण है जिनके आधार पर आ० मम्मट ही इस ग्रन्थ के निर्माता सिद्ध होते हैं। दि० काव्यप्रकाश का हिन्दी भाष्य — आ० विश्वेश्वर की भूमिका ।

'काव्यप्रकाश' भारतीय काव्यशास्त्र के इतिहास में महान् समन्वयकारी ग्रन्थ के रूप में समाहत है। इसमें भरतमुनि से लेकर भोजराज तक के बारह सौ वर्षों के अञ्ङ्कारणास्त्रविषयक अध्ययन का निचीड़ प्रस्तुत कर दिया गया है। इसमें पूर्ववर्ती आचार्यों द्वारा स्थापित अनेक सिद्धान्तों की श्रुटियों को दर्शा कर उनका मार्जन किया गया है और अत्यन्त निर्भान्त एवं स्वस्थ काव्यशास्त्रीय विचार व्यक्त किये गए है। काव्यशास्त्र के अनेक अङ्कों—शब्दशक्ति, ध्विन, रस, गुण, दोष, अलङ्कार—का इसमें सर्वप्रथम यथार्थ मूल्यांकन कर उनकी महत्ता प्रतिपादित की गई है और उन्हें उसी अनुपात में महत्त्व दिया गया है जिसके कि वे अधिकारी हैं। मम्मट ध्विनवादी आचार्य हैं और सर्वप्रथम इन्होंने प्रवल ध्विन विरोधी आचार्यों की धिजयाँ-उड़ाकर उनके मत को निरस्त कर दिया है। इन्होंने अल्कार को काव्य का आवश्यक तत्त्व स्वीकार न कर अलङ्कार के बिना भी काव्य की स्थित मानी है। इनके

अनुसार दोषरिहत, सगुण शब्दार्थं ही काव्य है। मम्मट ने दस गुणों के स्थान पर तीन गुणों — माधुर्य, ओज एवं प्रसाद की स्थापना की ओर अनेक अनावश्यक अलङ्कारों को अमान्य ठहराकर छह शब्दालंकार, ६० अर्थालङ्कार एवं सङ्कर-संसृष्टि (मिश्रा-लंकार) की महत्ता स्वीकार की।

आधारग्रन्थ—१-संस्कृत काव्यशास्त्रका इतिहास-पा०वा० काणे।२-काव्य-प्रकाश (हिन्दी भाष्य )—आ० विश्वेश्वर ।

मयूरसन्देश — इस सन्देश-काव्य के रचियता का नाम उदय किव है। इनका समय विक्रम की पन्द्रहवीं शताब्दी है। इनके सम्बन्ध में अन्य विवरण कुछ भी प्राप्त नहीं होता । इन्होंने ध्वन्यालोक लोचन के ऊपर 'कौमूदी' नामक एक टीका भी लिखी थी जो प्रथम उद्योत पर ही प्राप्त होती है। इसके अन्त में निम्नांकित क्लोक प्राप्त होता है-इत्थं मोहतमोनिमीलित ह्यां ध्वन्यर्थमार्गे यतां व्याख्याभासमहोष्मल-ज्वरज्ञां प्रेक्षावतां प्रीतये । उत्तङ्गाद्दयक्षमाभृत उदेयुष्याममुष्यामयं कीमुद्यामि-ह लोचनस्य विवृताबुद्योत आद्यो गतः ॥ इस क्लोक से पता चलता है कि उदय नामक राजा (क्षमाभृत्) ही इस पुस्तक का लेखक होगा। 'मयूरसन्देश' रचना मेघदून के अनुकरण पर हुई है। यह काव्य भी पूर्व एवं उत्तर भागों में विकाजित है और दोनों में ऋमशः १०७ एवं ९२ इलोक हैं। इसका प्रथम इलोक मालिनी छन्द में है जिसमें पणेश जी की बन्दना की गई है और शेष सभी श्लोक मन्दाऋग्ता वृत्त में लिखे गये है। इसमें विद्याधरों द्वारा हरे गए किसी राजा ने अपनी प्रेयसी के पास मयूर मे सन्देश दिया है। एक बार जब मालावार नरेश के परिवार का कोई व्यक्ति अपनी रानी शारचेमन्तिका के साथ बिहार कर रहा था विद्यापरों ने उसे शिव समझ लिया । इसपर राजा उनके भ्रम पर हंस पडा । विद्याधरों ने उसे एक माह के लिये अपनी पतनी से दूर रहने का शाप दे दिया और राजा की प्रार्थना पर उसे स्यानन्दूर (त्रिवेन्द्रम ) में रहने की अनुमति प्राप्त हुई । वर्षाऋतु के आने पर राजा ने एक मोर को देखा और उसके द्वारा अपनी पत्नी के पास सन्देश भेजा। इसकी भाषा कवित्वपूर्ण तथा शैली प्रभावमयी है। कविने केरल की राजनैतिक एवं भौगोळिक स्थिति पर पूर्ण प्रकाश डाला है । विरही राजकुमार का अपनी प्रेयसी के अङ्गों के उपमानों को देखकर जीवन व्यतीत करने का वर्णन देखिये — अम्भोदाम्भो-रहशाशमुधा शैलशेवालवञ्जी व्योमश्रीमत्पुलिनकदलीकाण्डबालप्रवाले:। श्रीग्रहणसूमगंभावुकैश्चित्तरम्यैस्तैस्तैभविः कथमपि कुरङ्गाक्षि कालं क्षिपामि ॥

आधारग्रन्थ-संस्कृत के सन्देश काव्य-डॉ॰ रामकुमार आचार्य !

सिंहियेन - ज्योतिपशास्त्र के आचार्य। इनका आदिर्भावकाल १०४३ ई० है। इनके विता जैनधर्मावलम्बी थे जिनका नाम जिनसेनसूरि था। ये दक्षिण भारत के धारवाड़ जिले में स्थित तगद तालुका नामक ग्राम के निवासी थे। प्राकृत तथा संस्कृत दोनों ही भाषाओं के ये प्रकाण्ड पण्डित थे। इन्होंने 'आयसद्भाव' नामक ज्योतिषशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है। इस ग्रन्थ की रचना १९४ आर्या छन्दों में

\*\*\*\*\*

हुई है और अन्त में एक गाथा भी है। इसमें आठ आयों—ध्वज, सिंह, मण्डल, वृष, खर, गज तथा वायस—के फलाफल तथा स्वरूप का वर्णन किया गया है। ग्रन्थ के अन्त में लेखक ने बताया है कि ज्योतिषशास्त्र के द्वारा भूत, भविष्य तथा वर्त्तमान का ज्ञान होता है और यह विद्या किसी अन्य को न दी जाय। अन्यस्य न दातव्यं मिथ्याद्द छेस्तु विशेषतोऽवधेयम्। शपथं च कारियत्वा जिनवरदेव्याः पुरः सम्यक्।

## आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

महाभारत-यह भारतीय जीवन, विशेषतः हिन्दू जनता का, जातीय इतिहास है जिसकी रचना एक लाख इलोकों में हुई है। इसके रचयिता हैं महर्षि वेदव्यास। दि॰ व्यास । विण्टरनित्स ने इसे सीमित अर्थ में इतिहास और काव्य कहा है। पर उनके अनुसार ''वास्तव में एक अर्थ में महाभारत एक काव्य-कृति है ही नहीं, अपने में पूरा साहित्य है।" प्राचीन भारतीय साहित्य, खण्ड १ भाग २ १०६। यह काव्य और इतिहास के अतिरिक्त अपने में भारतीय सांस्कृतिक चेतना को छिपाये हुए एक महान् सांस्कृतिक निधि है, स्वयं एक संस्कृति है। इसमें कवि ने कौरवों और पाण्डवों की कथा के माध्यम से तत्कालीन भारतीय संस्कृति एवं सभ्यता का विशाल चित्र अंकित किया है। इसमें संघर्ष-संक्रुल भारतीय जीवन की यथार्थ कहानी है जिसमें दो जीवन मृत्यों का चित्र उरेहा गया है तथा तत्कालीन सम्पूर्ण विचार-धाराओं एवं युग-चेतना को समेटने का सफल प्रयास किया गया है। इसीलिए कहा गया है कि यन्न भारते तन्न भारते — भारत में जो नहीं है वह महाभारत में भी नहीं है। भारत का अर्थ है---भारतों का युद्ध (भारतः संग्रामः, अष्टाध्यायी ४।२।४६)। महाभारत का अर्थ है 'भारत लोगों के युद्ध का महान् आख्यान्'। इतिहास, धर्म, राजनीति तथा साहित्य सभी दृष्टियों से यह महान् उपलब्धि है। इसे हिन्दूधमं के समस्त स्वरूप को निरूपित करने वाला पञ्चम वेद माना जाता रहा है। स्वयं इसके रचयिता की ऐसी गर्वी कि है कि धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष के सम्बन्ध में जो यहाँ है, वही अन्यत्र भी है और जो यहाँ नहीं है वह अन्यत्र भी नहीं है। धर्में, ह्यर्थे च कामे च मोक्षे च भरतर्षभ। यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति न तत् क्वचित् ॥ 'महाभारत' शान्तिपर्व में जीवन की समस्याओं के समाधान के नानाविध तत्त्वों का वर्णन है, अतः यह हिन्दू जाति के बीच धर्मग्रन्थ के रूप में समादत है। भारतीय साहित्य एवं चिन्तन-पद्धति का सर्वश्रेष्ठ ग्रन्थ 'गीता' 'महाभारत' का ही एक अंश है। इसके अतिरिक्त 'विष्णुसहस्रनाम', 'अनुगीता', 'भीष्मस्तवराज', 'गजेन्द्र-मोक्ष' जैसे आध्यात्मिक तथा भक्तिपूर्णं ग्रन्थ 'महाभारत' के ही भाग हैं। उपयुंक्त पाँच ग्रन्थ 'पब्चरत्न' के ही नाम से अभिहित होते हैं। सम्प्रति 'महाभारत' में एक लाख क्लोक प्राप्त होते हैं, अतः इसे 'शतसाहस्री संहिता' कहा जाता है। इसका यह रूप १५०० वर्षों से है, क्योंकि इसकी पृष्टि गुप्तकालीन एक शिलालेख से होती है जहाँ 'महाभारत' के लिए 'शतसाहस्री' संहिता का प्रयोग किया गया है। इसका वर्त्तमान रूप अनेक शताब्दियों के विकास का परिणाम है, इस प्रकार की धारणा आधुनिक

विद्वार्नी की है। अत्यन्त प्राचीनकाल से इस देश में ऐसे आख्यान प्रचलित थे जिनमें कौरवों तथा पाण्डवों की वीरता का उल्लेख था। वैदिक ग्रन्थों में भी यत्र-तत्र 'महाभारत' के पात्रों की कहानियाँ प्राप्त होती हैं तथा 'अथवंवेद' में परीक्षित का आख्यान दिया हुआ है। वेदव्यास ने उन्हीं गाथाओं एवं आख्यानों को एकत्र कर काव्य का रूप दिया है जिसे हम 'महाभारत' कहते हैं। इसके विकास के तीन क्रमिक सोपान हैं-जय, भारत तथा महाभारत। 'महाभारत' के मङ्गळक्लोक में नारायण, नर एवं सरस्वती देवी की वन्दना करते हुए 'जय' नामक काव्य के पठन का विधान है। 'विद्वानों का कथन है कि यह जय काव्य ही 'महाभारत' का मूल-रूप है । नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम् । देवीं सरस्वतीं चैव ततो जयमु-दीरयेत् ॥ 'महाभारत' में ही लिखा गया है कि यह 'जय' नामक इतिहास है-जयनामेतिहासोऽयम् । इसकी दूसरी स्थिति भारत नाम की है जिसमें केवल युद्ध का वर्णन था और उपाल्यानों का समावेश नहीं किया गया था। उस समय इसमें चौबीस हजार श्लोक थे तथा यही ग्रन्थ वैशम्पायन द्वारा राजा जनमेजय को सुनाया गया था। चतुर्विशतिसाहस्रीं चक्रे भारतसंहिताम्। उपाल्यानैविना तावत् भारतं प्रोच्यते बुधै. ।। 'महाभारत' नाम तृतीय अवस्था का द्योतक है जब कि 'भारत' में उपाख्यानों का समावेश हुआ। विक्रम से पाँच सौ वर्ष पूर्व विरचित 'आश्वलायन-गृह्य सूत्र' मे भारत के साथ ही 'महाभारत' नाम का भी निर्देश है। इसके उपाख्यान कुछ तो ऐतिहासिक हैं तथा कुछ का सम्बन्ध प्राचीन राजाओं एवं ऋषि-महर्षियों से है। 'हरिबंश' को लेकर 'महाभारत' के ब्लोकों की संख्या एक लाख हो जाती है। इस समय 'महाभारत' के दो संस्करण प्राप्त होते हैं— उत्तरीय तथा दाक्षिणात्य। उत्तर भारत के संस्करण के पाँच रूप हैं तथा दक्षिण भारत के तीन रूप। इसके दो संस्करण क्रमशः बम्बई एवं एशियाटिक सोसाइटी से प्रकाशित हैं। बम्बई वाले संस्करण में एक लाख तीन हजार पाँच सी पचास क्लोक हैं तथा कलकत्ते वाले की क्लोक संख्या एक लाख सात हजार चार सी अस्सी है। उत्तर भारत में गीता प्रेस, गोरखपुर का हिन्दी अनुवाद सिंहत संस्करण अधिक लोकप्रिय है। भण्डारकर रिसर्च इन्स्टीट्यट, पूना से प्रकाशित संस्करण अधिक वैज्ञानिक माना जाता है।

'महाभारत' का रचनाकाल अभी तक असंदिग्ध है। ४४५ ई० के एक शिलालेख में 'महाभारत' का नाम आया है—शतसाहस्रयां संहितायां वेदव्यासेनोक्तम्। इससे ज्ञात होता है कि इसके २०० वर्ष पूर्व अवश्य ही 'महाभारत' का अस्तित्व रहा होगा। किनिष्क के सभापण्डित अश्वघोष द्वारा 'बच्चसूची उपनिषद्' में 'हरिवंश' तथा 'महाभारत' के श्लोक उद्धृत है इससे ज्ञात होता है कि लक्षश्लोकात्मक 'महाभारत' किनिष्क के समय तक प्रचलित हो गया था। इन आधारों पर विद्वानों ने महाभारत को ई० पू० ६०० वर्ष से भी प्राचीन माना है। बुद्ध के पूर्व अवश्य ही 'महाभारत' का निर्माण हो चुका था। पर इसके रचनाकाल के सम्बन्ध में अभी तक कोई निश्चत विचार नहीं आ सका है। कित्यय आधुनिक विद्वान् बुद्ध का समय १९००

ई० पूर्णमानते हैं। 'महाभारत' में १८ पर्य या खण्ड हैं—आदि, सभा, वन, विराट्, उद्योग, भीष्म, द्रोण, कर्ण, शल्य, सीष्तिक, स्त्री, शान्ति, अनुशासन, अश्वमेध, आश्रम-वासी, मौसल, महाप्रस्थानिक तथा स्वर्गारोहणपर्व।

१-आदिपर्व की विषयमुची--'महाभारत' की रचना की कथा, ब्रह्माजी की कृण में गणेश द्वारा 'महाभारत' का लेखन, चन्द्रवंश का इतिहास तथा कीरवों-पाण्डवों की उत्पत्ति, विद्र, कर्ण, कृष्ण, सात्यिक, कृतवर्मा, द्रोण, अश्वत्थामा, बृष्ट्युम्न आदि के जन्म की कथा. कुन्ती और माद्री के गर्भ से धर्म, वायु, इन्द्र और अदिवनीकुमारों द्वारा युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव की उत्पत्ति, शिखण्डी का जन्म, दूष्यन्त और शकुन्तला का आख्यान, दक्ष, वैवस्वत मन् एवं उनके पुत्रों की जन्म-कथा, कच-देवयानी की कथा, शान्तनु और गङ्गा के विवाह की कथा तथा भीष्म द्वारा आजीवन अविवाहित रहने की प्रतिज्ञा। सत्यवती के गर्भ से चित्रांगद एवं विचित्रवीर्य का जन्म, शान्तनु तथा नित्रांगद की मृत्यु एवं विचित्रवीर्य का राज्याभिषेक । विचित्रवीर्यं की मृत्यु पर गाता सत्यवती के अनुरोज से कृषवंश की वृद्धि के लिये व्यास द्वारा विचित्रवीर्ध की पत्नियों से धृतराष्ट्र, पाण्ड्र एवं विदुर का जन्म । धृतराष्ट्र एवं पाण्डु का विवाह, धृतराष्ट्र के सी पुत्र तथा पाण्डवों की जन्म-कथा, द्रोण का परश्राम से अस्त्र प्राप्त करना तथा राजा द्रुपद से अपमानित होकर हस्तिनाप्र आना एवं राजकुषारों की जिक्षा के लिये उनकी नियुक्ति, द्योंधन द्वारा ठाक्षागृह में पाण्डवों को मारने की योजना तथा उसकी विफलता, हिडिम्ब का वध कर जीम का उसकी बहिन हिडिम्बा से व्याह करना तथा घटोत्कच की उत्पत्ति । द्रौपदी का स्वयम्बर तथा अर्जुनका लक्ष्यबेध कर द्रौपदी को प्राप्त करता, पाँचों भाइयों का द्रीपदी के साथ विवाह, द्रोण और विद्र के परामर्श से पाण्डवों का आधा राज्य प्राप्त कर इन्द्रप्रम्थ में अपनी राजधानी बनाना, मणिपूर में चिशंगदा के साथ अर्जुन का विवाह, द्वारिका में सुधद्वा-हरण एटं अर्जुन के माथ विवाह, खाण्डवयन का दाह।

२-- सभापर्व — मय दानव द्वारा अद्भुत सभा का निर्माण तथा नारद का आगमन, युधिष्ठिर का राजसूय करने की इच्छा प्रकट करना, राजसूय का वर्णन, भीष्म के कहने पर श्रीकृष्ण की पादपूजा, शिशुपाल का विरोध तथा कृष्ण द्वारा उसका वध, दुर्योधन की ईष्पी, द्यूतकीडा के लिए युधिष्ठिर का आह्वान, शकुनी की चाल मे युधिष्ठिर की हार, राज्य, भाइयों तथा द्वीपदी को हार जाना, दुःशासन द्वारा द्वीपदी का चीरहरण, युधिष्टिर आदि का वनगमन।

३ — वनपर्व — पाण्डवों का काम्यक् वन में प्रवेश तथा विदुर और श्रीकृष्ण का आगमन । व्यास जी के आदेश में पाण्डवों का इन्द्रकील पर्वत पर जाकर इन्द्र का दर्शन करना, अर्जुन की तपस्या एवं शिव जी से पाशुपतास्त्र की प्राप्ति, उर्वशी का अर्जुन पर आसक्त होना, अर्जुन का तिरस्कार करना तथा उर्वशी द्वारा उनका शापित होना, नल-दमयन्ती की कथा, परशुगम, अगस्त्य, वृत्रवध, सगर, भगीरथ, गंगावतरण ऋष्यश्रङ्ग,

च्यवन, मांधाता आदि की कथा, हनुमान-भीम मिलन, सर्पंक्षी नहुष से संवाद एवं उसकी मुक्ति, द्रौपदी-सत्यभामा संवाद, दुर्योधन का गन्धवों से युद्ध एवं उसकी पराजय, पाण्डवों द्वारा उसकी रक्षा एवं दुर्योधन की आत्मग्लानि, सावित्री-उपाख्यान, इन्द्र का कर्णं से कवच कुण्डल का दान रूप में ग्रहण तथा दिव्यक्षक्ति देना, यक्ष-युधिष्ठिरसंवाद।

४—विराटपर्वं — अज्ञातवास के लिए पाण्डवों का विराट्नगर में प्रस्थान, कीचक का द्रौपदी को अपमानित करना तथा भीम द्वारा उसका वध, सुशर्मा से पाण्डवों का राजा विराट् की रक्षा करना, कीरवों का विराट् पर आक्रमण तथा पःण्डवों की सहायता से विराट् की विजय। विराट् की पुत्री उत्तरा के साथ अभिमन्यु का विवाह।

५—उद्योगपर्व —िवराटनगर मे श्रीकृष्ण के परामर्श से द्रुपद-पुरोहित का हिस्तनापुर जाना, अर्जुन तथा दुर्योधन दोनों को सहायता करने का श्रीकृष्ण का आध्वासन, पाण्डवों की सैनिक तैयारी, संजय का दूत बनकर आना और पाण्डवों का कीरवो को सन्देश, धृतराष्ट्र का चिन्तित होना, पाण्डवों का दूत बन कर श्रीकृष्ण का दुर्योधन की सभा में जाना और उनकी वार्त्ती का विफल होना, कुरुक्षेत्र में दोनो दलों की सैन्य-योजना एवं ब्युह की रचना।

६— भीष्मपर्वं — व्यास जी द्वारा संजय को दिव्य दृष्टि की प्राप्ति, धृतराष्ट्र के पूछने पर संजय का युद्ध का विवरण देना, दस दिनों तक भीष्म द्वारा घनघोर युद्ध तथा शिखण्डी की सहायता से भीष्म का पतन, भीष्म की शरशय्या तथा प्राणत्याग के लिए उनकी उत्तरायण की प्रतीक्षा।

७—द्रोणपर्यः—अभिमन्यु का युद्ध, द्रोण द्वारा चक्रव्यूह का निर्माण एवं अभिमन्यु की मृत्यु, अर्जुन द्वारा जयद्रथ का मारा जाना, कर्ण की शक्ति से घटोत्कच की मृत्यु, द्रोणाचार्य का घोर युद्ध तथा घृष्टद्युम्न द्वारा उनका वध, अश्वत्थामा का क्रोध कर उसका नारायणास्त्र का प्रयोग, श्रीकृष्ण द्वारा पाण्डव सेना एयं भीम की रक्षा।

द—कर्णपर्यं—कर्ण का सेनापित बनना, कर्ण द्वारा युधिष्ठिर की पराजय तथा पलायन, अदबत्थामा को पराजित कर अर्जुन का युधिष्ठिर का समाचार लेने के लिए आना, युधिष्ठिर द्वारा अर्जुन का तिरस्कार तथा अर्जुन का युधिष्ठिर को मारने के लिए उद्यत होना। कृष्ण की शिक्षा से दोनों का प्रसन्नतापृथंक मिलन, कर्णवध तथा युधिष्ठिर द्वारा शस्य का मारा जाना, दुर्योधन का सरोवर में प्रवेश।

९— गदापर्व—भीमसेन की ललकार सुनकर दुर्योधन का सरोवर से निकलना तथा भीमसेन के साथ गदा-युद्ध, भीम का दुर्योधन की जांच तोड देना, बलराम का आना और क्रोध प्रकट करना, दुर्योधन की दशा देखकर अश्वत्थामा का शोक करना तथा उसका सेनापितत्व ग्रहण करना।

१०—सौष्तिकपर्व— अध्वत्थामा द्वारा द्रौपदी के पांच पुत्रों तथा अन्य र्वःरों का वध, अर्जुन का अध्वत्यामा को दण्ड देना तथा मणि देकर अध्वत्थामा का पलायन ।

११— स्त्रीपर्व — जल प्रदानादि कर्म, धृतराष्ट्र का विलाप, संजय एवं विदुर का

उन्हें समझाना, गान्धारी का क्रोध करना तथा व्यास जी का उसे समझाना, स्त्री-पुरुषों द्वारा अपने संबंधियों को जलांजलि देना।

१२—क्षान्तिपर्व — युधिष्ठिर द्वारा महिंप नारद से कर्ण का वृत्तान्त जानकर योक प्रकट करना, कमशः भीमसेन, अर्जुन, नकुल, सहदेव तथा द्वीपदी का गृहस्थधमं, राज्य नथा धन की प्रशंसा करते हुए युधिष्ठिर को समझाना, श्रीकृष्ण का युधिष्ठिर के शोक-निवारण का प्रयत्न करना तथा सोलह राजाओं का उपाख्यान सुनाना, श्रीकृष्ण के कहने पर युधिष्ठिर का भीष्म के पास जाना तथा भीष्म का युधिष्ठिर को राजधमं, आपत्तिग्रस्त राजा के कर्त्तंच्य एवं धर्म की सूक्ष्मता का उपदेश देना। नाना प्रकार के आख्यान, अनेक गीताएँ तथा आख्यान, मोक्ष के साधन का वर्णन, यज्ञ में हिसा की निन्दा तथा अहिंसा की प्रशंसा, सांख्ययोग का वर्णन, जनक तथा शुकदेव आदि ऋषियों की कथा।

१३ — अनुशासनपर्व — युधिष्ठिर को सान्त्वना देने के लिए भीष्म का अनेक कथाएँ कहना, लक्ष्मी के निवास करने तथा न करने योग्य पुरुष-स्त्री और स्थानों का वर्णन, शरीर, मन और वाणी के पापों के परित्याग का उपदेश, दान-महिमा-व्रत, उपवास आदि के फल, हिसा तथा मांस-भक्षण की निन्दा, भीष्म का प्राणत्याग।

१४— आश्वमेधिकपर्व — युधिष्टिर का शोक करना तथा श्रीकृष्ण का उन्हें समझाना, अर्जुन से श्रीकृष्ण का मोक्ष-धर्म का वर्णन करना, उत्तंक की कथा, अभिमन्यु का श्राड, मृत बालक परीक्षित का कृष्ण द्वारा पुनरुज्जीवन, यज्ञ का आरम्भ तथा अर्जुन द्वारा अर्थ की रक्षा, विभिन्न प्रकार के दान एवं बत का वर्णन।

१४—आश्रमवासिकपर्य—धृतराष्ट्र का गान्धारी तथा कुन्ती के साथ वन जाना, गान्धारी तथा कुन्ती का मृत पुत्रों को देखने के लिए व्यास जी से अनुरोध करना तथा परलोक से मृत पुत्रों का आना एवं दर्शन देना धृतराष्ट्र, गान्धारी एवं कुन्ती की मृत्यु।

१६— मीसलपर्व— मौसल युद्ध में यदुर्वशियों का नाश ।

१७—महाप्रस्थानिकपर्वं—पाण्डवों द्वारा वृष्णि-वंशियों का श्राद्ध करके हिमालय की ओर प्रस्थान, युधिष्ठिर के अतिरिक्त सभी भाइयों का पतन, युधिष्ठिर का सदेह स्वर्ग में जाना।

१८—स्वर्गारोहणपर्व स्वर्ग में नारद तथा युधिष्ठिर में वार्तालाप, युधिष्ठिर का नरक देखना तथा भाइयों का ऋन्दन सुन कर नरक में रहने का निश्चय करना, इन्द्र तथा धर्म का युधिष्टिर को समझाना, युधिष्ठिर का दिव्य लोक में जाना तथा अर्जुन, कृष्ण आदि से भेंट करना । महाभारत का उपसंहार और माहात्म्य । 'महाभारत' में अनेक रोचक आख्यानों का वर्णन है जिनमें मुख्य हैं शक्रुन्तलोपाख्यान (आदि पर्व ७१ वां अध्याय ), मत्स्योपाख्यान (वनपर्व), रामोपाख्यान, शिवि उपाख्यान (वनपर्व, १३० अध्याय ), सावित्री उपाख्यान (वनपर्व २३९ अध्याय ), नलोपाख्यान (वनपर्व ५२ से ७९ अध्याय तक )। इसमें राजा नल और दमयन्ती की कहानी दी गयी है।

महाभारत के टीकाकार-- 'महाभारत' की अनेक टीका एँ हैं जिनकी संख्या ३६ है।

१—रेवबोध— इनकी टीका का नाम 'ज्ञानदीपिका' है जो सर्वाधिक प्राचीन उपलब्ध टीका है। यह टीका आदि, सभा, भीष्म तथा उद्योगपर्व पर है। २—वैशम्पायन— इनकी टीका मोक्षधर्म या शान्तिपर्व पर उपलब्ध होती है। इनका समय ११५० ई० से पहले है। ३—विमलबोध— इनकी टोका का नाम 'विषमञ्लोकी' या 'दुर्घटार्थ-प्रकाशिनी' है। यह टीका सम्पूर्ण महाभारत पर है। इसका समय १०५० ई० है। ४—नारायण सर्वज्ञ— इनकी टीका विराट् एवं उद्योगपर्व पर प्रकाशित है। इनका समय १३ वीं शती का अन्तिम भाग है। इनकी टीका का नाम 'भारतोपायप्रकाश' है। ६—आनन्दपूर्ण विद्यामागर— इनकी टीका आदि, सभा, भीष्म, शान्ति तथा अनुशासनपर्व पर है। इनका समय १४ वी शती का मध्य है। ७—छी उकण्ठ— इनकी टीका का नाम 'भारतभावदीप' है जो १८ पर्वो पर प्रकाशित एकमात्र टीका है। इनका समय १६५०-१७०० ई० के बीच है। यह टीका अनेक भागों में चित्रशाला प्रेस, पूना से प्रकाशित हो चुकी है।

'महाभारत' के ऊपर भारतीय तथा यूरोपीय भाषाओं में अनेकानेक ग्रन्थ निकले हैं तथा इसका अनुवाद विश्व की प्रसिद्ध भाषाओं में हो चुका है। सम्पूर्ण 'महाभारत' का अंगरेजी गद्यानुवाद किशोरीमोहन गांगुली तथा प्रतापचन्द्र राय ने (१८६४—१६९६ई०) किया था। प्रथम दश पर्वों का फ्रेंच अनुवाद श्री एच० फॉके ने पेरिस से (१८६३—१८७०) में प्रकाशित किया। श्री पी० ई० पावलिनी ने इतालवी भाषा में इसके कई अंशों का अनुवाद १९०२ई० में तथा एफ० बोप्प ने किया। विन्टर-नित्स ने जर्मन भाषा में इसका अनुवाद १९१२ई० में किया है जिसका नाम है—'दस स्लैंगनोपफरदेस महाभारत'। हाल्टमैन ने दो खण्डों में जर्मन भाषा में महाभारत पर आलोचनात्मक ग्रन्थ लिखा है। सोरेन्सन ने अँगरेजी में 'महाभारत इन्डेक्स' लिखा जिसमें महाभारत के नामों एवं विषयों की सूची है।

इसका हिन्दी अनुवाद 'महाभारतकोष' के नाम से प्र खण्डों में प्रकाशित है, अनु० श्रीरामकुमार राय।

'महाभारत' भारत की नैतिक एवं धार्मिक परम्परा का प्रमुखतम स्रोत है तथा जन-मानस को अधिक प्रभावित करने के कारण, कलात्मक ढंग से जीवन को प्रति-बिम्बित करने के कारण महान् काव्यकृति के रूप में समाहत है। इस ग्रन्थ के प्रारम्भ में इमे काव्य कहा गया है तथा ध्वन्यालोककार आनन्दवर्धन के द्वारा इसे काव्य के ही रूप में शास्त्रीय प्रतिष्ठा प्राप्त हुई है। पर, इसमें विशुद्ध काव्य की तरह सीन्दर्य हिष्ट का प्राधान्य न होकर कर्म की प्रधानता है। इसमें प्रकृति-चित्रण अथवा किसी नायिका के रूप वर्णन के प्रति लेखक रस लेते हुए नहीं दिखाई पड़ता। 'महाभारत' युगधमं को चित्रित करने वाला अपूर्व काव्य है। इसमें जिस जीवन का चित्रण है उसमें अनेक प्रकार के अन्तविरोध एवं बाह्य द्वन्द्व का विस्तार है तथा उनकी मामिक और तीन्न अभिव्यक्ति है। इसका प्रधान विषय संघष है और वह अर्थ एवं काम का संघष है जो घर्म के दायरे में प्रवाहित हुआ है। 'महाभारत' में स्थान-स्थान पर नैतिक उपदेश, आध्यात्मिक तथ्य तथा राजधर्मंसम्बन्धी विचार व्यक्त किये गए हैं। इसके शान्तिपवं में राजधर्म का वर्णन भारतीय राजनीतिशास्त्र के विकास की महत्वपूर्ण कड़ी है। 'महाभारत' के अनेक आख्यानों एवं विषयों को देखकर वह भावना मन में उठती है कि यह एक व्यक्ति की रचना न होकर कई व्यक्तियों की कृति है, परन्तु आन्तरिक प्रमाणों एवं शैली के आधार पर यह सिद्ध होता है कि इसे एकमात्र व्यास ने ही लिखा है। भाषा तथा शैली की एकह्रपता इसे एक ही व्यक्ति की रचना सिद्ध करती है।

आधारग्रन्थ—१-महाभारत (हिन्दी अनुवाद सहित)—गीता प्रेस, गोरखपुर। २-महाभारत की विषयानुक्रमणिका—गीता प्रेस, गोरखपुर। ३-महाभारत कीष — (गाँच खण्डों में) अनु० श्री रामकुमार राय (चोखम्बा प्रकाशन)।४—महाभारत-परिचय—गीता प्रेस, गोरखपुर। १-महाभारत-मीमांसा—श्री माधवराव सप्रे।६-संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय।७-भारतसावित्री (भाग १, २, ३,)--डाॅ० वासुदेव-शरण अग्रवाल। द-भारतीय संस्कृति—डाॅ० देवराज।१-संस्कृत साहित्य का इतिहास-श्री गैरोला।१०-भारतीय प्रज्ञा—मोनियर विलियम हिन्दी अनु० श्री रामकुमार राय।११-संस्कृति के चार अध्याय-श्री रामधारी सिंह 'दिनकर'।१२-महाभारतकालीन समाज—डाॅ० सुखमय भट्टाचार्य, अनु०डाॅ० वनमाला भवालकर।१३-प्राचीन भारतीय साहित्य-खण्ड १ भाग २—डाॅ० विण्टरनित्स (हिन्दी अनुवाद)।१४-प्राचीन भारतीय साहित्य की सांस्कृतिक भूमिका—डाॅ० रामजी उपाध्याय।१५-महाभारत का आधुनिक हिन्दी महाकाव्यो पर प्रभाव—डाॅ० विनयकुमार।

महाभाष्य-यह व्याकरण का युगप्रवर्त्तक ग्रन्थ है जिसके लेखक हैं पतन्जलि िदे पतन्जलि । यह पाणिनि कृत 'अष्टाध्यायी' की व्याख्या है, अतः इसकी सारी योजना उसी पर आधृत है। इसमें कूल ५५ आह्निक (अध्याय) हैं। भर्तृहरि के अनुसार 'महाभाष्य' केवल व्याकरणशास्त्र का ही ग्रन्थ न होकर समस्त विद्याओं का आकर है। कृतेऽय पतन्जलिना गूरुणा तीर्थंदर्शिना । सर्वेषां न्यायबीजानां महाभाष्ये निबन्धने ॥ वाक्यप्रदीय, २।४८६ । पतन्जलि ने समस्त वैदिक तथा लौकिक प्रयोगों का अनुशीलन करते हुए तथा पूर्ववर्त्ती सभी व्याकरणों का अध्ययन कर समग्र व्याकरणिक विषयों का प्रतिपादन किया है। इसमें व्याकरणविषयक कोई भी प्रश्न अछूता नहीं रह गया है। इसकी निरूपणशैली तर्कपूर्ण एवं सर्वथा मौलिक है। 'महाभाष्य' की रचना के पश्चात् पाणिनिव्याकरण के समस्त रहस्य स्पष्ट हो गए और उसी का पठन-पाठन होने लगा। इसमें 'अष्टाध्यायी' के चौदह प्रत्याहार सुत्रों को मिलाकर ३९९५ सुत्र विद्यमान हैं, किन्तु १६८९ सूत्रों पर ही भाष्य लिखा गया है, तथा शेष सूत्रों को उसी रूप में ग्रहण कर लिया गया है। पतब्जिल ने कितपय सुत्रों में वार्तिककार के मत को भ्रान्त ठहराते हुए पाणिनि के ही मत को प्रामाणिक माना नथा १६ सूत्रों को अनावश्यक सिद्ध कर दिया। उन्होंने कात्यायन के अनेक आक्षेपों का उत्तर देते हुए पाणिनि का पक्ष लिया जिसे विद्वानों ने पाणिनि के प्रति उनकी अतिशय भक्ति या पक्षपात स्वीकार किया है। उन्होंने पाणिनि के लिये भगवान, आचार्य, मांगलिक,

सुहृद आदि विशेषण प्रयुक्त किये हैं। उनके अनुसार पाणिनि का एक भी कथन अशुद्ध नहीं है। कथं पुनरिदं भगवतः पाणिनेराचार्यस्य लक्षणं प्रवृत्तम्—आ०१ पृः १३।

'महाभाष्य' में संभाषणात्मक शैली का प्रयोग किया गया है तथा विवेचन के मध्य में 'किवक्तव्यमेतत्', 'कथं तर्हि', 'अस्ति प्रयोजनम्' आदि संवादात्मक वाक्यों का समावेश कर विषय को रोचक बनाकर पाठकों का ध्यान आकृष्ट किया गया है। उसकी व्याख्यान-पद्धति के तीन तत्त्व हैं---सूत्र का प्रयोजन-निर्देश, पदों का अर्थ करते हुए सूत्रार्थ निश्चित करना एवं 'सूत्र की व्याप्ति बढ़ाकर या कम कर के सूत्रार्थं का नियन्त्रण करना'। महाभाष्य का उद्देश्य ऐसा अर्थ करना था जो पाणिनि के अनुकूल या इष्ट्रसाधक हो। अतः जहाँ कहीं भी मूत्र के द्वारा यह कार्यं सम्पन्न होतान दिखाई पडा वहाँ पर या तो सूत्र का योग-विभाग किया गया है या पूर्व प्रतिषेध को ही स्वीकार कर लिया गया है। पतञ्जलि ने सूक्ष्कार का समर्थन करने के लिए वात्तिककार के विचारों का खण्डन भी किया है। पर आवश्यकतानुसार उन्होंने पाणिनि के दोष-दर्शन भी किये हैं, किन्तु ऐसे स्थल केवल दो ही हैं---'एतदेकमाचार्यंस्य मङ्गठार्थमृश्यताम्' तथा 'प्रमादकृतमेतदाचार्यस्य शक्यमकर्त्तुम् ।' 'महाभाष्य' में स्थान-स्थान पर सहज, चट्टल, तिक्त एवं कड़वी शैली का भी प्रयोग है। व्यंग्यमयी कटाक्षपूर्ण शैली के उदाहरण तो इसमें भरे पड़े हैं। क-कि पुनरनेन वर्ण्येन ? किं न महता कष्टेन नित्यशब्द एवीपात्ती यस्मिन्न्पादीयमाने सन्देहः स्यात् । ख-आहोपुरुषिका मात्रंतु भवानाह । पतञ्जलि के कतिपय न्यायों की भी उद्भावना की है-कूपलानकन्याय, कूम्भीधान्यन्याय, काकतालीयन्याय, प्रासादवासिन्यन्यास ।

'महाभाष्य' में व्याकरण के मीलिक एवं महनीय सिद्धान्तों का भी प्रतिपादन किया गया है। पतञ्जलि के अनुसार शब्द एवं अर्थ का सम्बन्ध नित्य है तथा वे यह भी स्वीकार करते हैं कि शब्दों में स्वाभाविक रूप से ही अर्थाभिधान की शक्ति विद्यमान रहती है। उन्होंने पद के चार अर्थ स्वीकार किये—गुण, किया, आकृति तथा द्रव्य । आकृति को जाति कहा जाता है जो द्रव्य के छिन्न-भिन्न हो जाने पर भी स्वयं **छिन्न-भिन्न नहीं हो**ती। आकृति के बदल जाने पर भी द्रव्य वही रहा करता है तथा गुण और क्रिया द्रव्य में ही विद्यमान रहते है। पतब्जिलि के मतानुसार शब्द जाति एवं व्यक्ति दोनों का ही निर्देशक है, केवल जाति या केवल व्यक्ति का नहीं। इसी प्रकार उन्होंने शब्दों के प्रयोग, वाक्य में उनका स्थान, सामर्थ्य तथा शब्दों के नियत विषयत्वादि के सम्बन्ध में भी मौलिक विचार व्यक्त किये हैं। उन्होंने बताया कि लिंग का अनुशासन व्याकरण द्वारा नहीं होता, बल्कि वह लोकाश्रित होता है । व्याकरण का कार्य है व्यवस्था करना। वह पदों का संस्कार कर उन्हें प्रयोग के योग्य बनाता है । लोक को प्रयोग करने का अधिकार प्राप्त है । 'महाभाष्य' में लोक-विज्ञान तथा लोक-व्यवहार के आधार पर मौलिक सिद्धान्त की स्थापना की गयी है तथा व्याकरण को दर्शन का स्वरूप प्रदान किया गया है। इसमें स्फोटवाद की मीमांसा कर शब्द को ब्रह्म का रूप मान लिया गया है। इसके प्रारम्भ में ही यह विचार व्यक्त किया गया है कि शब्द उस ध्विन को कहते हैं जिसके व्यवहार करने में पदार्थ का ज्ञान

हो । लोक में ध्वनि करने वाला बालक शब्दकारी वहा जाता है, अतः ध्वनि ही शब्द है।

यह ध्वित स्फोट का दर्शक होती है। शब्द नित्य है और उस नित्य शब्द का ही अर्थ होता है। नित्य शब्द को ही स्फोट कहते हैं। स्फोट की न तो उत्पत्ति होती है और न नाश होता है। बोलते समय ध्विन द्वारा वह नित्य स्फोटरूपी शब्द ही प्रकाशित होता है। महाभाष्यकार ने स्फोट तथा ध्विन का दो स्वरूप माना और शब्दार्थ सम्बन्ध को नित्य स्वीकार किया। शब्द के दो भेद है—नित्य और कार्य। स्फोटस्वरूप शब्द नित्य होता है तथा ध्विनस्वरूप शब्द कार्य। स्फोटवर्ण नित्य होते है, वे उत्पन्न नहीं होते। उनकी अभिव्यक्ति व्यंजक ध्विन के ही द्वारा होती है।

आधारग्रन्थ—१. महाभाष्य —प्रदीपोद्योत —सम्पादक म० म० पं० गिरिधर शर्मा चतुर्वेदी। २. महाभाष्य (हिन्दी अनुवाद) दो खण्डों में — अनु० पं० चारु दस सास्त्री। ३. महाभाष्य (हिन्दी अनुवाद) — चौलम्बा प्रकाशन। ४. कत्यायन एण्ड पतः जलि —कीलहानं। ५. लेक्चर्सं ऑन पतञ्जलि महाभाष्य — श्री पी० एस० पी० शास्त्री। ६. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १ — पं युधिष्ठिर मीमांसक। ७. पतञ्जिकालीन भारत — डाँ० प्रभुदयाल अग्निहोत्री। ६. द फलासकी ऑक संस्कृत ग्रामर — श्री चक्रवर्ती।

महाभाष्य के टीकाकार—'महाभाष्य' की अनेक टीकाये हुई हैं जिनमें कुछ तो नष्ट हो चुकी हैं, और जो शेप हैं, उनका भी विवरण प्राप्त नहीं होता। अनेक टीकाएँ हस्तलेख के रूप में वर्त्तमान हैं। प्रसिद्ध टीकाकारों का विवरण इस प्रकार है—१. भर्नृंहरि—इनकी टीका उपलब्ध टीकाओं में सर्वाधिक प्राचीन है। इसका नाम है 'महाभाष्यदीपिका' [ दे० भर्नृंहरि ]। २. कैयट— 'महाभाष्यप्रदीप' [ दे० कैयट ]। ३. ज्येष्ठ-कलक, मैत्रेयरक्षित—इनकी टीकाएँ अनुपलब्ध है। प्र. पुरुषोत्तमदेव—बंगाल निवासी, टीका का नाम 'प्राणपणा', समय स० १२००। ६. शेषनारायण—'सूक्तिरत्नाकर' नामक टीका, समय सं० १४०० से १४४०। ७. नीलकण्ठवाजपेयी—'भाषातत्त्विवकि' समयसं० १४७४—१६२४। ८. शेषविष्णु—'महाभाष्यप्रकाशिका', समय सं० १६००—१६५०। ९. शिवरामेन्द्र सरस्वती—'महाभाष्यरत्नाकर' समय सं० १६०० के पश्चात । १०. प्रयागवेङ्कटाद्वि—'बिद्वन्मुखभूषण'। ११. तिहमञ्चयज्वा—'अनुपदा' समय सं० १६५० के आसपास। १२. नारायण (महाभाष्य विवरण) दे० संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १—पं० युधिष्ठिर मीमांसक।

महावीर-चरित—यह महाकिव भवभूति विरिचित नाटक है जिसमें सात अंक हैं दि० भवभूति ]। इसमें रामायण के पूर्वार्द्ध की कथा बिणत है। अर्थात् किव ने राम-विवाह से लेकर रामराज्यानिषेक तक की कथा का वर्णन किया है। रामचन्द्र को साद्यान्त एक वीर पुरुष के रूप में प्रदिश्ति करने के कारण इसकी अभिधा 'महावीर-चरित' है। किव का मुख्य उद्देश्य रामचन्द्र के चरित का वीरत्वप्रधान अंश चित्रित करना रहा है। 'महावीरस्य रामस्य चरितं यत्र अथवा महावीरस्य चरितं महावीर-चरितम् तदिधकृत्य कृतं नाटकम् महावीरचारतम्।' इसमें किव ने मुख्य घटनाओं की

सूचना कथोपकथनों के माध्यम से दी है तथा कथा को नाटकीयता प्रदान करने के लिए मूल कथा में परिवर्तन भी किया है। प्रारम्भ से ही रावण को राम का विरोध करते हुए प्रदिश्ति किया गया है, तथा उनको नष्ट करने के लिए वह सदा पड्यन्त्र करता रहता है।

प्रथक अंक — विश्वामित्र राजा दशरण के पास जाकर यज्ञ-रक्षणार्थ राम और लक्ष्मण के याचना करते हैं। राजा अनिच्छापूर्वंक उन्हें मुनि को सौंप देते हैं। मुनि यज्ञ करते हैं और उसको देखने के लिए जनकपुर के लोग पधारते हैं। विश्वामित्र के आध्रम में ही राम और लक्ष्मण विदेहराज जनक की कन्याओं—सीता और उमिला—को देखकर उन पर अनुरक्त हो जाते हैं। इसी बीच रावण का दूत आकर मीता को वरण करने के लिए राजा जनक को सन्देश देता है। दूत अपनी बातें पूरी भी नहीं करता; कि आश्रम में भारी कोलाहल मच जाता है, और ताड़का प्रवेश करती है। विश्वामित्र के आदेश मे राम उसका वध कर डालते हैं। रामचन्द्र को विश्वामित्र द्वारा दिव्यास्त्रों की प्राप्ति होती है, और उनके समक्ष यह शर्त रखी जाती है कि; यदि रामचन्द्र शिवधनु को झुका दें तो उनका विवाह सीता के साथ कर दिया जायगा। राम शिव-धनुष को भंग कर देते हैं, और रावण का दूत कुढ़ होकर चला जाता है।

द्वितीय अंक में रावण का मन्त्री माल्यवान् अपनी अनुभूत पराजय का बदला चुकाने के लिये अपनी बहिन शूर्पणखा के साथ षड्यन्त्र करता है। वह परश्राम के पास पत्र लिख कर शिव-धनुष को भङ्ग करने वाले राम के साथ बदला चुकाने के लिए उभाडता है और वे उसके बहकावे में आ जाते हैं, और मिथिला जाकर राम को अपमानित कर युद्ध के लिए ललकारते हैं। तृतीय अंक में राम एवं परशुराम का बाक्-युद्ध चलता है, तथा वशिष्ट, विश्वामित्र, जनक, शतानन्द एवं दशरथ द्वारा उनके युद्ध को रोकने का प्रयास किया जाता है; किन्तु सारा प्रयत्न निष्फ उ हो जाता है। चतुर्थ अंक में जात होता है कि परश्राम हार कर राम की बंदना करते हुए चले जाने हैं। इसी बीच माल्यवान् राम को पराजित करने के लिए नये षड्यन्त्र की योजना बनाता है। जब राम मिथिला में थे तभी शूर्पणखा ने मन्थरा का वेश बनाकर और कैंगेयी का एक पत्र लेकर राम को दिया; जिसमें लिखा हुआ था कि राम दशरथ इतरा दिये गए पूर्णं करायें। इधर जब भरत और उनके मामा युधाजित दशरथ से राम का राज्या-भिषेक करने की बात कहते हैं, उसी समय राम आकर कैकेयी की दो मांगों के सम्बन्ध में सूचना देकर सीता तथा लक्ष्मण के साथ वन-प्रयाण करते हैं, तथा भरत राज्य की देख-भाल करने के लिए छोड़ दिये जाते हैं। पंचम अंक में जटायु तथा सम्पाति के वार्तालाप में राम द्वारा राक्षसो के संहार एवं उनके अन्य कृत्यों की सूचना प्राप्त होती है। संपाति जटायु को राम की देखभाल करने को कहता है, और जटायु अपने कर्त्तंच्य का पालन करता हुआ रावण द्वारा चुराई गयी सीता की रक्षा के लिए अपना प्राण भी दे देता है। इधर शोक प्रस्त राम-लक्ष्मण बनों में घूमते हुए दिखाई पड़ते हैं, और एक तपस्वी

की रक्षा कर उससे कतिपय सूचनाएँ प्राप्त करते हैं। रावण द्वारा लंका से ्रीनिष्कासित उसका अनुज विभीषण राम से ऋष्यमूक पर मिलने की इच्छा प्रकट करता है; जहाँ पर सीता ने अपने वस्त्राभुषणों को गिराया था। माल्यवान की प्रेरणा से बाली नामक बन्दरों का राजा राम को ऋष्यमूक प्रवेश से रोकता है। राम बाली का वध करते हैं और उसका छोटा भाई सुग्रीव राम को सीता की खोज करने में सहायता करने का वचन देता है। षष्ठ अंक में अपनी योजनाओं की असफलता पर विषणा माल्यवान् के दर्शन होते है, और उसे हनुमान द्वारा लंका जलाने का समाचार प्राप्त होता है। रावण सीता के सीन्दर्य की प्रशंसा करते हुए प्रवेश करता है और मन्दोदरी उससे बढ़े हुए उसके शत्रु क सम्बन्ध में चेतावनी देती है, पर रावण उसकी एक नहीं सुनता। राम का दूत अंगद आकर रावण को लक्ष्मण का शरण में आने की बात कहता है, पर रावण न केवल उसकी बातों को ही अनसूनी करता है, अपितु उसे दण्ड देने का भी आदेश देता है। अंगद कूद कर भाग जाता है और राम द्वारा लंका पर चढ़ाई कर दी जाती है। रावण युद्ध में प्रयाण करता है और आकाश में इन्द्र तथा चित्ररथ उसके युद्ध का वर्णन करते हैं। रावण वीरता का प्रदर्शन करते हुए अन्ततः सपरिवार मारा जाता है। सप्तम अंक में शोकाकुल लंका का प्रवेश एवं अलका द्वारा उसे सान्त्वना दिलाई गयी है। इस अंक में यह सूचना प्राप्त होती है कि अग्नि-परीक्षा के द्वारा सीता की पवित्रता सिद्ध की गयी है। पूनः विजयी राम अपनी सेना के साथ पूष्पका-रूढ़ होकर अयोध्या के लिए प्रस्थान करते है, और उनकी माताएँ एवं भाई उनका स्वागत करते हैं। विश्वामित्र द्वारा राम का राज्याभिषेक होता है और नाटक की समाप्ति होती है।

'महावीर-चरित' भवभूति की प्रथम रचना है, अतः उसमें नाटकीय प्रौढ़ता के दर्शन नहीं होते । किव ने प्रसिद्ध राम-कथा में पर्याप्त परिवर्तन न करते हुए इस नाटक की रचना की है। माल्यवान् द्वारा प्रेरित होकर परशुराम का राम से बदला चुकाने के लिए मिथिला जाना तथा राम-वन गमन का सम्पूर्ण प्रसंग भवभूति की मौलिक उद्भावना है। कवि ने राम द्वारा बालि-वध की घटना में व्यापक रूप से परिवर्त्तन किया है तथा पात्रों के चरित्र का उत्कर्षाधान करने के लिए मूल घटनाओं को परिवर्तित किया है। भवभूति ने इस नाटक में सम्पूर्ण राम-चरित का नियोजन कर बहुत बड़ी पद्रता प्रदिशत की है। इतने बड़े कथानक में सन्तुलन लाने तथा कथा को नाटकीय रूप देने के लिए मूल कथा में अनेक परिवर्तन किये गए हैं, एवं कथानक को अधिक मनोवैज्ञानिक बनाया गया है। यद्यपि कथानक को प्रशस्त बनाने के लिए कवि की ओर से हर संभव प्रयास किये गए है, तथापि इस नाटक में त्रुटिया कम नहीं है। परश्राम, जनक, दशरथ तथा राम आदि के संवाद एवं **वा**ग्युद्ध दो अंकों में व्याप्त हैं; जो किव की नाटकीय असफलता के द्यातक होकर दर्शकों में वैरस्य उत्पन्न करने वाले हैं। यद्यपि इन संवादों का काग्यत्व की दृष्टि से अवश्य ही महत्त्व है, पर नाटकीय कला के विचार से ये अनुपयुक्त हैं। पद्यों का बाहुल्य इसके नाटकीय सिन्नकर्षको गिरा देता है। सम्पूर्ण षष्ठ अंक इन्द्र एवं चित्ररथ के संवादों के रूप में विणित होने के कारण नाटकीय कम एवं वर्णनात्मक अधिक है जो नाटक की अपेक्षा काव्य क अधिक निकट है। नाटक कार का उद्देश्य रङ्गमंच पर युद्ध को नहीं दिखाना ही रहा है। किन्तु इसमें वह कृतकार नहीं हो सका है। भवभूति के संवाद अत्यन्त परिष्कृत एवं विभिन्न भावों को अभिव्यक्त करने में पर्याप्त समर्थ हैं। इनमें नाटकीय संविधान के साथ-ही-साथ काव्य-कीशल भी प्रदिश्तित किया गया है। कहीं-कहीं संवाद आवश्यकता से अधिक लम्बे भी हैं। किव ने वीर एवं अद्भुत रसों की योजना अत्यन्त मार्मिकता मे की है। इनके अतिरिक्त करण एवं श्रृङ्कार रस की भी व्यंजना हुई है। पात्रों के चरित्र-चित्रण की दृष्टि में भी नाटक उत्तम है। किव ने अत्यन्त सूक्ष्मता के साथ मानव-जीवन का चित्रण किया है। सप्तम अंक में पुष्पक विमानारूढ़ राम द्वारा विभिन्न प्रदेशों का वर्णन प्रकृति-चित्रण की दृष्टि से मनोरम है।

महामहोपाध्याय पं० मथुरा प्रसाद दीक्षित—आप संस्कृत के आधुनिक विद्वानों में प्रसिद्ध है। आप का जन्म १८७८ ई० में हरदोई जिले के भावनगर में हुआ है। संस्कृत में रिचत ग्रन्थों की संख्या २४ है जिनमें ६ नाटक है। ग्रन्थों के नाम—'कुण्डगोलकिनणंय', 'अभिधानराजेन्द्रकोष', 'पाली-प्राकृतव्याकरण', प्राकृत-प्रदीप', 'मातृद्द्यंन', 'पाणिनीय सिद्धान्तकीमुदी', 'किततारहस्य', केलिकुतृहल' तथा 'रोगीमृत्युदपंण'। नाटकों के नाम हैं—'वीरप्रताप', 'शंकरिवजय', 'पृथ्वीराज', 'भक्तमुदर्शन', 'गान्धीविजयनाटकम्' तथा 'भारतिवजयनाटकम्'। अन्तिम ग्रन्थ बीसवीं शताब्दी का श्रेष्ठ नाटक माना जाता है।

मार्कण्डयपुराण-पौराणिक कम से ७ वाँ पुराण । मार्कण्डेय ऋषि के नाम से अभिहित होने के कारण इसे 'मार्कण्डेयपुराण' कहा जाता है । 'शिवपुराण' में कहा गया है कि जिस पुराण में महामुनि मार्कण्डेय ने वक्ता होकर कथा की थी, और जो पौराणिक ऋम से सातवां पुराण है, उसे 'मार्कण्डेयपुराण' कहते है। इस पुराण मं ९ सहस्र इलोक एवं १३ - अध्याय हैं। 'नारदपुराण' की विषय-सूची के अनुसार इसके ३१ वें अध्याय के बाद इक्ष्वाकूचरित, तुलसीचरित, रामक**था,** कुशवंश, सोमवंश, पुरूरवा, नहुष तथा ययाति का वृत्तान्त, श्रीकृष्ण की लीलाएँ, द्वारिकाचरित, सारव्या कथा, प्रपञ्चसत्त्व तथा मार्कण्डेय का चरित वर्णित है। इस पूराण में अप्त, सूर्य तथा प्रसिद्ध वैदिक देवताओं की अनेक स्थानों में स्तृति की गयी है, और उनके सम्बन्ध में अनेक आख्यान प्रस्तृत किए गये हैं। इसके कतिवय अंशों का 'महाभारत' के साथ अत्यन्त निकट का सम्बन्ध है। इसका प्रारम्भ 'महाभारत' के कथा-विषयक चार प्रश्नों से ही होता है, जिनका उत्तर महाभारत में भी नहीं हु। प्रथम प्रश्न द्रीपदी के पब्चपितत्व से सम्बद्ध है एवं अन्तिम प्रश्न में उसके पुत्रों का युवावस्था में मर जाने का कारण पूछा गया है। इन प्रश्नों का उत्तर मार्कंण्डेय ने स्वयं न देकर चार पक्षियों द्वारा दिलवाया है। इस पूराण में अनेक आख्यानों के अतिरिक्त गृहस्थधमं, श्राद्ध, दैनिकचर्या, नित्यक्रम, व्रत एवं उत्सव के सम्बन्ध में भी विचार प्रकट किये गए हैं, तथा आठ अध्यायों में ( ३६-४३ ) योग का विस्तारपूर्वक वर्णन है।

'दुर्गासप्तश्वती' मार्कण्डेयपुराण के अन्तर्गत एक स्वतन्त्र ग्रन्थ है; जिसते तीन विभाग हैं। इसके पूर्व में मधुकैटभवध, मध्यमचिरत में महिषासुरवध एवं उत्तर-चिरत में शुम्भ-निशुम्भ तथा उनके सेनापितयों—चण्ड-मुण्ड एवं रक्तबीज—के वध का वर्णन है। इस सप्तश्ति में दुर्गाया देवी को विश्व की मूलभूत शक्ति के रूप में विणित किया गया है, तथा विश्व की मूल चितिशक्ति देवी को ही माना गया है। विद्वानों ने इसे गुप्तकाल की रचना माना है। डाँ० वासुदेवशरण अग्रवाल के अनुसार ''मार्कण्डेयपुराण में तद्युगीन जीवन की आस्था, भावनाएँ, कर्म, धर्म, आचार-विचार आदि तरिङ्गत दिखाई पड़ते हैं। गुप्तयुगीन मानव एवं उसकी कर्म-शक्ति के प्रति आस्था की भावना का निदर्शन इस पुराण में है। यहाँ बतलाता गया है कि मानव में वह शक्ति है जो देवताओं में भी दुर्लभ है। यहाँ बतलाता गया है कि मानव में वह शक्ति है जो देवताओं में भी दुर्लभ है। यहाँ बतलाता गया है कि मानव में वह शक्ति है जो देवताओं में भी दुर्लभ है। यहाँ बतलाता गया है कि मानव में वह शक्ति है जो देवताओं में भी दुर्लभ है। यहाँ बतलाता गया है कि मानव में वह शक्ति है जो देवताओं में भी दुर्लभ है। यहाँ वतलाता गया है कि मानव में वह शक्ति है । यहाँ वतलाता एक सांस्कृतिक अध्ययन। मनुष्यः कुरुते तत्तु यन्न शक्यं सुरामुरें:। मार्कण्डेयपुराण: एक सांस्कृतिक अध्ययन। मनुष्यः कुरुते तत्तु यन्न शक्यं सुरामुरें:। मार्कण्डेयपुराण: कितौ।। प्रधादि । इसमें विष्णु को कर्मशील देव तथा भारतभूमि को कर्मशील देश माना गया है।

आधारग्रन्थ— १. मार्कण्डेयपुराण—(हिन्दी अनुवाद सिंहत ) पं १ श्रीराम । इ. मार्कण्डेयपुराण: एक सांस्कृतिक अध्ययन—डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । ३. मार्कण्डेयपुराण एक अध्ययन—पं । बदरीनाथ शुक्ल । ४. पुराण-विमर्श-पं । बलदेव उपाध्याय ।

मत्स्यपुराण-क्रमानुसार १६ वौ पराण। प्राचीनता एवं वर्ण्य-विषय के विस्तार तथा विशिष्टता की दृष्टि से 'मत्स्यपुराण' सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण पुराण है। 'बामनपुराण' में इस तथ्य की स्वीकारोक्ति है कि 'मत्स्य' पुराणों में सर्वश्रेष्ठ है--'पुराणेपु तथैव मात्स्यम्' । 'श्रीमद्भागवत', 'ब्रह्मवैवर्त्त' तथा 'रेवामाहात्म्य' के अनुसार 'मन्स्यपुराण' की क्लोक संख्या १९००० सहस्र है। आनन्दाश्रम, पूनासे प्रकाशित 'मत्स्यपुराण' में २९१ अध्याय एवं १४००० सहस्र इलोक हैं। पाजिटर के अनुसार 'मत्स्यपुराण' का लेखन-काल द्वितीय शताब्दी का अन्तिम काल है। हाजुरा का कहना है कि 'मत्स्यपुराण' का रचनाकाल तृतीय शती का अन्तिम समय एवं चतुर्थ शताब्दी का प्रारम्भिक काल है। काणे के अनुसार 'मत्स्यपुराण' ६ ठीं शताब्दी के बाद की रचना नहीं हो सकता। इस पुराण का प्रारम्भ प्रलयकाल की उस घटना से होता है जब विष्णु ने मत्स्य का रूप ग्रहण कर मनू की रक्षा की थी तथा प्रत्यय के बीच से नौकारूढ़ मनुको बचाकर उनके साथ संवाद किया था। इसमें मृष्टिविद्या, मन्वन्तर तथा पितृवंश का विशेष विस्तार के साथ वर्णन कया गया है। इसके तेरहवें अध्याय में वैराज पितृवंश का, १४ वें में अग्निध्वात्त एवं १५ वें में बहिषंद पितरों का वर्णन है। इसके अन्य अध्यायों में तीर्थयात्रा, पृथुचरित, मुवन-कोश, दान-महिमा, स्कन्दचरित, तीर्थमाहात्म्य, राजधर्म, श्राद्ध एवं गोत्रो का वर्णन है। इस पुराण में तारकासुर के शिव द्वारा वध की कथा अत्यन्त विस्तार

के साथ कही गयी है। भगवान् शङ्कर के मुख से काशी का माहात्म्य विणित कर विभिन्न देवताओं की प्रतिमा के निर्णय की विधि बतलायी गयी है। इसमें सोमवंशीय राजा ययाति का चिरत अत्यन्त विस्तार के साथ विणत है तथा नर्मदा नदी का माहात्म्य १८७ से, १९४ अध्याय तक कहा गया है। इसके ५३ वें अध्याय में अत्यन्त विस्तार के माथ सभी पुराणों की विषय-वस्तु का प्रतिपादन किया गया है जो पुराणों के किमक विकास के अध्ययन की दृष्टि में अत्यन्त ज्यादेय है। इसमें भृगु, आङ्गरा, अत्रि, विश्वामित्र, काश्यप, विसष्ट, पराशर तथा अगस्त्य आदि ऋषियों के वंश का वर्णन है जो १९५ से २०२ अध्याय तक दिया गया है। इस पुराण का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण अङ्ग है राजधर्म का विस्तारपूर्व के वर्णन जिसम् दैव, पुरुषकार, साथ, दाम, दण्ड, भेद, दुर्ग, यात्रा, सहाय सम्पात एवं तुलादान का विवेचन है जो २१५ से, २४३ अध्याय तक फैला हुआ है। इस पुराण में प्रतिभाशास्त्र का वैज्ञानिक विवेचन है जिसमें कालमान के आधार पर विभिन्न देवताओं की प्रतिमाओं का निर्माण तथा प्रतिमापीठ के निर्माण का निरूपण किया गया है। इस विषय का विवरण २५७ से २७० अध्याय तक प्रस्तुत किया गया है।

आधारप्रन्य-१. मत्स्यपुराण: ए स्टडी-डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । २. पुराणम्-भाग ३, संख्या १, तथा पुराण भाग १ पृ० ६०-६६ । ३. पुराण-विमर्श-पं० बलदेव उपाध्याय । ४ पुराण तत्त्व-मीमांसा-श्री कृष्णमणि त्रिपाठी । ५. प्राचीन भारतीय साहित्य खण्ड १, भाग २-विण्टरनित्स ।

मध्यमव्यायोग—यह महाकवि भास रचित एक अङ्क का नाटक है दिं भास ]। इसमें भीम और हिडिम्बा की प्रणय-कथा तथा घटोत्कच से सताये गये एक ब्राह्मण की भीम द्वारा मुक्ति का वर्णन है। घटोत्कच अपनी माता हिडिम्बा के आदेश से एक ब्राह्मण को सताता है। भीम ब्राह्मण को देखकर उसके पास जाते हैं और हिडिम्बा के पास पहुँच कर उसकी रक्षा करते हैं। हिडिम्बा अपने पित से मिलकर अत्यन्त प्रसन्न होती है और अपना रहस्योद्घाटन करती हुई कहती है कि उसने भीम से मिलने के लिए ही षड्यन्त्र किया था। घटोत्कच भी पिता से मिलकर अत्यन्त प्रसन्न होता है। इस नाटक में मध्यम शब्द, मध्यम (द्वितीय) पाण्डव का द्योतक है। किव ने इसके कथानक को 'महाभारत' में काकी परिवर्त्तित कर दिया है। इस नाटक में भीम का व्यक्तित्व सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है, पर नाटक का मम्पूर्ण घटनाचक घटोत्कच पर केन्द्रित है। यह नाटक व्यायोग की कोटि में आता है। व्यायोग का कथानक तथा नाटक धीरोद्धत्त होता है। इसमे वीर और राद्ररस प्रधान होते है तथा गर्म और बिमर्श सन्धियाँ नहीं होतीं। इसमें एक ही अङ्क और एक ही दिन की घटना होती है। शास्त्रीय दृष्ट से 'मध्यमव्यायोग' में सभी तत्त्वो की पूर्ण व्यापित हुई है। रस परिपाक एवं भावोन्मेष की दृष्ट से यह नाटक सफल है।

मनुस्मृति — इसके रचियता मनु हैं जिन्हें प्राचीन ग्रन्थों में मानवजाति का पिता कहा जाता है। इस कथन की पृष्टि 'ऋग्वेद' के कई मन्त्रों से होती है — १।८०।१६,

१।११४।२, २।३३।१३ । 'शतपथ ब्राह्मण' में मनु तथा प्रलय की कहानी का वर्णंन है। 'तैनिरीय संहिता' तथा 'ऐतरेय ब्राह्मण' में मन् के सम्बन्ध में कहा गया है कि उन्होंने अपना सम्पत्ति को पुत्रों में बाँट दिया है, पर एक पुत्र नाभानेदिष्ट को कुछ भी नहीं दिया। 'महाभारत' के शान्तिपर्व में मनु को कहीं तो स्वयम्भुव मनु एवं कहीं प्राचेतस मनु कहा गया है | शान्तिपर्व २१।१२, प्र७।४३ |। इन विवरणों से मन् प्राणपुरुष सिद्ध होते हैं। शान्तिपर्व में (३३६।३८-४६) में इस प्रकार का कथन है कि ब्रह्मा ने एक सहस्र श्लोकों में धर्म पर लिखा था जिसे मन ने धर्मशास्त्र के रूप में उद्घोषित किया और उस पर उशना तथा बृहस्पिन ने शास्त्रों का निर्माण किया। 'मनुस्मृति' (१।३२-३३ ) के अनुसार ब्रह्मा से विराट् का उद्भव हुआ जिससे मनु उत्पन्न हुए तथा मनु से भृगु, नारद आदि ऋषियों की उत्पत्ति हुई। ब्रह्मा द्वारा मनु से दस ऋषियों ने ज्ञान प्राप्त किया | मनुस्मृति १।५० |। 'मनुस्मृति' के लेखक मनुही माने जाते हैं, पर विद्वानों का कथन है कि मनु ने 'मनुस्मृति' की रचना नहीं की है बल्कि इस ग्रन्थ को प्रामाणिक एवं प्राचीन बनाने के लिए ही लेखक के रूप में मनुका नाम देदिया है। मैक्समूलर एवं डॉ॰ बुहलर के अनुसार 'मनुस्मृति' मानवचरण के धर्मसूत्र का ही संशोधित रूप है। 'महाभारत' में स्वायम्भुव मनु एवं प्राचेतस मनु नामक दो पृथक् व्यक्ति माने गए हैं। स्वायम्भुव मनु धर्मशास्त्रकार माने गये है एवं प्राचेतस मनुको अर्थशास्त्रकार कहा गया है। कहीं-कहीं केवल मनुको राजधर्म या अर्थविद्याका रचीयता कहा गया है। डॉ० काणे का अनुमान है कि "आरम्भ में मनु के नाम से दो ग्रन्थ रहे होंगे। जब कौटिल्य 'मानवों' की ओर संकेत करते हैं तो वहाँ संभवतः वे प्राचेतस मनू की बात उठाते हैं।" पृ० ४३ धर्मशास्त्र का इतिहास भाग १ (हिन्दी अनुवाद )। 'नारदस्मृति' में मनुधर्मशास्त्र के प्रणेता कहे गए हैं और 'स्कन्दपुराण' में भी स्वयम्भुव मनु को धर्मशास्त्र का आदि प्रणेता कहा गया है। डॉ॰ श्यामलाल पाण्डेय ने भन को ही 'मनुस्मृति' का मूल लेखक मानते हुए अपना निष्कर्ष दिया है---"इन समस्त प्रमाणों के आधार पर इस विषय में दो मत नहीं हैं कि स्वायम्भुव मनु आदि धर्मशास्त्र-प्रणेता है, और धर्मशास्त्रविषयक सम्पूर्ण ज्ञान उन्हीं के द्वारा प्रारम्भ किया गया है। उन्हों से गुरु शिष्य-परम्परा द्वारा उस धर्मशास्त्र का विकास हुआ है, और यह कार्य उस काल तक चलता रहा, जिस काल में प्रस्तुत मानवधर्मशास्त्र की रचना हुई है।" प्राचीन भारतीय राजशास्त्र प्रणेता पृ० २२।

मनुस्मृति' में बारह अध्याय तथा २६९४ ब्लोक हैं। इसमें अध्यायानुसार उसका विषय दिया गया है। तदनुसार प्रथम अध्याय में संसार की उत्पत्ति, द्वितीय में जातिक में आदि संस्कारविधि, ब्रह्मचयंत्रत विधि तथा गुरु के अभिवादन की विधि है। तृतीय अध्याय में ब्रह्मचर्य वन की समाष्ति के पश्चात् गुरुकुल मे गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने के पूर्व स्नानरूप संस्कारविशेष का विधान किया गया है तथा इसी अध्याय में पंच-महायज्ञ और नित्य श्राद्धविधि का वर्णन है। चनुर्थ अध्याय में जीविकाओं (ऋत्, अमृत आदि) के लक्षण गृह-आश्रमियों के नियम हैं। भक्ष्याभक्ष्य, शीच तथा जल-मिट्टी आदि के द्वारा द्वयों की शुद्धि का वर्णन पंचम अध्याय में है। वानप्रस्थधमं, यितधमं

का वर्णन षष्ठ अध्याय में है। सप्तम अध्याय में व्यवहार (मुकदमों के नियम), कर एवं राजधमं वर्णित हैं। अष्ट्रम अध्याय में साक्षियों के प्रश्न करने का विधान तथा नवम में पित-पत्नी का साथ तथा पृथक् रहने पर धमं का वर्णन, धन-सम्पत्ति का विभाजन, द्युतिविधि, चोर, जेबकट तथा विष देकर यात्रियों के धन लेने आदि के निवारणों का कथन तथा वैश्य और शूदों के धमं का अनुष्ठान वर्णित है। दशम अध्याय में वर्णसंकरों की उत्पत्ति तथा आपत्तिकाल में जीविकासाधनोपदेश का कथन किया गया है। कादश अध्याय में प्रायश्चित्त की विधि एवं द्वादश में तीन प्रकार की सांसारिक गितियों, मोक्षप्रद आत्मज्ञान, विहित तथा निषद्ध गुण-दोषों की परीक्षा, देशधमं, जातिधमं एवं पाखण्ड-धर्मों का विवेचन है [१।१११-११८]।

'मनुस्मृति' का वर्ण्यविषय अत्यन्त व्यापक है। इसमें राजशास्त्र, धर्मशास्त्र, सामाजिक नियम तथा समाजशास्त्र, अर्थशास्त्र एवं हिन्दूविधि की विस्तारपूर्वक चर्चा की गयी है। राजशास्त्र में अन्तर्गत राज्य का स्वरूप, राज्य की उत्पत्ति, राजा का स्वरूप, मन्त्रि-परिषद् मन्त्रि-परिषद् की सदस्य संख्या, सदस्य-योग्यता, कार्यप्रणाली, न्यायलयों का संघटन एवं कार्यप्रणाली दण्डविधान, दण्डदान-'सद्धान्त, कोश-वृद्धि के सिद्धान्त, लाभकर, पाड्गुण्य मन्त्र, युद्धसंचालन, युद्धिनयम आदि विषय विणत हैं। धर्मशास्त्र—इसमें धर्म की परिभाषा, धर्म के उपादान, वेद, स्मृति, भद्र लोगों का आचार, आत्मनृष्टि, कर्मविवेचन, क्षेत्रज्ञ, भूतात्मजीव, नरक-कष्ट, सत्त्व, रज, तम का विवेचन, निःश्रेयस की उत्पत्ति, आत्मज्ञान, प्रवृत्त एवं निवृत्त का वर्णन है। सामाजिकविधि—इसके अन्तर्गत विणित विषयों की सूची इस प्रकार है—पति-पर्ता के व्यवहारानुकूल कत्तंव्य, बच्चे पर अधिकार का नियम, प्रथम पत्नी का कब अतिक्रमण किया जाय, विवाह की अवस्था, बँटवारा, इसकी अवधि, ज्येष्ठ पुत्र का विशेष भाग, गोद का पुत्र, पुत्रिका, दायभाग, स्त्रीधन के प्रकार, स्त्रीधन का उत्तराधिकार, वसीयत से हटाने के कारण, माता एवं पितामह उत्तराधिकारी के रूप में आदि। 'मनुस्मृति' के अनेक टीकाकार हो गए हैं— मेधतिष्व, गोविन्दराजकुल्लूक।

इनके अतिरिक्त कुछ अन्य टीकाकार ऐसे हैं जिनकी कृतियाँ उपलब्ध नहीं हैं, पर उनके नाम मिलते हैं। 'मनुस्मृति' के निर्माणकाल के सम्बन्ध में अभी तक कोई निश्चित मत नहीं निर्धारित किया जा सका है। डॉ॰ काणे के अनुसार अन्तःसाक्ष्य के आधार पर इसका समय ई॰ पू॰ दूसरी शताब्दी है। डा॰ बूहलर ने अपनी शोधों के आधार पर यह निर्णय दिया कि 'महाभारत' के १२ वें तथा १३ वें पर्वां में किसी मानवधमंशास्त्र का कथन है। हॉ॰किन्स के अनुसार 'महाभारत' के १२ वें पर्वं में 'मनुस्मृति' का उल्लेख है। इससे 'मनुस्मृति' 'महाभारत' से पूर्ववर्त्ती जात होती है। 'महाभारत' (३।४४) प्राचेतस का एक वचन उद्धत है जो मनुस्मृति में भी प्राप्त हो जाता है।

आधारग्रन्थ--- १. मनुस्मृति-(हिन्दी अनुवाद सिंहत )--चौखम्बा प्रकाशन, अनु० पं० हिरगोविन्द शास्त्री। २. धर्मशास्त्र का इतिहास-डॉ० पा० वा० काणे (हिन्दी

अनुवाद भाग १)। ३. मनु का राजधर्मं—डॉ॰ व्यामलाल पाण्डेय। ४. प्राचीन भारतीय राजशास्त्र प्रणेता— डॉ॰ व्यामलाल पाण्डेय।

महाप्रभु श्रीचल्लभाचार्य-पृष्टिमागं के प्रवर्तक तथा विशुद्धहैतवाद नामक वैष्णवमत के प्रचारक महाप्रभु वल्लभाचार्य का जन्म सं० १५३५ वैशाख कृष्ण एकादशी को मध्यप्रदेश के अन्तर्गत रायपुर जिला के चम्पारन नामक ग्राम में हुआ था। उनके माता-पिता तैलंग ब्राह्मण थे जिनका नाम लक्ष्मणभट्ट एवं एल्लभागारू था। लक्ष्मणभट्ट काशी में हनुमान् घाट पर रहा करते थे। बल्लभाचार्य की सारी शिक्षा काशी में ही हुई । आचार्य वल्लभ ने 'भागवत' के आधार पर नवीन भक्ति-मार्ग का प्रवर्त्तन किया जो पृष्टिमार्गं के नाम से प्रसिद्ध हुआ। अपने सिद्धान्त के प्रचार तथा प्रकाशन वे लिए उन्होंने कई ग्रन्थों की रचना की जिनमें मुख्य हैं— 'अणुभाष्य' ( ब्रह्मसूत्र के कंवल ढाई अध्याओं पर भाष्य , 'पूर्वमीमांसाभाष्य', 'तत्वदीपनिबन्ध', 'सुबोधिनी', (श्रीमद्-भागवत की व्याख्या ), 'बोडराग्रंथ' (सिद्धान्त विवेक सम्बन्धी १६ प्रकीर्ण ग्रंथ)। बल्लभाचार्य के पूर्व प्रधानत्रयों में 'ब्रह्मसूत्र', 'गीता' और 'उपनिषद को स्थान मिला था; किन्तु उन्होने 'श्रीमद्भागवत' की 'सुबोधिनो' टीका के द्वारा प्रस्थानचत्रुष्ट्य के अन्तर्गत उसका भी समावेश किया । इनके दार्शनिक सिद्धान्त को शुद्धाद्वैतवाद कहते है जो शांकर अद्वैत की प्रतिक्रिया के रूप में प्रवित्तत हुआ था। इस सिद्धान्त के अनुसार ब्रह्म माया से आलिप्त होने के कारण नितान्त शुद्ध है। इसमें मायिक ब्रह्म की सत्ता स्वीकार नहीं की गयी है। मायासंबन्धरहितं शुद्धिमत्युच्यते बुधै:। कार्यकारणरूपं हि शुद्धं ब्रह्म न मायिकम् ॥ शुद्धाद्वेतमातंण्ड २८ ।

आचार्य शंकर के अहैतवाद में भिन्नता प्रदिशत करने के लिए इसमें शुद्ध विशेषण लगाया गया है। अद्वैतमत से माया शबलित ब्रह्म ही जगत् का कारण है, किन्त बल्लभ-मत के अनुसार अत्यन्त शुद्ध या माया से रहित ब्रह्म ही जगत् का कारण है। शंकरा-चार्य ने ब्रह्म के दो रूपों की कल्पना की है-नामरूप उपाधिविशिष्ट सगुण ब्रह्म तथा उपाधिरहित निर्गुण ब्रह्म । इनमें से द्वितीय को ही शंकर श्रेष्ठ मानते हैं और प्रथम को माया से युक्त होने के कारण हीन स्वीकार करते है । पर, वश्चभाचार्य के अनुसार ब्रह्म के दोनों ही रूप सत्य है। ब्रह्म विरुद्ध धर्मी का आश्रय होता है, वह एक ही समय मे निर्गण भी होता है और सगुण भी । भगवान् अनेक रूप होकर भी एक है तथा स्वतन्त्र होकर भी भक्तो के वश में रहता है। उनके अनुसार श्रीकृष्ण ही परमसत्ता या भगवान् हैं जो अखिल रसामृत मृति तथा निखिल लीलाधाम परब्रह्म हैं। वक्कभमत में ब्रह्म जगत् का स्वाभाविक कर्त्ता है तथा इस व्यापार में वह माया की सहायता नहीं लेता / अर्थात् संसार की वृष्टि में मःया का हाथ नहीं होता। भगवान् में आविभीव और तिराभाव की दो शक्तियाँ होती है। वे सृष्टि और प्रलय इन्हीं शक्तियों के द्वारा स्वभा-विकरूप से करते हैं। जगत् की सृष्टि में ब्रह्म की लीला ही क्रियाशील होती है। वे इच्छानुसार जगत् की सृष्टि एवं प्रलय किया करते हैं। भगवान् आविभीवशक्ति के द्वारा सृष्टि के रूप में अपने को परिणत कर देता है, किन्तु तिरोभाव के द्वारा संसार को अपने में समेट कर प्रलय कर देता है। वक्कभमत से जीव और जगत दोनों ही सत्य हैं, पर अद्रैतवादियों के अनुसार इन्हें सत्य नहीं माना जाता। ब्रह्म के तीन रूप हैं—आधि-दैविक (परब्रह्म), आध्यत्मिक (अक्षरब्रह्म) एवं आधिभौतिक (जगत्)। जगत् ब्रह्म रूप ही है। आविभीव की दशा मे वह जगत् एवंतिरोभाव के रूप में ब्रह्म हो जाता है।

इस प्रकार वह ब्रह्म से भिन्न नहीं है। जगत् का आविर्भाव लीला मात्र है। भगवान् या श्रीकृण सिन्नदानन्दमय है। उनमें सत्, चित् और आनन्द तीनों का योग है, पर जीव में सत् और चित् का आविर्भाव तथा आनन्द का तिरोभाव होता है और जगत् में वेषल सत् रहता है, उसमें चित् चेतनता) एवं आनन्द का अभाव होता है। अक्षर ब्रह्म में आनन्द का किचित् मात्र तिरोधान होता है, पर परब्रह्म में आनन्द कीपरिपूर्णता होती है। उपर्युक्त दोनों ब्रह्मों की प्राप्ति के साधनों में भी भेद दिखाया गया है। अक्षरब्रह्म केवल विशुद्ध ज्ञान से ही प्राप्त होता है अर्थात् वह ज्ञानगम्य है, जब कि पुरुषोत्तम की प्राप्ति का एकमात्र लक्ष्य है अनन्या भक्ति। श्रीकृष्ण ही परब्रह्म हैं जो अपनी शक्तियों को परिवेष्टित कर 'व्यापीवैकुण्ठ' में भक्तों के साथ नित्य लीला किया करते हैं। 'व्यापीवैकुण्ठ' वैकुण्ठ के ऊपर अवस्थित है और गोलोक इसी का एक अंश माह है।

जीव—रमण करने की इच्छा के उत्पन्न होने पर भगवान् आनन्द आदि गुणों का तिरोभाव कर जीव का रूप धारण करते हैं। इसमें केवल भगवान् की इच्छा या लीला का ही प्राधान्य है, इसमें माया का हाथ नहीं होता। जीव में ऐश्वयं, यश, श्री एवं ज्ञान का तिरोधान होता है जिससे उसमें कमशः दीनता, सर्वहीनता का अभाय होता है और वह समस्त आपित्तयों तथा देहारमबुद्धि का पात्र बना रहता है। जिस प्रकार अग्नि से स्फुलिंग निकलते हैं उसी प्रकार ब्रह्म से जीव का आविर्भाव होता है। जीव की अनेक श्रीणयां हैं—शुद्ध, मुक्त तथा संसारी। आनन्दांश के तिरोधान न होने से अविद्या से सम्बद्ध होने के पूर्व जीव शुद्ध कहा जाता है। अविद्या से संसर्ग होने पर इसे संसारी कहते हैं। मुक्तदशा में आनन्दांश को प्रकट करते हुए जीव भगवान् के साथ अभेद स्थापित कर सिच्चदानन्द बन जाता है। जीव नित्य है।

जगत्— बल्लभमत से जगत् भी नित्य है और यह ईश्वर के सदंश से आविभूँत होता है। ईश्वर की इच्छा से ही जगत् या मृष्टि का निर्माण होता है। वल्लभाचार्य ने जगत् या संसार में सूक्ष्म भेद उपस्थित किया है। भगवान् के सदंश से उत्पन्न होने वाले पदार्थ को जगत् तथा अविद्या के कारण जीव द्वारा कल्पित ममता स्वरूप पदार्थ को संसार कहते हैं जो जान के कारण स्वतः नष्ट हो जाता है। जगत् ब्रह्मारूप होता है, अतः इसका नाश कभी नहीं होता, पर अविद्या रूप होने के कारण नष्ट हो जाना है।

पुष्टिमार्ग — आचार्य वस्त्रभ द्वारा प्रवित्तित भक्ति को पुष्टिमार्ग कहते हैं जिसका अर्थ है — अनुग्रह या भगवान् की कृषा । अर्थात् जब तक भगवान् की कृषा नहीं होगी तब तक भक्त के हृदय में भिक्त का स्फुरण नहीं होगा — पोषणं तदनुग्रहः । भागवत २।१०। भवदनुग्रह को ही मुक्ति का साधन मानने के कारण इसे पुष्टिमार्ग कहते हैं। सस्तभमत में तीन मार्ग बताये गए हैं—पृष्टिमार्ग, प्रवाहमार्ग तथा मर्यादामार्ग। इनमें सर्वोत्तम पृष्टिमार्ग है। मर्यादामार्ग में वेद-विहित कर्मी एवं ज्ञान का संपादन किया जाता है। सांसारिक लौकिक प्रवाह में पड़े रहने को प्रवाहमार्ग कहते हैं। पृष्टिमार्ग का सम्बन्ध साक्षात् पृष्ठिपोत्तम से है। मर्यादामार्ग की उत्पत्ति अक्षरब्रह्म की वाणी से हुई है जिसके साधक को सायुज्य मुक्ति की प्राप्ति होती है। पृष्टिमार्ग का साधक आनन्द के धाम परमेश्वर के प्रति आत्मसमर्पण कर उनके अधरामृत का पान करना अपना मुख्य लक्ष्य मानता है। भक्ति दो प्रकार की होती है—मर्यादाभक्ति एवं पृष्टिभक्ति। भगवान् के चरणारविन्द की भक्ति मर्यादाभक्ति कही जाती है, पर उनके अधरारविन्द की भक्ति को पृष्टिभक्ति कहते हैं। मर्यादाभक्ति में साधक को फल की अपेक्षा रहती है पर पृष्टिभक्ति में नहीं रहती। मर्यादाभक्ति के द्वारा सायुज्य मुक्ति की प्राप्ति होती है पर पृष्टिभक्ति में अभेदबोधन का प्राधान्य होता है।

आधारग्रन्थ—१. भारतीयदर्शन — पं० बलदेव उपाध्याय । २. भागवत सम्प्रदाय— पं० बलदेव उपाध्याय । ३. वल्लभाचार्य और उनका सिद्धान्त—पं० सीताराम चतुर्वेदी ।

महानारायणोपनिपद्-इसका दूसरा नाम 'याज्ञिक्युपनिषद्' भी है। यह 'तैनिरीय क्षारण्यक' का दशम प्रपाठक है। नारायण को परमात्मा के रूप में चित्रित करने के कारण इसकी अभिधा नारायणीय है। इसमें आत्मतत्त्व को परमसत्ता एवं विश्व सबंस्व माना गया है [अनु०१० मण्डल २०]। 'महानारायणोपनिषद्' में सत्य, तपस् दम, शम, दान, धम, प्रजनन, अग्नि, अग्निहोत्र, यज्ञ एवं मानसोपासना आदि का प्रभावशाली वर्णन है। इसकी अनुवाक् संख्या के सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद है। द्रविड़ों के अनुसार ६४, आन्ध्रों के अनुसार ६० एवं कितपय व्यक्तियों के अनुसार ७९ अनुवाक् हैं। पाठों की अनेकरूपता दिखाई पड़ती है तथा वेदान्त, सन्यास, दुर्गा, नारायण, महादेव, दन्ति एवं गरुड़ आदि शब्दों का प्रयोग है। इससे इसकी अवाचित्तता सिद्ध होती है। किन्तु बोधायन सूत्रों में उल्लेख होने के कारण इसे उतना अर्वाचीन नहीं माना जा सकता। विण्टरनित्स इसे 'मैंत्र्युपनिषद्' से प्राचीनतर स्वीकार करते हैं।

मयूरभट्ट—संस्कृत में मयूर नामक कई लेखकों के नाम मिलते हैं। बाण के सम्बन्धी मयूरभट्ट, 'पद्यचित्रका' नामक ग्रन्थ के लेखक मयूर, सिंहल द्वीप के लेखक मयूरपाद थेर आदि दि० संस्कृत सुकवि-समीक्षा]। 'सूर्यंशतक' के रचियता मयूरभट्ट इन सबों से भिन्न एवं प्राचीन हैं। इनका समय बाण का ही है और दोनों हर्षवर्धंन के दरबार में सम्मान पाते थे। ये बाण के सम्बन्धी, संभवतः जामाता कहे गए हैं। कहा जाता है कि इन्हें कुष्ठ रोग हो गया था और उसकी निवृत्ति के लिए इन्होंने 'सूर्यंशतक' लिखा था। यह ग्रन्थ स्नग्धरावृत्त में रचित है और इसकी भाषा अलंकृत एवं प्रीढ़ है। राजशेखर ने मयूर को कियाों में सवोंच्च स्थान दिया है—दर्ष कियमुजङ्गानां गता श्रवणगोचरम्। विषविद्येव मायूरी मायूरी वाङ् निकृत्तति।

महावीराचार्य — बीजगणित तथा पाटीगणित के प्रसिद्ध आचार्य । इनका समय ५५०ई० है । ये जैनमतावलम्बी थे । इन्होंने गणित-ज्योतिष के ऊपर दो ग्रन्थों की रचना की है— 'ज्योतिषपटल' एवं 'गणितसारसंग्रह'। ये जैनधर्मी राजा अमोधवर्ष (राष्ट्रकूट वंश) के आश्रित थे। इनका 'ज्योतिषपटल' नामक ग्रन्थ अधूरा ही प्राप्त हुआ है जिसमें ग्रह, नक्षत्र तथा ताराओं के स्थान, गित, स्थिति एवं संख्या का विवेचन है। 'गणितसारसंग्रह' नो प्रकरणों में विभक्त है जिसके प्रत्येक प्रकरण के नाम इस प्रकार हैं—संज्ञाधिकार, पिरकमंग्यवहार, कलासवर्ण ग्यवहार, प्रकीर्ण ग्यवहार, त्रैराशिक व्यवहार, मिश्रक व्यवहार, क्षेत्रगणित व्यवहार, खातव्यवहार एवं छायाव्यवहार। इस ग्रन्थ के प्रारम्भ में गणित की प्रशंसा की गयी है। कामतन्त्रेऽअर्थशास्त्रे च गान्धर्वे नाटकेऽपि वा। सूपशास्त्रे तथा वैद्ये वास्तुविद्यादिवस्तुषु॥ छन्दोऽलङ्कारकाव्येषु तर्कव्याकरणादिषु। कलागुणेषु सर्वेषु प्रस्तुतं गणितं परम्॥ सूर्यादिग्रहचारेषु ग्रहणे ग्रहसंयुती। त्रिप्रश्चे चन्द्रवृत्ती च सर्वत्राङ्गीकृतं हि तत्॥ (भारतीय ज्योतिष पृ० १२८ से उद्भृत)।

आधारग्रंथ—१. भारतीय ज्योतिष—डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री । २. भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ० गोरखप्रसाद ।

महिमभद्र--काव्यशास्त्र के महान् आचार्य। इन्होंने 'व्यक्तिविवेक' नामक युग-प्रवर्त्तक ग्रंथ की रचना की है जिसमें व्यंजना या ध्वनि का खण्डन कर उसके सभी भेदो का अन्तर्भाव अनुमान में किया गया है दि॰ व्यक्तिविवेक । महिमभट्ट की उपाधि राजानक थी और ये काइमीर-निवासी थे। इनका समय ग्यारहवीं शताब्दी का मध्य है। इनके पिता का नाम 'श्रीधैर्य' एवं गुरु का नाम 'श्यामल' था। महिमभट्ट ने अपने ग्रन्थ में कृत्तक का उल्लेख किया है और अलंकारसर्वस्वकार रुग्यक ने 'व्यक्तिविवेक' की व्याख्या लिखी है। इससे इनका समय ग्यारहवीं शताब्दी का मध्य ही निश्चिन होता है। महिमभट्ट नैयायिक हैं। इन्होंने न्याय की पद्धति से ध्वनि का खण्डन कर उसके सभी भेदों को अनुमान में गतायं किया है और ध्वनिकार द्वारा प्रस्तृत कियं गए उदाहरणों में अत्यन्त सूक्ष्मता के साथ दोषान्वेषण कर उन्हें अनुमान का उदाहरण सिद्ध किया है। महिम ने 'ध्वन्यालोक' में प्रस्तुत किये गए ध्वनि के लक्षण में दस दोष हुँढ़ निकाले हैं जिसमें इनका प्रौढ़ पाण्डित्य झलकता है। ध्वनि के चालीस उदाहरणों को अनुमान का प्रकार मान कर महिम ने ध्वनिकार की धिज्जिया उडा दी हैं। इनके समान ध्वनिसिद्धान्त का विरोधी कोई नहीं हुआ। यदि मम्मट ने काव्य-प्रकाश में महिमभट्ट के विचारों का खण्डन कर ध्वनिसिद्धान्त एवं व्यंजना की स्थापना नहीं की होती तो ध्वनिसिद्धान्त पर बहुत बड़ा धक्का लगता। महिम का पाण्डिय एवं सूक्ष्मविवेचन संस्कृत काव्यशास्त्र में अद्वितीय है। इन्होंने तीन शक्तियों के स्थान पर एक मात्र 'अभिधा' को ही शक्ति माना है और बताया है कि एकाधिक शक्तियों का रहना संभव नहीं है। इनके अनुसार शब्द की एकमात्र है और अर्थ की शक्ति है लिंगता या अनुमिति।

इस प्रकार (इनके अनुसार) अर्थंदो ही प्रकार का होता है— वाच्य और अनुमिति । महिम ने शंकुक की भौति रस को भी अनुमेय माना है। अनुमेयार्थ के वस्तु, अलंकार एवं रसादि रूप तीन भेद होते हैं। वस्तु एवं अलंकार तो वाच्य भी महिमभट्ट ने व्यंग्यार्थ को अनुमेय स्वीकार करते हुए ध्विन का नाम काव्यानुमिति दे दिया है। इनके अनुसार काव्यानुमिति वहाँ होती है जहाँ वाच्य या उसके द्वारा अनुमित अर्थ दूसरे अर्थ को किसी सम्बन्ध मे प्रकाशित करे। वाच्यस्तदनुमितो वा यत्रार्थोऽर्थान्तरं प्रकाशयति। सम्बन्धतः कुतिस्चित् सा काव्यानुमितिरित्युक्ता। व्यक्ति-विवेक १।२५।

आधारग्रन्थ—१. हिन्दी व्यक्तिविवेक—व्याख्याकार-पं० रेवाप्रसाद त्रिपाठी । २. ध्विन संप्रदाय और उसके सिद्धान्त—डाँ० भोलाशङ्कर व्यास । ३. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डाँ० पा० वा० काणे । ४. भारतीय काव्यालोचन—राजवंश सहाय 'हीरा'।

महिमाद्य — ज्यो तषशास्त्र के आचार्य। इनका स्थिति-काल वि० सं० १७२२ है। लिब्धिवजयसूरि नामक जैन विद्वान् इनके गुरु थे। इन्होंने 'ज्योतिष-रत्नाकर' नामक फलित ज्योतिष का महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखा है जिसमें संहिता, मुहूर्त्तं तथा जातक तीनां ही अंगों का विवेचन किया गया है। ये फलित एवं गणित दोनों के ही मर्मज्ञ थे। इन्होंने 'गणित साठ सी' तथा 'पंचांगानयनविधि' नामक दो गणित ज्योतिषविषयक ग्रन्थों की रचना की है।

आधारग्रन्थ--भारतीय ज्योतिष--डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री ।

महेन्द्रस्रि - ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। इनका समय बारहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनके गुरु का नाम मदनस्रि था। ये फीरोज शाह तुगलक के आश्रय में रहते थे। इन्होंने 'यन्त्रराज' नामक ग्रहगणित का अत्यन्त ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखा है जिस पर इनके शिष्य मलयेन्द्रसूरि ने टीका लिखी है। इस ग्रन्थ का रचना-काल सं० ११९२ है। इसमें पांच अध्याय हैं और प्रत्येक अध्याय का नामकरण उसमें वर्णित विषयों के आधार पर किया गया है, जैसे - गणिताध्याय, यन्त्रघटनाध्याय, यन्त्रघटनाध्याय, यन्त्रचनाध्याय, यन्त्रचनाध्याय, यन्त्रविचारणाध्याय। स्वयं लेखक ने इस ग्रन्थ की प्रशंसा करते हुए निम्नांकित इलोक की रचना की है - यथा भटैं: प्रीढरणोत्कटोऽपि शस्त्रैंविमुक्तः परिभूतिमेति। तहन्महाज्योतिषनिस्तुषोऽपि यन्त्रेण हीनो गणकस्तथैव।।

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

मंखक—ये काश्मीरो कवि थे। इन्होंने 'श्रीकण्ठचरित' नामक महाकान्य की रचना की है जिसमें २५ सगं हैं। ये 'अलंकारसबंस्व' के रचियता रुय्यक के शिष्य तथा काश्मीर नरेश जयसिंह (समय ११२९-५० ई०) के सभा-पण्डित थे। 'श्री-कण्ठचरित' में भगवान् शंकर एवं त्रिपुरामुर के युद्ध का वर्णन है। इसमें कथानक अल्प है पर महाकान्य के नियमों का निर्वाह करने के लिए सात सगों में दोला, पुष्पावचय, जलकीडा, सन्ध्या, चन्द्रोदय, प्रसाधन, पानकेलि, कीडा एवं प्रभात का सविस्तर वर्णन है। इस महाकान्य के २५ वें सगं में तत्कालीन काश्मीरक किवयों का वर्णन है। इसनें 'मङ्किकोश' नामक एक कोश-प्रन्थ भी लिखा था जो अप्रकाशित है। इसमें काश्मीरी किवयों द्वारा न्यवहृत शन्दों का चयन है। 'श्रीकण्ठचरित' का प्रकाशन कान्यमाला से १८६७ ई० में हो चुका है। इस महाकान्य के कितपय स्थलों पर आलोचनात्मक उक्तियाँ भी प्रस्तुत की गयी हैं जिनमें मंखक की किव एवं कान्य सम्बन्धी मान्यताएँ निहित हैं। सूक्ती श्रुचावेव परे कदीनां सद्यः प्रमादस्खलितं लभन्ते। अधीत-वस्त्रे चतुरं कथं वा विभान्यते कज्जलबिन्दुपातः।। २।२९। यहाँ बताया गया है कि रमणीय कथन में दोष की उसी प्रकार प्रतीति हो जाती है जिस प्रकार धुले हुए वस्त्र में धब्वे का जान हो जाता है।

आधारग्रंथ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय।

माघ—इन्होंने 'शिशुपालवध' नामक युगप्रवर्त्तंक महाकाव्य की रचना की है। अपनी विशिष्ट शैली के कारण 'शिशुपालवध' संस्कृत महाकाव्य की 'बृहत्त्रयी' में द्वितीय मान्य स्थान का अधिकारी रहा है। इनकी विद्वत्ता, महनीयता, प्रौदता एवं उदात्त काव्यशैली के सम्बन्ध में संस्कृत ग्रन्थों में अनेक प्रकार की प्रशस्तियाँ प्राप्त होती हैं—१. नैतिच्चित्रमहं मन्ये माघमासाद्य यन्मुहुः। प्रौदतातिप्रसिद्धापि भारवेरवसी-दित ॥ हरिहर (सुभाषितावली ९४)। २. उपमा 'कालिदासस्य भारवेरथंगौरवम् । दिण्डनः पदलालित्यं माघे सन्ति त्रयो गुणाः ॥ अज्ञात । ३. विरक्तक्षचेद् दुकिकिभ्यो निवृति वाऽथ वाव्छिस । वयस्थ कथ्यते तथ्यं माघसेवां कुकव्व तत् ॥ सोमेश्वर कीर्तिकोमुदी १।१३। ४. कृतस्नप्रबोधकृत् वाणी भारवेरिव भारवेः। माघेनेव च माघेन कम्पः कस्य न जायते ॥ राजशेखर । ४. माघेन विद्यितौत्साहा न सहन्ते पदक्रमम् । स्मरन्तो भारवेरेव कवयः कपयो यथा ॥ धनपाल तिलकमंजरी २८। ६. नवसगंगते माघे नवशब्दो न विद्यते ।

माघ के जीवनचरित के सम्बन्ध में प्राचीन सामग्री प्राप्त नहीं होती। स्वयं किन ने 'शिशुपालवध' के अन्त में अपने बंश का वर्णन पाँच श्लोकों में किया है; जिसके अनुसार इनके पितामह का नाम सुप्रभदेव था, और वे श्री वर्मल नामक किसी राजा के प्रधान मन्त्री थे। सुप्रभदेव के पुत्र का नाम दक्तक था; जो अत्यन्त गृणवान थे, और इन्हीं दक्तक के पुत्र माघ हुए जिन्होंने 'शिशुपालवध' नामक महाकाव्य की रचना की। सर्वाधिकारी सुकृताधिकारः श्रीवर्मलाख्यस्य बभूव राजः। असक्तहष्टिविरजाः सदैव देवोऽपरः

सुप्रभदेवनामा ॥१॥ कालेभितं तथ्यमुदर्कपथ्यं तथागतस्येव जनः मचेताः । विनानुरोधात् स्वितिच्छर्येव महीपनीर्यस्य वचश्चकार ॥२॥ तस्याभवछत्रक इत्युदातः क्षमी मृदुर्धमेपरस्तन्तुतः । यं वीक्ष्यवियासमजात्रजत्रावैची गुणग्राहिजनैः प्रताये ॥३॥ सर्वेण सर्वाश्रय इत्यनिन्द्यमानन्दभाजा जनितं जनेन । यश्च द्वितीयं स्वयमद्वितीयो मुख्यः सतां गौणमवापनाम ॥४॥ श्रीशब्दरस्यकृतसर्यसमाप्तिलक्षम लक्ष्मीपतेश्चरितकीर्तनमात्र चार । तस्यात्मजः सुकविकीतिदुरान्यादः काव्यं व्यथन्त शिशुपालवधाभिधानम् ॥ ४ ॥

माघ का जत्म गुजरात राज्य के भीनमाल नामक स्थान में हुआ था। 'शिशु-पालवध' की कित्यय प्राचान प्रतियों में इसका उल्लेख प्राप्त होता है—''इतिश्री-भिन्नमालवास्तव्यवनकसूनोमंहावयाकरणस्य माघस्य कृती शिशुपालवधे महाकाव्ये" । विद्वानों का अनुमान है कि यही भिन्नमाल या भीनमाल कालान्तर में श्रीमाल हो गया था। प्रभाचन्द्र रचित 'प्रभावकरचित' में माघ श्रीमाल निवासी कहे गये है। प्रभाचन्द्र ने श्रीमाल के राजा का नाम वर्मलात एवं मन्त्री का नाम सुप्रभदेव लिखा है। यह स्थान अभी भी राजस्थान में श्रीमाली नगर के नाम से विख्यात है, तथा गुजरात की सीमा के अत्यन्त निकट है। माघ ने जिस रैवतक पर्वत का वर्णन किया है वह राजस्थान में ही है। इन सारे प्रमाणों के आधार पर विद्वानों ने इन्हें राजस्थानो श्रीमाली ब्राह्मण कहा है। अस्ति गुर्जरदेशोऽन्यराज्जराजन्यदुर्जरः। तत्र श्रीमालमित्यस्ति पुरं मुखमिव क्षतेः॥ तत्रास्ति हास्तिकाश्वीयापहस्तिनरियुवज्ञः । नृपः श्रीवमंलानाख्यः श्रुममंभिदक्षमः। तस्य सुप्रगदेवोऽस्ति मन्त्री मितत्याः किल ॥ प्रभाकरचरित । १४।४-१०

माघ के स्थितिकार के सम्बन्ध में भी विद्वानों में मतभेद है; फलतः इनका समय सातवीं शताब्दी से ग्यारहवीं शताब्दी के बीच माना जाता रहा है। राजस्यान के बसन्तपुर नामक स्थान में राजा वर्मलात का एक शिलालेख प्राप्त हुआ है, जिसका समय ६२५ ई० है। यह समय माघ के पितामह का है। यदि इममें पचास वर्ष जोड़ दिया जाय तो माघ का समय ६७५ ई० के निकट माना जा सकता है। 'शिशुपालवध' के द्वितीय सगं में एक श्लोक प्राप्त होता है, जिससे माघ के काल—निर्धारण में बड़ी सहायता मिलती है। अनुत्सूत्रपदन्यासा सद्वृत्तिः सिन्नबन्धना। शब्दविद्येव नो भाति राजनीतिरपस्पशा॥ २।११४। यहाँ किव ने राजनीति की विशेषता बताते समय उद्धव के कथन में राजनीति एवं शब्दविद्या दोनों का प्रयोग एक साथ श्लिष्ट उपमा के रूप में किया है। इसमें काशिकावृत्ति (६५० ई०) तथा उस पर जिनेन्द्रबुद्धि रचिन न्यासम्प्रस्थ (७०० ई०) का संकेत है। इससे यह सिद्ध होता है कि 'शिशुपालवध' की रचना ७०० ई० के बाद हुई है। सोमदेव कृत 'यशस्तिलकचम्पू' (९५९ ई०) में माघ का उल्लेख प्राप्त होता है, तथा 'ध्वन्यालाक' में 'शिशुपालवध' के दो शत्रक उद्गृत है। (३।५२,५।२६)। 'शिशुपालवध' पर भारवि एवं भिट्ट दोनों का प्रभाव लिन्त होता है। अतः इस दृष्टि से इनका समय सप्तम शताबदी का उत्तराई जान पड़ता है।

माद्यकृत एकमात्र ग्रन्थ 'शिशुपालवध' है जिसमें श्रीकृष्ण द्वारा शिशुपाठ के वध की कथा २० सर्गों में कही गयी है। इस महाकाव्य की कथावस्तु का आधार

\*\*\*\*\*

महाभारतीय कथा है, जिसे महाकिव ने अपनी प्रतिभा के द्वारा विशद रूप दिया है िविशेष विवरण के लिए दे० शिश्पालवध । माघ का व्यक्तित्व पण्डित कवि का है । इनका आविभीव संस्कृत महाकाव्य की उस परम्परा में हुआ था जिसमें शास्त्र, काव्य एवं अलंकृत काव्य की रचना हुई थी। इस युग में पाण्डित्य-रहित कवित्व को कम महत्त्व प्राप्त होता था; फलत. माघ ने स्थान-स्थान पर अपने अपूर्व पाण्डित्य का परिचय दिया। ये महावैयाकरण, दार्शनिक, राजनीतिशास्त्र-विशारद एवं नीति-शास्त्री भी थे। 'शिशुपालवध' के द्वितीय सर्ग में उद्धव, श्रीकृष्ण एवं बलराम के संवाद के माध्यम से अनेक राजनोतिक गृत्थियाँ सूलझाई गयी हैं तथा राज्यशास्त्र के सिद्धान्तों का भी प्रतिपादन किया गया है। राजनीतिशास्त्रानुसार राजा के बारह भेदों का वर्णन, सात राज्यांगों तथा शत्रुपक्ष के अठारह तीर्थी का वर्णन इनके प्रगाढ़ अनुशीलन का परिणाम है। सम्राट्के गुणों का वर्णन करते हुए कवि कहता है कि 'वृद्धि ही जिसका शास्त्र है, स्वामी, अमात्य आदि प्रकृतियाँ ही जिसके अङ्ग हैं, मन्त्री ही जिसका दुर्भेंद्य कवच है, गुष्तचर ही जिसके नेत्र हैं और दूत ही जिसका मुख है, ऐसा पृथ्वी-पति विरला ही देखने को मिलना है।' बृद्धिशास्त्रः प्रकृत्यंगो घनसंहतिकब्वूकः। चारे क्षणो दूतमुखः पुरुषः कोऽपि पाथिवः ॥ माघ का पाण्डित्य सर्वगामी है और वे वेद, वेदान्त, सांख्य, बौद्ध प्रभृति दर्शनों के प्रकाण्ड पण्डित ज्ञात होते हैं। प्रात:काल के समय अग्निहोत्र का वर्णन, हवनकर्म में आवश्यक सामधेनी ऋचाओं का उल्लेख तथा वैदिक स्वरों का ज्ञान इनके वैदिक साहित्य-विषयक ज्ञान का परिचायक है [ 'शिज्ञपालवध' ११।४१ ]। स्वर-भेद के कारण उपस्थित होने वाले अर्थ-भेद का भी विवरण इन्होंने दिया है —संशयाय दधतोः सम्पतां दूरभिन्नफलयोः क्रियां प्रति । शब्दशासनविदः समा-सयोविग्रहं व्यवससुः स्वरेण ते ॥ १४।२४ । शब्दितामनपशब्दमुच्चकैर्वावयलक्षणिवदोऽन् वाच्यया । याज्यया यजनर्कामणोऽत्यजन् द्रव्यजातमपदिश्य देवताम् ॥ १४।२० । प्रथम सर्ग में नारदक्त श्रीकृष्ण की स्तृति में सांख्य-दर्शन के अनेक तत्त्वों का विवेचन है। उदासितारं निगृहीतमानसैगृंहीतमध्यात्महशा कथळ्चन । बहिर्विकारं प्रकृतेः पृथग्विदुः पुरातनं त्वां पुरुषं पुराविद: ॥ १।३३ तस्य साख्यं पुरुषेण तृल्यतां बिभ्रतः स्वयमव-कुवंतः कियाः । कतृंता तद्दपलम्भतोऽभवद् वृत्तिभाजि करणे यथत्विजि ॥ १४।४९ । योग-शास्त्र के भी कई परिभाषिक शब्दों का वर्णन माघ ने किया है--चित्त-परिकर्म, सबीज-योग, सत्त्वपृष्ठवान्यताष्ट्याति । मैत्र्यादिचित्तपरिकर्मविदो विधाय क्लेशप्रहाणिमह लब्ध सबीजयोगः।। स्याति च सत्त्वपुरुषाऽन्यत्याधिगम्य वाच्छन्ति तामपि समाधिभृतो निरोद्धम् ४।४५ बौद्ध-दर्शन के सूक्ष्म भेदों का भी इन्हें ज्ञान था-सर्वकार्यशरीरेषू मुक्त्वाङ्गस्कन्धपंचकम् । सीगतानामिवात्मान्यो नास्ति मन्त्रो महीभृताम् ॥ २।२८ । इसमें एक ही ब्लोक के अन्तर्गत राजनीति एवं बौद्ध-दर्शन के मूल सिद्धान्तों का विवेचन है। बौद्धीं ने पौच स्कन्धों--- रूप, वेदना, विज्ञान, संज्ञा तथा संस्कार--- के समृह को आत्मा कहा है उसी प्रकार राजाओं के लिए भी अंगपंचक—सहाय, साधनीपाय, देशकाल-विभाग, विपत्ति, प्रतिकार एवं सिद्धि--महामन्त्र माने गए हैं। इन शास्त्रों के अतिरिक्त

नाट्यशास्त्र, व्याकरण, संगीतशास्त्र तथा अलंकारशास्त्र, कामशास्त्र एवं अश्वविद्या के भी परिक्रीलन का परिचय महाकवि माघ ने यत्र-तत्र दिया है।

महाकवि माघ अलंकृत शैली के कवि हैं। इनका प्रत्येक वर्णन, प्रत्येक भाव, अलंकृत भाषा में ही अभिव्यक्त किया गया है। इनका काव्य कठिनता के लिए प्रसिद्ध है, और किव ने कहीं-कहीं चित्रालंकार का प्रयोग कर इसे जानबूझ कर किठन बना दिया है। राजराजीकरोजाजेरजिरेऽजोऽजरोऽरजाः। रेजारिजूरजोर्जाजी रराजजुँरजजँरः॥ १९।१०२ ॥ जहाँ तक महाकाव्य की इतिवृत्तात्मकता एवं महाकाव्यात्मक गरिमा का प्रक्रन है, 'शिशुपालवध' सफल नहीं कहा जा सकता। माघ का ध्यान इति-बृत-निर्वाहकता की ओर नहीं है। इस दृष्टि से भारवि अवश्य ही माघ से अच्छे हैं। माघ की कथावस्तु महाकाव्य के लिए अत्यन्त अनुपयुक्त है। इन्होंने विविध प्रकार के वर्णनों के द्वारा अल्प कथा को विस्तृत महाकाव्य का रूप दिया है। महाकाव्य के लिए प्रासिङ्गिक वर्णनों का सन्तुलन एवं मूल कथा के साथ उनका सम्बन्ध होना चाहिए। 'शिश्पालवध' की कथावस्तु में चतुर्थंसे लेकर त्रयोदश सगं तक का वर्णन अप्रासंगिक-सा लगता है। मुलकया प्रथम, द्वितीय, चतुर्दश एवं बीसमें सगे तक ही सीमित रहती है। कवि ने अप्रासंगिक गीण वर्णनों पर अधिक ध्यान देकर पुस्तक की कलेवरबृद्धि की है। निष्पक्ष आलोचक की निगाह से देखने पर, माघ में यह बहुत बड़ा दोष दिखाई देता है, और शिशुपालवध के वीररसपूर्ण इतिवृत्त में अप्रासंगिक शृङ्गार लीलाओं का पूरे ६ सर्ग में विस्तार से वर्णन ऐसा लगता है, जैसे किसी पुरानी सूती रजाई के बीचो-बीच बड़ी-सी रेशम की बढ़िया थिकली लगादी है। माघ का गृङ्गार प्रबन्ध-प्रकृति का न होकर मुक्तक-प्रकृति का अधिक है, जिसे जबदंस्ती प्रबन्ध-काव्य में 'फिट इन' कर दिया गया है। इस थिकली ने रजाई की सुन्दरता तो बढ़ा दी है, पर स्वयं की सुन्दरता कम कर दी है। माघ निश्चित रूप से एक सफल मुक्तक कवि (अमरुक की तरह) हो सकते थे। भारवि के इतिवृत्त में अप्सराओं की वनविहारादि शृङ्कार चेष्टाएँ फिर भी ठीक बैठ जाती हैं। पर राजसूर यज्ञ में सम्मिलित होने वाले यद्ओं की केवल पड़ाव की रात (रैवतक पर्वत पर का पड़ाव अधिक से अधिक दो-तीन दिन रहा होगा) में की गई ऐसी विलासपूर्ण चेष्टाएँ काव्य की कथा में कहाँ तक खप सकती हैं। संस्कृत-कवि-दर्शन पु० १७७-७८ ॥ प्रथम संस्करण ।

शिशुपालवध का अंगीरस वीर है, और अन्य रस-विशेषतः श्रृङ्कार-अंगरस है। पर पानगोधी, जलविहार, रितविलास आदि की बहुलता देख कर लगता है कि अंगरस ने अंगीरस को धरदबोचा है। फिर भी किसी भी रस की व्यव्जना में माघ की कुशल लेखनी उसका चित्र उपस्थित कर देती है। वीररस का उदाहरण लीजिए—आयन्तीनामविरतरयं राजकानीकिनामित्थं सेन्यैः सममलघुभिः श्रीपतेर्ह्यममिद्भः। आसीदोघें मुंहुरिव महद्वारिधेरापगानां दोलायुद्धं कृतगुरुतरध्वानमोद्धत्यभाजाम्॥ १८।८० ''एक दूसरे की ओर बड़ी तेजी से बढ़ती हुई, शत्रु राजाओं की उद्धत सेनाओं का

श्रीकृष्ण की प्रबल तरङ्ग वाली सेना से, बड़े जोर का शब्द करते हुए दोलायुद्ध (जय पराजय की अनिश्चितना वाला गम्भार युद्ध ) हुआ, जैसे तेजी से आती हुई नदी की, गम्भीर तरङ्गों वाले समुद्र की प्रवाह की टक्कर से, टक्कर की होने पर धीरध्विन का संघात पाया जाता है।" अन्गत्र भी किव ने वीररस के अनेक सुन्दर चित्र प्रस्तुत किये हैं। माघ मूलतः श्रुङ्गार रस के किव हैं और इनका मन वीररस की अपेक्षा श्रुङ्गार रस के वर्णन में ही अधिक रमता है। एक श्रुङ्गार का चित्र देखिए —चिररितपरिखेदप्राप्तिनद्वासुखानां चरममि शियत्वा पूर्वमेवप्रबुद्धाः। अपरिचलितगात्राः कुवंते न प्रियाणार्माशिषलभुजचकाश्लेदभेदं तष्ठ्यः॥ ११।१३। प्रातःकाल होने पर रात्रि-केलि के कारण थक कर सुख की नींद सोने पर दम्पितयों में से पहले नायिकाएँ जाग जाती हैं पर प्रिय की नींद टूटने के भय से वे अपने शरीर को इधर-उधर नहीं हिलाती। सम्भवतः वे स्वयं भी आलिगनजन्य सुख से वंचित नहीं होना चाहर्ती।

माघ का प्रकृति-चित्रण कृत्रिम एवं अलंकार के भार से बोझिल है। इन्होंने चतुर्थं एवं षष्ठ सगं के प्रकृति-वर्णन को यमकालंकार से भर दिया है, फलतः प्रकृति का स्वाभाविक रूप नष्ट हो गया है। इसी प्रकार नवम सर्ग के सूर्यास्त-वर्णन एवं एकादश सर्ग के प्रभात वर्णन में अपस्तृत विधान का प्राधान्य होने के कारण प्रकृति का रूप अलंकृत एवं दूरारूढ़ कल्पना से पूर्ण है। इन्होने मुख्यतः उद्दीपन के रूप में ही प्रकृति-वर्णन किया है, पर कहीं कहीं विशेषतः द्वादश सर्ग में-प्रामीणों, खेतों तथा गायों के चित्र उपस्थित कर प्रकृति के स्वाभाविक रूप को सुरक्षित रखा गया है। इनके अप्रस्तृत विधान में श्रृङ्गारिकता एवं पांडित्य की झलक मिलती है, तथा मानवोचित प्रुङ्गारी चेष्टाओं का प्रकृति पर आरोप किया गया है। यमक---क-नवपलाशपलाशवनं पुरः स्फुटपरागपरागतपङ्काजम् । मृदुलतान्तलतान्तमलोकयन् स सुर्गि सुर्गि सुमनोभरै: ॥ ६।२ ख-उदयशिलरिष्युङ्गप्रांगणेष्वेषरिंगन् सकमल-मुखहासं वीक्षितः पद्मनीभिः । विततमृदुकराग्रः शब्दयन्त्यावयोभिः, परिपतित दिवोऽङ्के हेलया बालसूर्यः ।। 'आंगन के समान उदयाचल की चोटी पर यह सूर्यं शिशु की भांति रेंगता है। जिस प्रकार दासियां प्रसन्न मुख होकर आँगन में रेंगते हुए बच्चे की देखती हैं, उसी प्रकार कमलिनियाँ कमलों को विकसित कर के सूर्य का निरीक्षण करती हैं। जैसे शिशु माता के पुकारने पर अपने हाथों को फैलाकर उसकी गोद में चला जाता है, उसी प्रकार चिडियों के चहचहाने पर प्रातःकालीन सूर्य भी किरणों का प्रसार करके आकाश की गोद में जा पड़ता है।" माघ की कविता पदलालित्य के लिए विख्यात है। कहीं-कहीं तो इनमें ऐसे उदाहरण मिलते हैं, जो कालिदास में भी दुर्लभ हैं। ऐसे छन्दों में शब्दालंकारों की भी छटा दिलाई पड़ती है। मधूरया मध्बोधितमाधवोमधुसमृद्धिसमेधितमेधया । मधुकराङ्गनया मुहुक्न्मदध्वनिभृता निभृता-क्षरभुज्जगे ॥ ६।२०। माघ में वर्णन सौन्दर्य एवं चमत्कार-विधान चरम सीमा पर दिखाई पड़ता है। किव ने तीस पद्यों में द्वारिकापूरी का चमत्कारपूर्ण वर्णन

किया है। इसी प्रकार प्रथम सर्ग में नारद का आकाश से अवतरण भी वर्णनकला की चारुता का परिचायक है।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास—कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—आ० बलदेव उपाध्याय। ३. संस्कृत सुकवि-समीक्षा— आ० बलदेव उपाध्याय। ४. संस्कृत काव्यव्याय। ४. संस्कृत-कि महाकवि और काव्य—डॉ० रामजी उपाध्याय। ६. संस्कृत काव्यकरण—डॉ० हरिदत्त शास्त्री। ७. महाकवि माघ—डॉ० मनमोहनलाल जगन्नाथ शर्मा। द. संस्कृत साहित्य का संक्षित्त इतिहास—गैरोला। ९. शिशुपालवध—संस्कृत हिन्दी टीका, चौखम्बा प्रकाशन।

माण्ड्रक्य उपनिषद्—यह अल्पाकार उपनिषद् है जिसमें कुल १२ खण्ड या वावय है। इसका सम्पूर्ण अंश गद्मात्मक है, जिन्हें मन्त्र भी कहा जाता है। इस उपनिषद् में ऊँकार की मामिक व्याख्या की गयी है। ओंकार में तीन मात्रायें हैं, तथा चतुर्थ अंश 'अ' मात्र होता है। इसके अनुरूप हा चैतन्य की चार अवस्थायें हैं—जागारत, स्वप्न, सुपृष्ति एवं अव्यवहार्य दशा। इन्हीं का आधिपत्य धारण कर आत्मा भी चार प्रकार का है—वेंब्वानर, तैजस, प्राज्ञ तथा प्रपंचोपशमरूपी शिव। इसमें भूत, भविष्य, वर्त्तमान तीनों कालों से अतीत सभी भाव ऊँकार स्वरूप बताये गए है। इसका सम्बन्ध 'अथवंवेद' से है। इसमें यह बतलाया गया है कि 'ऊँ' ही आत्मा या परमात्मा है—'ओकार आत्मैव' १२। इस पर शंकराचार्य के दादागुरु गोडपादाचार्य ने 'माण्ड्वयकारिका' नामक भाष्य लिखा है।

मातृचेप्य-ये महायानी बौद्धकिव है। इनके जीवन के सम्बन्ध में किसी प्रकार की जानकारी प्राप्त नहीं होती। ये महाराजा किनष्क के समकालीन थे, और इन्होंने बौद्धधमें के मान्य सिद्धान्तों का विवरण उनके दरबार में भेजा था। इनके ८५ पद्यों का यह विवरण इस समय 'किनकलेख' के नाम में तिब्बती भाषा में प्राप्त होता है। इसमें किव ने मुख्यतः बुद्ध के आदेशानुसार जीवन व्यतीत करने की शिक्षा दी है। इनके अन्य दो ग्रन्थ है—'चार सो पद्यों का स्तुतिकाव्य' तथा 'अध्यधंशतक'। प्रथम ग्रन्थ का अनुवाद तिब्बती भाषा में सुरक्षित हैं; जिसका संस्कृत नाम है—'वर्णाहं वर्ण स्तोत्र' (पूजनीय की स्तुति) इसमें तथागत की स्तुति बारह परिच्छेदों में की गयी हैं। सम्पूर्ण ग्रन्थ अनुष्दुप् छन्द में रिचत है। द्वितीय ग्रन्थ 'अध्यधंशतक' में १५० अनुष्दुप् छन्दों में बुद्धदेव की प्रार्थना की गयी हैं। किव ने इसे १३ विभागों में विभक्त किया हैं। इनके काव्य की भाषा सरल, सरस एवं अकृत्रिम है तथा शैली प्रभावोत्पादक एवं हृदयग्राहों। अव्यापारितसाधुस्त्वं त्वमकारणवत्सलः। असंस्तुतसबक्च स्वं त्वमसम्बन्ध-बान्धवः।।११।। इस इलोक में तथागत की अपूर्वता प्रदिशत की गयी है।

माध्यन्दिनि ये संस्कृत के प्राक्षाणिन वैयाकरण हैं जिनका समय (पं० युधिष्ठिरमीमांसक के अनुसार ) ३००० वि० पू० है। 'काशिका' की उद्धृत एक कारिका से ज्ञात होता है कि माध्यन्दिनि ने एक व्याकरणशास्त्र का प्रवर्त्तन किया था। (काशिका, ९।१।१४) इनके पिता का नाम मध्यन्दिन था—मध्यन्दिनस्यापत्यं

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

माध्यन्दिनिराचार्यः । पदमञ्जरी भाग २ पृ० ७३९ । इनके नाम से दो ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं—'शुक्लयजुःपदपाठ' तथा 'माध्यन्दिनशिक्षा' । कात्यायन कृत 'शुक्लयजुः प्राति-शास्य' में 'माध्यन्दिनिसंहिता' के अध्येता माध्यन्दिनों का एक मत उद्धृत है । ( ८। ३४ ) 'वायुपुराण' माध्यन्दिनि को याज्ञवल्क्य का साक्षात् शिष्य कहा गया है ( ६१। २४,२५ ) 'माध्यन्दिन–शिक्षा' में स्वर तथा उच्चारण सम्बन्धी नियमों का निरूपण है । इसके दो रूप हैं —लघु एवं बृहत् ।

आधारग्रन्थ — १. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १ — पं० युधिष्टिर मीमांसक । २. वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १ — पं० भगवद्ता ।

माध्ययित्सन आयुर्वेद का प्रसिद्ध ग्रन्थ । इस ग्रन्थ के रचियता का नाम माधव है । इनका समय सातवीं शताब्दी के आसपास है । 'माधवित्तान' आधुनिक युग में निदान का अत्यन्त लोकप्रिय ग्रन्थ माना जाता है—निदाने माधवः श्रेष्ठः । ग्रन्थकत्तां माधव ने इसका नाम 'रोगविनिश्चय' रखा था पर कालान्तर में यह—'माधविन्दान' के ही नाम से विख्यात हुआ । ग्रन्थकार ने इसके प्रारम्भ में बताया है कि अनेक शास्त्रों के ज्ञान से रहित व्यक्तियों के लिए इस ग्रन्थ की रचना की गयी है—नानातन्त्रविहीनानां भिषजामल्पमेधसाम् । सुखं विज्ञातुमातङ्कमयमेव भविष्यति ॥ निदान ३ । माधव के पिता का नाम इन्दु है । कविराज गणनाथमेन जी ने इन्हें बंगाली कहा है । 'माधविन्दान' की दो प्रसिद्ध टीकाणं हैं—श्रीविजयरक्षित एवं उनके शिष्य श्रीकण्ठ-कृत मधु शिटीका तथा श्रीवाचस्पित वैद्य कृत आतंकदर्णण टीका । इसके तीन हिन्दी अनुवाद प्राप्त होते हैं— (१) माधविन्दान—मधुकोप संस्कृत एवं विद्योतिनी हिन्दी टीका—श्रीमुदर्शन शास्त्री, (२) मनोरमा हिन्दी व्याख्या, (३) सर्वागसुन्दरी हिन्दी टीका।

अ।धारग्रन्थ-- आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-श्री अत्रिदेध विद्यालंकार ।

माध्यमत — वैष्णवमत का एक सम्प्रदाय जिसके प्रवर्तक आनन्दतीथं या मध्वाचार्य है। इस सम्प्रदाय को ब्रह्मसम्प्रदाय एवं इसके सिद्धान्त को द्वैतवाद कहा जाता
है। मध्य वर्ध का जन्म दक्षिण भारत में 'उडुपी' नामक प्रसिद्ध स्थान के निकट १९९९ ई० में हुआ था। उन्होंने ३७ ग्रन्थों की रचना की है, जिनमें १४ प्रमुख हैं— 'ब्रह्मसूक्षात ', 'अनुव्याख्यान', 'ऐतरेय', 'छान्दोग्य', 'केन', 'कठ', 'बृहदारण्यक' आदि
उपनिपदों का भाष्य, 'गीताआष्य', 'भागवत—तात्पर्यं-निर्णय', 'महाभारततात्पर्यं-निर्णय',
'विष्णुतत्त्वनिर्णय', 'प्रपंचिमध्यात्वनिर्णय', 'गीतातात्पर्यनिर्णय' तथा 'तन्त्रसारसंग्रह'।
मध्वाचार्य का प्रामाणिक जीवनवृत्त नारायण पण्डित ने 'मध्वविजय' तथा 'मणिमव्जरी'
नामक ग्रन्थों में प्रस्तुत किया है। वे अद्वैतवाद के विरोधी तथा द्वैतवाद के समर्थक हैं। कहा जाता है कि यह मन सर्वप्रथम वायु को प्राप्त हुआ था। उनसे हमुमान् ने ग्रहण किया और हनुमान से भीम ने। तदनन्तर इसे आनन्द तीर्थ ने ग्रहण किया। समस्त वे णवदर्शनों की भात इस सम्प्रदाय में भी भक्ति को प्राधान्य देकर उमे ही
मुक्ति का साधन माना गया है, और ईश्वर, जीव तथा जगत् तीनों की सत्यता स्वीकार की गयी है। परमात्मा—माध्वमत में साक्षात् विष्णु ही परमात्मा हैं, जिनमें अनन्त गुणों का समावेश हैं। विष्णु ही उत्पत्ति, संहार, नियमन, ज्ञान. आवरण, बन्ध तथा मोक्ष के कर्ता हैं, और वे ही भगवान् भी हैं। वे सर्वज्ञ हैं तथा जड़ प्रकृति और चेतन जीव से सदा विलक्षण भी। विष्णु परम तत्त्व हैं। वे शरीरी होकर भी नित्य एवं सर्वतन्त्र तथा एक होते हुए भी नानारूपधारी हैं। परमात्मा की शक्ति लक्ष्मी हैं। वे परमात्मा के अधीन रहती हैं तथा उनसे भिन्न भी हैं। परमात्मा के सदश वे नित्यमुक्ता तथा नाना प्रकार का हप धारण करनेवाली हैं। वे भगवान् की भार्या हैं, तथा भगवान् से गुण में न्यून हैं। भगवान् की भौति लक्ष्मी भी नित्यमुक्ता हैं, तथा दिव्य विग्रहधारी होने के कारण अक्षरा हैं।

जीव — जीव भगवान् के अनुचर तथा अल्पज्ञान एवं अल्पशक्ति से युक्त हैं। वे विष्णु के अधीन होकर ही सभी कार्य सम्पादित करते हैं। जीव अज्ञान, मोह तथा अनेक प्रकार के दोष से युक्त है, और वे संसारशील हैं। उनके तीन प्रकार हैं, — मुक्तियोग्य, नित्यसंसारी तथा तमोयोग। मुक्तियोग्य जीवों के अन्तर्गत देव, ऋषि, पितृ, चक्रवर्ती तथा उत्तम रूप मनुष्य आते हैं, और वे मुक्ति प्राप्त करने के अधिकारी होते हैं। नित्य संसारी जीव सदैव सुख-दु:ख से युक्त एवं अपने कर्मानुसार स्वगं, नरक या भूलोक में विचरण कर ऊंच-नीच गित प्राप्त करते हैं। वे मध्यम मनुष्य की श्रेणी में आते हैं। तमोयोग व्यक्ति को कभी मुक्ति नहीं प्राप्त होती। इस श्रेणी में दैत्य, राक्षस एवं अधम श्रेणी के मनुष्य आते हैं।

जगत्—इस मत में जगत् को सत्य माना गया है। भगवान् के द्वारा निमित जगत् असत्य नहीं हो सकता। माध्वमत में दास्तिविक सुख की अनुभूति को मुक्ति कहा जाता है। इस स्थिति में दुःख के क्षय के साथ-ही-साथ परमानन्द का उदय होता है। मोक्ष चार प्रकार का होता है—कमं, क्षय, उत्कान्ति, अचिरादि मागं तथा भोग। भोग के भी चार प्रकार होते हैं— सालोक्य, सामीप्य, सारूप्य तथा सायुज्य। इनमें सायुज्य मुक्ति सर्वश्रेष्ठ होती हैं: क्योंकि इस स्थिति में भक्त भगवान् में प्रवेश कर उनके शरीर से ही आनन्द प्राप्त करता है। अमला या मलरहित भिक्त ही माध्वमत के अनुसार मुक्ति का सर्वश्रेष्ठ साधन है। हैतुकी भिक्त या किसी कारणविशेष से की गई भिक्ति निकृष्ट होती है, एवं अहैतुकी भिक्त को सर्वश्रेष्ठ माना गया है।

माध्वमत अहैतवाद की प्रतिक्रिया के रूप में हैतवाद की स्थापना करता है। इसके अनुसार एकमात्र ब्रह्म ही सत नहीं है। इसमें पाँच नित्य भेदों की स्थापना की गयी है—ईश्वर का जीव से नित्यभेद, ईश्वर का जड़ पदार्थ से नित्यभेद, एक जीव का अन्य जीव के साथ नित्यभेद, एक जड़ पदार्थ का दूसरे जड़ पदार्थ के साथ नित्यभेद। माध्वमत में प्रमाण तीन माने गए हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान एवं शब्द, तथा इन्हों के आधार पर समग्र प्रमेथों की सिद्धि मानी गयी है।

आधारग्रन्थ—१. भागवत सम्प्रदाय —पं० बलदेव उपाध्याय । २. भारतीयदर्शन— पं० बलदेव उपाध्याय । \*\*\*\*\*

मालती माधव-'मालती-माधव' महाकवि भवभूति कृत दस अंकों का प्रकरण है। यह महाकवि की दितीय नाट्य रचना है। इस नाटक का प्रधान रस श्रुङ्गार है तथा मालती एवं माधव नामक नायिका एवं नायक की प्रणय-कथा वर्णित है। इसकी कथावस्तू कल्पित है। नाटक के प्रथम अंक में मदनोत्सव का आयोगन कर मालती तथा माधव को परस्पर आकृष्ट किया गया है। प्राचीन काल में भूरिवनु एवं देवरात नामक दो ब्राह्मण विद्यार्थियों में गाढी मित्रता थी। दानों ने निश्चय किया था कि यदि एक को पत्र एवं दूसरे को पुत्री उत्पन्न हुई तो वे दोनों का वैवाहिक सम्बन्ध स्थापित कर देंगे । उनके इस निश्चय को बौद्ध संन्यासिनी योगिनी कामन्दकी एवं उसकी शिष्या सीदामिनी जानती थीं। कालान्तर में दोनों हो मित्र मन्त्रि-पद पर अधि-ष्ठित हुए। भूरिवसु पद्मावती के अधीश्वर के मन्त्रि हुए एवं देवरात विदर्भ-नरेश के मन्त्री नियुक्त किये गए। संयोगवश देवरात को पुत्र उत्पन्न हुआ एवं भूरिवसु को कन्या हुई, जिनका नाम क्रमशः माधव एवं मालती हुआ। जब दोनों बड़े होकर विद्या एवं कला में प्रवीण हुए तो देवरात ने अपने पुत्र माधव को न्यायशास्त्र के अध्ययन के लिए पद्मावती भेजा, और भूरिवसू को अपने पूर्व निश्चय का स्मरण दिलाया। इसी बीच पद्मावती-नरेश के एक नर्म सचीव ने राजा से कहकर मालती का विवाह अपने पुत्र से करना चाहा। भूरिवस् अत्यन्त संकोच में पडकर किकर्राव्यविमृद् हो गया। उधर मित्र का पूर्व निश्चय वचन एवं इधर राजा का आदेश था। अन्ततः उसने श्लिष्ट शब्दों का प्रयोग कर बचन-चातुरी के द्वारा राजा के प्रस्ताव को स्वीकारकर लिया । कामन्दकी को इन सारी बातों का पता चला और उसने दोनों को आकृष्ट करने की योजना बनाई। उसने माधव से कहा कि वह भूरिवसु के भवन के पास से नित्य प्रति होकर जाया करे। माधव ने ऐसा ही किया और मालती उस पर अनुरक्त हो गयी। इन सारी बातों की सूचना किव ने कामन्दकी एवं उसकी शिष्या अवलोकिता के वात्तीलाप में दी है। दोनों के वार्त्तालाप में माधव के मित्र मकरन्द एवं नन्दन की बहिन तथा मालती की सखी मदयन्तिका के विबाह की भी चर्चा की गयी है। मदनोद्यान में मालती तथा माधव का मिलन होता है और उसके चले जाने पर माधव अपने मित्र मकरन्द से अपनी विरहावस्था का वर्णन करता है।

दितीय अंक में पद्मावती-नरेश के मन्त्री भूरिवसु अपनी पुत्री मालती का विवाह नन्दन के साथ करने को प्रस्तुत होते हैं; पर कामन्दकी मालती को गुप्तरूप से, माधव के साथ विवाह करने के लिए तैयार कर लेती है। तृतीय अक्ट्रु में कामन्दकी द्वारा मालती एवं माधव को मिलाने की योजना बना ली जाती है। वे शिव-मन्दिर के निकटवर्त्ती अशोक कुंज में मिलेंगे। माधव पहले से ही वहाँ छिपा रहता है और लवंगिका मालती को लेकर आती है, पर दोनों के मिलन होने के पूर्व पिजरे से एक शेर के निकल भागने से भगदड़ मच जाती है, और मकरन्द शेर को मार डालता है। इस घटना के द्वारा माधव एवं मकरन्द दोनों ही घायल होकर बेहोश हो जाते हैं। चतुर्यं अंक में मालती एवं मदयन्तिका के प्रयत्न से दोनों मित्र होश में लाये जाते हैं। संज्ञा

प्राप्त करने पर मकरन्द मालती की सखी मदयन्तिका को देखकर उसके प्रति अनुरक्त हो जाता है। इसी अंक के विष्कम्भक के द्वारा यह सूचना दी गयी है कि मालती का विवाह पद्मानेती-नरेश के सास्टेनन्दन के साथ निश्चित हो गया है।

पंचम अंक में कापालिक आघोरघण्ट द्वारा मालती कराला देवी को बिल देने के लिए लाई जाती है। उसकी चिल्लाहट सुनकर पास के इमशान से माधव आकर अघोर-घण्ट को मार कर मालती की रक्षा करता है। छठे अंक के विष्कम्भक में कपालक्ण्डला अपने गुरु अघोरघंट का बदला लेने की घोषणा करती है। इसी समय उसके पक्ष थे लोग विवाह के अवसर पर खोई हुई मालती को खोजने के लिए आकर कराला देवी के मन्दिर को घेर लेते हैं। मालती को वहाँ पाकर नन्दन के साथ उसके विवाह की तैयारी की जाती है। इसी बीच कामन्दकी की चतुरता मे मकरन्द के साथ नन्दन का विवाह सम्पन्न हो जाता है और मालती एवं माधव का गन्धवं-विवाह, शिव मन्दिर में कामन्दकी द्वारा ही करा दिसा जाता है । सप्तम अंक में सुहागरात के समय दूलहिन बना हुआ। मकरन्द नन्दन को पीटना है और नन्दन उसे गालियाँ देना हुआ निकल जाता है। इसी बीच अपना पाभी को समझाने बुझाने के लिए नन्दन की बहिन मदयन्तिका आती है और माराती-वेशधारी मकरस्य को देखकर आक्चर्य चिकत होकर प्रसन्न हो जाती है। अष्टम अंक में मारुती एवं माध्य को उद्यान में मदयन्तिका तथा मकरन्द की प्रतिक्षा करते हुए दिखाया गया है। उसी समय कलहंस द्वारा सूचना मिलती है कि मदयन्तिका को भगाने के अपराध में मकरन्द को पकड़ लिया गया है । माध**व** मालती को अकेली छोडकर अपने मित्र मकरन्द की रक्षा के लिए चल पडता है और अवसर पाकर कपाल-कुण्डल मालती को श्रीपर्वत पर ले जाती है। मकरन्द तथा माधव का सैनियों ने साथ समामान युद्ध होता है और राजा उनकी वीरता पर प्रसन्न होकर उन्हें छोड़ देता है।

नवम अङ्क में माधव मकरन्द के साथ विक्षिप्तावस्था में विन्ध्य पर्वत पर घूमता हुआ दिखाई पड़ता है। वह मालती के वियोग में व्यथित है। उसी समय कामन्दकी की शिष्या सीदामिनी ने आकर सूचना दी कि मालती सुरक्षित होकर कुटिया में है। दशम अंक में मकरन्द ने कामन्दकी के पास जाकर सूचना दी कि मालती कुटिया में है। अमात्य भूरिवसु, कामन्दकी, लवंगिका, मदयन्तिका सभी मालती के लिए दुःखित होकर आत्महत्या करना चाहते हैं कि मकरन्द आकर मालती तथा माधव का शुभ समाचार देता है। दोनों आ जाते हैं और मकरन्द एवं मदयन्तिका का विवाह करा दिया जाता है और कामन्दकी की सारी नीति सफल हो जाती है। भरतवाक्य के पश्चात् प्रकरण समाप्त हो जाता है। शास्त्रीय हिंपू में 'मालतीमाधव' रूपक का एक भेद प्रकरण है। प्रकरणमें कथानक कियत होता है और सन्ध्याँ पाँच होती हैं। इसका नायक धीर प्रशान्त एवं नायिका कुलवती या वेश्या होती है। इसमें नायक या तो अमात्य, वित्र अथवा विणक् होता है तथा प्रधान रस श्रृङ्गार। नायक विद्यापूर्ण एवं धर्म, अर्थ और काम में तत्पर होता है। भवेत्प्रकरणे वृत्तं लोकिकं कविकल्पितम्॥ श्रृङ्गारोऽङ्गी नायकस्तु विप्रोऽमात्यो-

अथवा विणक् । सापापधर्मकामार्थपरो धीरप्रशान्तकः ।। नायिका कुलजा नवापि, वेश्या कापि, द्वयं क्वित् । तेन भेदास्रतयस्तस्य तत्र भेदस्तृतीयकः ।। कितवद्यतकारा-दिविटचेटकसंकुलः ॥ साहित्य-दर्पण ३।२२४-२२७ । इसमें अंकों की संख्या पाँच से दस तक होती है तथा कैशिकी वृत्ति प्रयुक्त होती है ।

इस प्रकरण का कथानक माधव एवं मालती के प्रणय-व्यापार पर आश्रित है। इसमें इसके साथ ही मकरन्द एवं मदयन्तिका का प्रणयाख्यान भी बड़ी कुशलता के साथ उपन्यस्त है। यह मुख्य कथा का उपकथानक कहा जा सकता है। कथा में कवि ने अनेक उत्तेजक एवं अतिकित तथा भयंकर एवं अतिमानवीय घटनाओं का समावेश कर इस प्रकरण को अधिक आकर्षक बनाया गया है । सकरन्द द्वारा मालती का वेश बनाकर नन्दन को प्रताडित करने की घटना अत्यन्त आकर्षक एवं हास्यवर्द्धक भी है, जो भवभू<sup>ति</sup> ऐसे गम्भीर कवि के लिए विरल मानी जा सकती है। आलोचकों ने इसमें कतिषय दोषों का भी अन्वेषण किया है। उदाहरण के लिए; उपकथानक एवं उसके नायक-नायिका को मुख्य कथा एवं उसके नायक-नायिकाओं पर छाये हुए प्रदर्शित किया गया है और माध्य इनके समक्ष निस्तेज दिखाई पडता है। बुद्धिमती एवं चत्र मत्यन्तिका के समक्ष लज्जाशील मालती हल्की दिखाई पडती है। मकरन्द के कार्य माधव की अपेक्षा अधिक प्रभावशाली एवं महनीय है। मूख्य कथा का धरात रुभी द्वंट दिखाई पडता है क्योंकि सम्पूर्ण प्रकरण का कार्य विधान कामन्दकी की नीति हारा मंचारित होते हुए दिखाया गया है। विव ने बहुत-सी अतिमानवीय तथा अप्रा-कृतिक घटनाओं वा समावेश कर इसे अविस्वसनीय बना दिया है। कन्याहरण, भूत-प्रेतो, इमशान की घटना तथा कापालिकों को बीभत्स कियाओ का बाहुल्य दिखाकर घटनाओं की स्वाभाविकता को नष्ट कर दिया गया है। "लोगों ने यह भी आक्षेप किया है कि मालती का हरण भी कथानक से उद्भूत नहीं है अपिट ऊपर से लाया गया प्रतीत होता है। पर यह आक्षेप युक्तिगत नहीं प्रतीत होता नयोंकि इसके अभाव में अंक ९ तथा १० के कुछ अंश का भी वैषर्थ हो जायेगा और पूरा इतिवृत्त भी पंगु प्रतीत होगा।" महाकवि भवभूति-डॉ॰ गङ्गासागर राय पृ० ७६। आठवें अंक के बाद कथा-नक को आगे बढ़ाकर नाटककार ने अनुपातहीनता प्रदिशत की है। मूल कथा राजा द्वारा माधव को क्षमा करने के पश्चात ही समाप्त हो जाती है। उसके बाद कपाल-कुण्डला द्वारा मालती-हरण की कथा का नियोजन अस्वाभाविक विकास का द्योतक है। इस प्रकार कथानक में यद्यपि पर्याप्त मनोरंजन, औत्सुक्य और मौलिकता है किन्तू संयम, अनुपात और स्वाभाविकता का अभाव है।

चरित्र-चित्रण के विचार से यह प्रकरण उत्कृष्ट रचना है। पात्रों को मनोवैज्ञानिक धरातल पर अधिष्ठित किया गया है। नथा पात्रों ने कथावस्तु को अधिक प्रभावित किया है। कामन्दकी की योजनाओं की सफलता इस तथ्य का द्योतक है। "एक ओर प्रेम की प्रतिमूर्ति माधव है तो दूसरी ओर प्रेम के साथ ही शालीनता को समेटे मालती है। मकरन्द आदर्श मित्र जो मित्र-कार्यों की सिद्धि में प्राणों के होम के लिए भी तत्पर

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

है। मालती-माधव तथा मदयन्तिका एवं मकरन्द के प्रेम भी उच्चतर भावभूमि पर अधिष्ठित हैं। मालती तथा मदयन्तिका के प्रेम शनैः शनैः प्ररूढ होते हैं। लबङ्गिका तथा बुद्धरक्षिता, उन दोनों की प्रेम प्रीढ़ि में योगदान करते हैं।" महाकि मवभूति पृ० ७८। काव्य-कला की दृष्टि से 'मालती-माधव' की उच्चता असंदिग्ध है। इसमें कि ने भावानुरूप शब्द-संघटन पर अधिक बल दिया है तथा प्रत्येक परिस्थिति को स्वाभाविक रूप से अभिव्यक्त किया है। भावों की उच्चता, रसों की स्पष्ट प्रतीति, शब्द-सौष्टव, उदार गुणशालिता एवं अथंगीरव 'मालती-माधव' के निजी वैशिष्ट्य हैं। प्रेयान्मनोरथसहस्रवृतः स एष सुप्तप्रमत्तजनमेतदमात्यवेशम। प्रीढतमः कृतज्ञतयैव भद्र-मुत्किप्त्वमूक्तमर्मणि पुरमेहियामः ॥७।३। 'सहस्र अभिलावाओं से प्रार्थी ये ही वे प्रिय हैं, मन्त्रि-भवन में कृछ व्यक्ति तो सोये हुए हैं और कुछ प्रमत्त पड़े हुए हैं, अन्धकार घना है, अतः अपना मंगल करो।' मणिनूपुरों को ऊपर, उठाकर तथा निःशब्द कर आओ हम चलें।' 'मालती-माधव' का हिन्दी अनुवाद चोखम्भा मे प्रकाशित है।

मारुति चिजय चम्पू — इस चम्पू काव्य के प्रणेता का नाम रघुनाथ किव या कुप्पाभट्ट रघुनाथ है। इसके लेखक के सम्बन्ध में अन्य बातें ज्ञात नहीं होतीं। यह काव्य सत्रहवीं शताब्दी के आस-पास लिखा गया है। इसमें किव ने सात स्तवकों में वाल्मीिक रामायण के सुन्दर काण्ड की कथा का वर्णन किया है। किव का मुख्य उद्देश्य हनुमान जी के कार्यों की महत्ता प्रदिश्त करना है। इसके इलोकों की संख्या ४३६ है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में गणेश तथा हनुमान् की वन्दना की गयी है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैटलाग, ४१०६ में प्राप्त होता है। किव ने काव्य के स्तवकों एवं श्लोकों की संख्या का विवरण इस प्रकार दिया है— चूर्णान्तरस्तवकसप्तविभज्यमानं पर्टिश्वरहुत्तरचतुश्शतपद्यपूर्णम्। चंपुं परं सकलदेश-निवासिधीराः पश्यन्तु यान्तु च मुदं विधुताभ्यसूयाः॥ १।४। हनुमान् की वन्दना— समीरवेगं कुशकोटिबुद्धि सीतासुतं राक्षसवंशकालम्। नयाकरं नन्दितरामभद्रं नित्यं हन्मन्तमहं नमामि॥ १।२।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी।

मार्गसहाय चम्पू—इस चम्पू काव्य के प्रणेता नवनीत हैं। इनके पिता का नाम वेदपुरीक्वराध्वरि था। इनका समय १७ वीं शताब्दी के आसपास है। इस चम्पू में छह आक्ष्वासों में आर्काट जिलान्तर्गत स्थित विरंचिपुरम् ग्राम के शिव मन्दिर के देवता मार्गसहायदेव जी की पूजा विणित है। उपसंहार में किव ने स्पष्ट किया है कि इस चम्पू में मार्गसहायदेव के प्रचलित आख्यान को आधार बनाया गया है। एवं प्रभावपरिपाटिकया प्रपंचे प्रांचन्विरंचिपुरमार्गसहायदेव:। अत्यद्भुतानि चरितान्यवनौ वितन्वन् नित्यं तरंगयित मंगलमंगभाजाम्। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैंटलाग, ४०१६ में प्राप्त होता है।

आधारग्रंथ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

माल विकाशिमित्र—यह कालिदास विरचित उनकी प्रथम नाट्यकृति है। इसमें विदर्भ नरेश की पूत्री मालविका तथा महाराज अग्निमित्र की प्रणयकथा का वर्णन किया है। नान्दी पाठ में शिव की वन्दना करने के पश्चात नाटक का प्रारम्भ होता है। प्रस्तावना में सूत्रधार द्वारा यह कथन कराया गया है कि कोई भी रचना प्राचीन होने में उत्कृष्ट नहीं होती और न हर नई कविता बुरी होती है। सज्जन पुरुष प्रत्येक बस्तु को उद्धि की तूला पर परीक्षित कर अच्छी बस्तु का प्रयोग करते हैं, पर मूर्ख तो दूसरें के ही ज्ञान पर आश्रित रहते हैं। पूराणिमत्येव न साधू सर्व न चापि काव्यं नव-मित्यवद्यम् । सन्तः परीक्ष्यान्यतरद्भजन्ते मृढः परप्रत्ययनेयबृद्धः ॥ १।२ । इसका प्रारम्भ मिश्र विष्कम्भक से होता है जिसमें पूर्वघटित वृत्त के पश्चात् राजा अग्निमित्र को मंच पर प्रवेश कराया जाता है। वे विद्युषक के आगमन की प्रतीक्षा करते हैं। यज्ञसेन द्वारा माधवसेन पर आक्रमण कर देने से भयाकान्त होकर माधवसेन की बहिन मालविका विदिशा की ओर भाग कर प्राण बचाती है। मार्ग में वनवासियों द्वारा आक्रमण कर दिये जाने पर अत्यन्त कठिनता के साथ वह गन्तव्य स्थान पर पहुंचती और वहाँ रानी धारिणी के आश्रय में रहती है। धारिणी के यहाँ वह परिचारिका बन कर नत्यकला की शिक्षा ग्रहण करती है। एक दिन अग्निमित्र मालविका का चित्र देखना है और उस पर अनुरक्त होकर उसको प्राप्त करने के लिए व्याकूल हो जाता है। विद्यक द्वारा नृत्य का प्रवन्ध करने पर दोनों एक दूसरे को देखकर उल्लमिन हो जाते है। दूसरे दिन जब मालविका धारिणी के लिए माला गुँथती है उसी समय अग्निमित्र, उसकी पत्नी इरावती तथा विदूषक झाडी में छिपकर मालविका के रूप लावण्य को देखते हैं। अग्निमित्र को इरावती की विद्यमानता का भान नहीं होता और वे आगे बढ़ कर मालविका से मिलना चाहते हैं। उसी समय इरावती सामने आकर अपने पति के कार्य को अनुचित बताकर मालविका को कारागृह में डाल देती है। कुछ क्षण के पश्चात यह सूचना प्राप्त होती है कि विदूषक को सप ने डँस दिया है; खतः उसकी चिकित्सा के लिए राजमहिषों की अगूँठी में लगे हुए एक पाषाण की आव-श्यकता पड़ेगी, क्योंकि उसमें सर्प-मुद्रा चिह्नित थी। विष-प्रकीप की शान्त करने के बहाने उसे लेकर तथा दिखाकर मालविका को कारामुक्त किया जाता है। इस प्रकार पुनः दोनों प्रेमी एक बार मिल जाते हैं। इरावती पुनः मालविका का तिरस्कार करती है । राजकुमारी वसूलक्ष्मी को **ब**न्दरों द्वारा पीड़ित होने की **सू**चना पाकर राजा उसके सहायतार्थं चले जाते हैं और दोनों का मिलन अधिक देर तक नहीं हो पाता। कुछ देर के पश्चात यह सूचना प्राप्त हुई कि मालविका के भ्राता माधवसेन के द्वारा यज्ञसेन पराजित हो गया और मालविका के राजकुमारी होने का रहस्य भी प्रकट हो गया। महारानी धारिणी की दो गायिकाएँ भी मालविका को माधवसेन की बहिन बतलाती हैं। इसी बीच अग्निमित्र के पिता महाराज पुष्यमित्र द्वारा अश्वमेध यज्ञ सम्पन्न होता है। उनका पौत्र वसुमित्र सिन्धू तटवर्ती यवनों को परास्त कर घर आता है और इस अवसर पर उल्लास मनाया जाता है, तथा महाराज अभिमित्र और मालविका प्रण्य-सुख अनुभव करते हैं।

'मालिवकामिमित्र' मे पाँच अंक हैं, पर कथावस्तु के संविधान की दृष्टि सं यह नाटक न होकर नाटिका है। इसमें कथावस्तु राजप्रासाद एवं प्रमदवन के सीमित क्षेत्र में ही घटिन होती है तथा इसका मुख्य वर्ण्य-विषय प्रणय-कथा है। शास्त्रीय दृष्टि से अमिमित्र धीरोदात्त नायक है, पर उसे धीरलिलत ही माना जायगा। इसका अंगी रस प्रृष्ट्यार है तथा विद्यक की उक्तियों के द्वारा हास्यरस की सृष्टि हुई है। इसमें पाँच अंकों के अतिरिक्त अन्य तत्त्व नाटिका के ही हैं। नाटिका में चार अंक होते हैं। यह ऐतिहासिक नाटक है। इसमें किव ने कई ऐतिहासिक घटनाओं का कुशलनापूर्वक समावेश किया है। इसकी भाषा मनोहर तथा चित्ताकर्यक है और बीच-बीच में विनोद-पूर्ण रलेखोक्तियों का समावेश कर संवाद को अधिक आकर्षक बनाया गया है।

मित्र मिश्र-ये संस्कृत के राजधर्म निबन्धकार हैं। इन्होंने 'वीरिमत्रोदय' नामक बहुद निबन्ध का प्रणयन किया था जिसमें धर्मशास्त्र के सभी विषयों के अतिरिक्त राज-नीतिशास्त्रका भी निष्पण है। इसी ग्रन्थका एक अंश 'राजनीतिप्रकाश' है जिसमें राजशास्त्र का विवेचन किया गया है । मित्र मिश्र ओडछानरेश श्री वीरमिंह के आश्रित थे जिनका शासनकाल सं० १६०५ से १६२७ तक था। उन्हीं से प्रेरणा ग्रहण कर 'राजनीतिप्रकाश' की रचना हुई थी। इनके पिता का नाम परशुराम पण्डित एवं वितामह का नाम हंसविण्डत था । । मत्रीमध्य ने याज्ञवल्क्यसमृति के ऊवर भाष्य की भी रचना की है । 'वं।रिमित्रोदय' २२ प्रकाश में विभाजित है जिनके नाम इस प्रकार हैं— परिभाषा, संस्कार, आह्निक, पूजा, प्रतिष्ठा, राजनीति, व्यवहार, शुद्धि, श्राद्ध, तीर्थ, दान, व्रन, समय, ज्योतिप, शान्ति, कर्मविपाक, चिकित्सा, प्रायश्चित्त, प्रकीणं, लक्षण, भक्ति तथा मोक्ष । इस ग्रन्थ की रचना पद्यों में हुई है और सभी प्रकाश अपने में विशाल ग्रन्थ हैं। व्रतप्रकाश एवं संस्कारप्रकाश में बत्रोकों को संख्या क्रमशः २२६५० एवं १७४१५ है। 'राजनीतिप्रकाश' में राजशास्त्र के सभी विषयों का वर्णन है। इसमें विणत विषयों की सूची इस प्रकार है---राजशब्दार्थविचार, राजप्रशंसा, राज्यामि क-विहितकाल, राज्याभिषेकिनिविद्धकाल, राज्याधिकार-निर्णय, राज्याभिषेक, राज्याभिषेको-त्तरकृत्य, प्रतिमास-प्रतिसंवत्सराभिषेक, राजगुण, विहितराजधर्म, प्रतिसिद्धराजधर्म अनुजीविवृत्त, दुर्गलक्षण, दुर्गगृहनिर्माण, राष्ट्र, कोश, दण्ड, मित्र, षाड्गुण्यनीति, युद्ध, युद्धोपरान्त व्यवस्या, देवयात्रा, इन्द्रध्वजोछ्राय'विधि, नीराजशान्ति, देवपूजा,, लोहाभि-सारिकविधि आदि।

आधारग्रन्थ — १. भारतीय राजशास्त्र प्रणेता — डॉ० दयामलाल पाण्डेय । २. धर्म-शास्त्र का इतिहास (हिन्दी अनुवाद ) भाग — १ पी० वी० काणे ।

मीनार्श्वाकल्याण चम्पू —इस चम्पू काव्य के रचिता का नाम कन्दुकूरी नाथ है। ये तेलुगु ब्राह्मण थे। इसमें किव ने पाण्डदेशीय प्रथम नरेश कुलशेखर (मलयध्वज) की पुत्री मीनाक्षी का शिव के साथ विवाह का वर्णन किया है। मीनाक्षी स्वयं पानंती हैं। इस चम्पू काव्य की खण्डित प्रति प्राप्त हुई है जिसमें इनके केवल दो ही आश्वास हैं। प्रारम्भ मे गणेश तथा मीनाक्षी की वन्दना की गयी है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी॰ सी॰ महास १२३३७ में प्राप्त होता है

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इसकी भाषा सरल है—भ्रातः पतिर्मे शिव एव नान्यः स्वसुस्तवावेक्ष्य मुदा समेत्य । निवर्तनीयः खलु मे विवाहः त्वमेव मां बन्धुमती विधेहि ॥

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

मीमांश्वादर्शन महिष जैमिन द्वारा प्रवित्तित भारतीयदर्शन का एक सम्प्रदाय जिसमें वैदिक कर्मकाण्ड की पृष्टि की जाती है। इस सिद्धान्त का मूल ग्रन्थ 'जैमिनी मूत्र' है। जैमिनी का समय वि० पू० ३०० वर्ष है। उन्होंने प्राचीन एवं समसामयिक आठ आचार्यों का नामोल्लेख किया है, जिसमे पता चलता है कि उनके पूर्व भी मीमांसाशास्त्र का विवेचन होता रहा था। वे आचार्य हैं — आत्रेय, आश्मरथ्य, कार्ष्णाजिनि, वादिर ऐतिशायन, कामुकायन, लाबुकायन एवं आलेखन। मीमांसा सूत्रों की संख्या २६४४ हैं। इसमें बारह अध्याय हैं तथा मुख्यतः धर्म के ही विषय में विचार किया गया है। 'जैमिनसूत्र' पर शवरस्वामी ने विशद भाष्य लिखा है, जो 'शाबरभाष्य' के नाम से प्रसिद्ध है। उनका समय २०० ई० है। कालान्तर में मीमांसा के तीन विशिष्ट मत हो गए जो भाट्टमत, गुरुमत तथा मुरारिमत के नाम से प्रसिद्ध हुए। उनके प्रवर्त्तक है—कमशः कुमारिल, प्रभाकर तथा मुरारिमिश्र।

कुमारिल का समय ६०० ई० है। उन्होंने 'शाबरभाष्य' पर तीन महत्वपूर्ण वृत्तिग्रन्थो की रचना की है, वे है-- 'इलोक वार्तिक', 'तन्त्रवार्त्तिक' तथा 'हुप्टीका'। कुमारिल के सुप्रसिद्ध शिष्य हैं—मण्डनमिश्र । उनके ग्रन्थों के नीम हैं—'विधिविवेक', 'भावनाविवेक', 'विभ्रमविवेक', 'मीमांसासूत्रानुक्रमणी'। भाट्ट सम्प्रदाय के अ**न्य** आचार्यों में पार्थसारिय मिश्र, माधवाचार्य तथा खण्डदेव मिश्र के नाम अधिक विख्यात है। पार्थसारिथ मिश्र ने चार ग्रन्थों की रचना की है--'तर्करतन', 'न्यायरत्नमाला', 'न्यायरत्नाकर' तथा 'शास्त्रदीपिका' । माधवाचार्य प्रसिद्ध वेदव्याख्याता हैं धिन्होंने 'न्यायरत्नमाला' नामक अत्यन्त उपयोगी ग्रन्थ लिखा है। खण्डदेव मिश्र नव्यमत के उद्भावक हैं। उन्होंने तीन पाण्डित्यपूर्ण ग्रन्थों की रचना की है— 'भाइकीस्त्भ', 'भाइदीपिका' एवं 'भाइरहस्य'। गुरुमत के प्रवत्तंक प्रभाकर मिश्र ने 'शाबरभाष्य' के ऊपर दो टोकाएँ लिखी हैं-- 'बृहती' 'एवं लब्बी'। इस मत के प्रसिद्ध आचार्य हैं शालिकनाथ जो प्रभाकरभट्ट के पट्ट शिष्य थे। उन्होंने तीन पञ्जि-काओं का प्रणयन किया है-'ऋतुविमला', 'दोपशिखा' तथा प्रकरणपब्जिका । इस सम्प्र-दाय के अन्य आचार्यों में भवनाय या भवदेव ने 'नयविवेक' तथा नन्दीश्वर ने 'प्रभा-करविजय' नामक ग्रन्थों की रचना की। मुरारि मत के उद्भावक मुरारिमिश्र हैं, जिनके सम्बन्ध में कुछ भी ज्ञात नहीं है। गंगेश उपाध्याय एवं उनके पूत्र वर्धमान उपाध्याय के गंथों मे उनका मत उल्लिखित है। 'मीमांसा' का शाब्दिक अर्थ है 'किसी वस्तु के यथार्थ स्वरूप का निर्णय'।वेद के दो भागों-कर्मकाण्ड एवं ज्ञानकाण्ड-के आधार पर इसके दो विभाग किये गए हैं - पूर्वमीमांसा एवं उत्तरमीमांसा। पूर्वमीमांसा में कर्मकाण्ड की व्याख्या है तो उत्तरमीमांसा में ज्ञानकाण्ड की।

प्रमाण-विचार-मीमांसा का मुख्य उद्देश्य वेदों का प्रामाण्य सिद्ध करता है।

इसमें ज्ञान के दो प्रकार मान्य हैं— प्रत्यक्ष और परोक्ष। एकमात्र सत् पदार्थ को ही प्रत्यक्ष का विषय माना गया है। इन्द्रियों के साथ किसी विषय का सम्पक्त होने पर ही प्रत्यक्ष का ज्ञान होता है। इसके द्वारा नानारूपात्मक जगत् का ज्ञान होता है और वह ज्ञान सत्य होता है। इसमें प्रत्यय के दो भेद मान्य हैं— निर्विकल्पक और सिवकल्पक। इस दर्शन में अन्य पौच प्रमाण—अनुमान, उपमान, शब्द, अर्थापत्ति तथा अनुपल्लिख हैं। जिनमें अन्तिम प्रमाण को केवल भाट्ट मीमांसक मानते हैं। न्याय की भौति मीमांसा में भी उपमान को स्वतन्त्र प्रमाण माना गया है, पर मीमांसा में यह दूसरे अर्थ में ग्रहण किया जाता है। मीमांसा के अनुसार उपमान की स्थित वहाँ होती है जब पूर्व हष्ट पदार्थ के समान किसी पदार्थ को देखकर यह समझा जाग्र कि स्मृत पदार्थ प्रत्यक्ष पदार्थ के समान है। जैसे गाय को देखने वाले व्यक्ति के द्वारा वन में नीला गाय को देखकर दोनों के साहश्य के कारण गाय की स्मृति हो जाती है, और उसे यह ज्ञात हो जाता है, कि नील गाय, गाय के सहश होती है।

अनुमान- मीमांसा में न्याय की तरह अनुमान की कल्पना की गयी है, पर भाट्ट मत की अनुमान-प्रक्रिया नैयायिकों से कुछ भिन्न है। न्याय में अनुमान के पश्चायव बाक्य मान्य है। दि० न्याय दर्शन ] पर मीमांसा में केवल तीन ही वाक्य स्वीकार किये गए है- प्रतिज्ञा, हेतू और ह्यान्त । शब्द-मीमांसा-दर्शन में वेद का प्रमाण्य स्थापित करने के कारण शब्द-प्रमाण को अधिक महत्त्व दिया गया है। जो वाक्य ज्ञान प्राप्त करानेवाला हो तथा वह अनाप्त (अविश्वस्त ) व्यक्ति के मूँह से न निकला हो उसे शब्द कहते है। इसके दो प्रकार हैं-पीरुषेय और अपीरुषेय। आप्त पूरुप के द्वारा व्यवहृत वाक्य पौरुषेय होता है और अपोरुषेय वाक्य वेदवाक्य या श्रुतिवाक्य होता है। वेदवानय के भी दो भेद होते हैं-- सिद्धार्थवानय तथा विधायकवानय । जिस वाक्य के द्वारा किसी सिद्ध विषय का ज्ञान हो वह सिद्धार्थवाक्य तथा जिससे किसी किया के लिए विधि या आज्ञा सूचित हो उसे विधायक वाक्य कहते हैं। वेदवाक्य को मीमांसा में स्वतः प्रमाण या अपीरुपेय माना जाता है। पीरुपेय वाक्य उसे कहते हैं, जो किसी पुरुष के द्वारा कहा गया हो तथा अपौरुषेय वाक्य किसी पुरुष द्वारा निमित न होकर नित्य होता है। मीमांसा दर्शन के अनुसार वेद मनुष्य कृत न होकर अपौरुषेय हैं ( ईश्वरकृत हैं )। इसके अनुसार वेद और जगत् नित्य हैं । वेद को अपौरुषेय मानने के लिए अनेक युक्तियां दी गयी है-

क—नैयायिकों के अनुसार वेद ईश्वर की रचना है, अतः वे वेद को पौरुषेय मानते हैं, किन्तु मीमांसा ईश्वर का अस्तित्व स्वीकार नहीं करती, फलतः इसके अनुसार वेद अपौरुषेय है। ख—वेद में कर्ता का नाम नहीं मिलता, किन्तु कित्यय मन्त्रों के ऋषियों के नाम आये हैं, पर वे मन्त्रों के व्याख्याता या द्रष्टा थे, कर्ता नहीं। ग—मीमांसा में 'शब्दनित्यतावाद' की कल्पना कर उसकी महत्ता सिद्ध की गयी है। वेद की नित्यता का सबसे प्रबल प्रमाण शब्द की नित्यता ही है। वेद नित्य शब्दों का भंडार है। लिखित अथवा उच्चरित वेद तो नित्यवेद के प्रकाश हैं। घ—वेदों में कमं

के अनुष्ठान से फल की प्राप्ति का कथन किया गया है। पर, कर्म-फल-सम्बन्ध को प्रत्यक्ष नहीं देखा जा सकता। इससे यह सिद्ध होता है कि वेद की रचना पृष्प द्वारा नहीं हुई है।

अर्थापत्ति — मीमांसा में पंचम प्रमाण अर्थापत्ति है। अर्थापत्ति उस घटना को कहते हैं जो बिना दूसरे विषय के समझ में न आये। अर्थात् जिसके द्वारा कोई अन्यथा उपपन्न विषय उपपन्न हो जाय उस कल्पना को अर्थापत्ति कहते हैं। इसके द्वारा प्राप्त ज्ञान प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द के अन्तर्गत न आकर विलक्षण होता है। अनुपलब्धि — इसका अर्थ है किसी पदार्थ की अप्राप्त । किसी विषय के अभाव का साक्षात् ज्ञान होने को अनुपलब्धि कहते हैं। मीमांसा-दर्शन में सभी ज्ञान को स्वतः प्रमाण माना गया है। इसमें बतलाया गया है कि पर्याप्त सामग्री के बिना जान की उत्पत्ति संभव नहीं है। बैदिक विधान को अधिक महत्त्व देते हुए उसे धम कहा गया है और वही अध्य है जिसका वेद निषेध करता है। अतः वेद-विहित कर्मों का पालन तथा वेद-वर्जित कर्मों का त्याग ही धम माना जाता है। यदि निष्काम भाव से धम का आचरण किया जाय तो वही कर्त्तंत्व्य माना जायगा। वेद-विहित कर्मों को वेद का आदेश मान कर करना चाहिए न कि किसी फल की आशा से। प्राचीन मीमांमकों ने स्वर्ग-प्राप्ति को हो परम सुख या मोक्ष माना था, किन्तु कालान्तर में मोक्ष का अभिन्नाय दुः जनाश र्भ जन्म का नाश समझा जाने लगा।

मीमांसा-दर्शन अनीश्वरवादी होते हुए भी वेद को नित्य मानता है। यह कर्म-प्रधान दर्शन है, जिसमे कमी की तीन श्रेणियां हैं—काम्य, निषद्ध तथा नित्य । किसी कामना की पूर्त्ति के लिए किया गया कर्म काम्य कहा जाता है। जैसे, स्वर्ग की प्राप्ति के लिए यज्ञ करना। वेद-अविहित कर्म या वेद-असम्मतकर्म को निषिद्ध कहने हैं। नित्य वर्म वे है जिन्हें सभी व्यक्ति करें। ऐसे कर्म सावभीम महावत आदि होते हैं। मृक्ति-लाभ के लिए नित्य कर्मों का सम्पादन आवश्यक माना गया है। मीमांसा में आत्मा को नित्य तथा अविनश्वर माना जाता है। वेद स्वर्ग-प्राप्ति के लिए धार्मिक आचरण पर बल देते हैं। इस संसार के साथ आत्मा के सम्बन्ध का विनाश ही मोक्ष है। मोक्ष की स्वित में आत्मा शरीर से विच्छिन हो जाती है, अतः साधन के बिना उस समय उसे सुख अनुभव या ज्ञान नहीं होता । मीमांसा-दर्शन मानता है कि चैतन्य आत्मा का गुण नहीं है, बल्कि शरीर के सम्पर्क से ही उसमें चैतन्य आता है और सूख-दू:व का ज्ञान होता है। मोक्ष की दशा में भी आत्मा आनन्द का अनु व नहीं करता। इसमें भौतिक जगत्की सत्ता मान्य है, पर जगत्स्रष्टा या ईश्वर के अस्तित्व को स्वीकार नहीं किया जाता । मीमांसा के अनुसार जगत् अनादि और अनन्त है, जिसकी न तो बृष्टि होती है और न विनाश होता है। यह कर्म को अधिक पहत्त्व देता है जो स्वतन्त्र शक्ति के रूप में संसार को परिचालित करता है। मीमांसा वस्तुवादी या यथार्थवादी दर्शन है। यह जगत् को सत्य मानते हए परमाणु भों से ही उसकी उत्पत्ति स्वीकार करता है। यह आत्मवाद को स्वीकार करता है तथा जीवों की अनेकता मानता है। कर्म के ऊपर विशेष आग्रह और कर्म की प्रधानता के कारण

ईश्वर की मत्ता भी स्वीकार न करना इस दर्शन की अपनी विशेषता है। वैदिक धर्म के अनुशीलन वे लिए मीमांसा एक महत्त्वपूर्ण साधन के रूप में प्रतिष्ठित है।

आधारग्रन्थ — १ इण्डियन फिलॉसफी — डॉ॰ राधाकृष्णन् । २. भारतीय-दर्शन — पं॰ बलदेव उपाध्याय । ३. भारतीय-दर्शन — चटर्जी एवं दत्त / हिन्दी अनुवाद ) । ४. मीमांसा-दर्शन — पं॰ मंडन निश्र । ४. मीमांसासूत्र (हिन्दी अनुवाद ) — श्रीराम शर्मी । ६. भारतीय-दर्शन की रूपरेखा — हिरियन्ना (हिन्दी अनुवाद )।

ज़िक्तक काट्य — सस्कृत में मुक्तक काव्य के तीन रूप दिखाई पडते हैं — शृङ्कारी-मुक्तक, नीतिमुक्तक एवं स्तोत्रमुक्तक। [अन्तिम प्रकार के लिए दे० — स्तोत्रमुक्तक]। मुक्तक काव्य में प्रत्येक पद्य स्वतन्त्र रूप ने चमत्कार उत्पन्न करने में सक्षम होते हैं। इसमें पद्यों में पौर्वापर्य सम्बन्ध नहीं होता। संस्कृत में शृङ्कारी मुक्तक या शृङ्कारकाव्य की संगक्त एवं विशाल परम्परा दिखाई पड़ती है। इसका प्रारम्भ पाणिनि एवं पतव्जिल में भी पूर्व हुआ है। सुभाषित संग्रहों में पाणिनि के नाम से जो पद्य उपलब्ध होते हैं उनमें कई शृङ्कारप्रधान है।

तन्बङ्गीनां स्तनो हृष्ट्वा शिरः कम्पयते युवा। तयोरन्तरसंख्यनां हृष्ट्मृत्याटयन्निव॥

शृङ्गार मुक्तको का विधिवत् प्रारम्य महाकवि कालिदास में ही माना जा मकता है। उनका 'ऋनुगंहार' ही इस श्रेणे के काव्यों में पहली रचना है। 'शृङ्गारितलक', 'पुष्पबाणितलक' तथा 'राक्षसकाव्य' तीन अन्य रचनायें भी शृङ्गारी काव्य के अन्तर्गंत आती है और उनके रचिता भी कालिदास कहे जाते हैं। पर, वे कालिदास नामधारी कोई अन्य कि है। 'में घदूत' के रचिता नहीं। 'घटकपर' नामक कि ने भी 'शृङ्गारितलक' की रचना की थी जिसमें २२ पद्य है। इसमें यमक की कलाबाजी प्रदिश्ति की गयी है, अतः इसका भावपक्ष दब गया है। शृङ्गारी मुक्तक लिखनेवालों में भतृंहरि का नाम गौरवर्ण है। उन्होंने 'शृङ्गारशतक' में स्त्रियों के बाह्य एवं आभ्यन्तर सीन्दर्य एवं भीगमाओं का अत्यन्त मोहक चित्र खींचा है।

'अमरुकशतक' नामक ग्रन्थ के रचियता महाकवि अमरुक इस श्रेणी के मुधंन्य कि हैं। श्रुगाररम के विविध पद्यों का अत्यन्त मार्मिक चित्र उपस्थित कर उन्होंने अकृत्रिम एवं प्रभावोत्पादक रंग भरने का प्रयास किया है। ग्यारहवीं शताब्दी में विल्हण नामक काश्मीरी कि ने 'चौरपंचाशिका' की रचता की जिसमें उन्होंने अपनी प्रणय-कथा कही है। संस्कृत श्रुङ्कार मुक्तक काव्य में दो सशक्त व्यक्तित्व गोवर्धनाचार्य एवं जयदेव का है। गोवर्धनाचार्य ने 'आर्यासप्तशती' में ७०० आर्याएँ लिखी हैं। जयदेव के 'गीतगोविन्द' में सानुशासिक सौन्दर्य, कलितकोमलकान्त पदावली एवं संगीतात्मकता तीनों का सम्मिश्रण है। 'गीतगोविन्द' के अनुकरण पर अनेक काव्यों की रचना हुई जिनमें हरिशंकर एवं प्रभाकर दोनों ही 'गीतराधव' नामक पुस्तकें ( एक ह नाम की ) लिखीं। श्रीहर्प्याचार्यकृत 'जानकीगीता', हरिनायकृत 'रामविलास' आदि ग्रन्थ भी प्रसिद्ध है। परवर्ती कवियो ने नायिकाओं के नखशिख वर्णन को अपना विषय बनाया। १८ वीं शताब्दी के विश्वेदवर ने 'रोमावलीशतक' की रचना की।

श्रुङ्गारीमुक्तक लिखने वाले किवयों में पण्डितराज जगन्नाथ भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। उन्होंने 'भामिनीविलास' में उच्चकोटि के श्रुङ्गारपरक पद्य प्रस्तुत किये हैं। नीति-परक मुक्तक काव्य लिखने वालों में चाणक्य (चाणक्यनीति), भनृंहरि (नीतिशतक) तथा भन्नट (भन्नटशतक) के नाम प्रसिद्ध हैं।

**अु कुलम्ह कृत अभिधावृत्तिमातृका**—अभिधावृत्तिमातृका काव्यशास्त्र का लघु किन्तु बौढ़ यन्थ है। इसमें अभिधा को हो एकमात्र बक्ति मान कर उसमें लक्षणा एवं व्यंजना का अन्तर्भाव किया गया है। मुकुलभट्ट का समय नवम शताब्दी है। अपने ग्रन्थ के अन्त में लेखक ने अपने को कल्लाटमट्ट का पुत्र कहा है -- भट्टक ब्राटपुत्रेण मुकुलेन निरूपिता। 'राजतरिङ्गणी' में म्ट्रकञ्जट अवन्तीवर्मा के समकालीन कहे गए हैं-अनुग्रहाय लोकानां भट्टाः श्रीकञ्चरादयः । अव न्तवर्मणः काले सिद्धा भुवमवात-रन् ।। ५।५६ । अवन्तिवर्मा का समय ८५५ से ८८४ ई० पर्यन्त है । उद्भटकृत 'काव्यालंकारसारसंपह' के टीकाकार प्रतीहारेन्ध्राज ने अपने को मुकुलभट्ट का शिष्य कहा है तथा इन्हें मीमांसाशास्त्र साहित्यशास्त्र, व्याकरण, एवं तर्क का प्रकाण्ड पण्डित माना है। 'अभिधावृत्तिमातृका' में केवल १५ कारिकार्य हैं जित पर लेखक ने स्वयं वृत्ति लिखी है। मुकुलभट्ट व्यंजना विराधा आचार्य हैं। इन्होंने अभिधा के दस पकारों की कल्पना कर उसमें लक्षणा के छह भेदों का समावेश किया है। अभिया के जात्यादि चार प्रकार के अर्थबोधक चार भेद किये गए हैं और लक्षणा के छह भेदों की अभिवा में ही गतार्थ कर उसके दस भेद माने गए हैं। व्यंजना शक्ति की इन्होंने स्वतन्त्र सत्ता स्वीकार न कर उसके सभी भेदों का अन्तर्भाव लक्षणा में हो किया है। इस प्रकार इनके अनुसार एकमात्र अभिधा को ही शब्दशक्ति स्वीकार किया गया है--इत्येतद-भिधावृत्तं दशधात्र विवेचितम् ॥ १३ । आचार्यं मम्मट ने 'काव्य-प्रकाश' के शब्दशक्ति प्रकरण में 'अभिधावृत्तिमातृका' के विचार का अधिक उपयोग किया है । आ० मम्मट ने मुकुल भट्ट के ग्रन्थ के आधार पर 'शब्दब्या गरविचार' नामक ग्रन्थ का भी प्रणयन कियाथा।

आधारग्रन्थ—क —संस्कृतकाव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ॰ पा० वा० कःणे। ख—काव्यःकाश—हिन्दी भाष्य आचार्य विश्वेश्वर ।

ुंजालु—ज्योतिप्रशास्त्र के प्रसिद्ध आचार्य। इनका समय ६५४ शक् संवत् या १३२ ई० है। इन्होंने 'लघुमानस' नामक मुप्रसिद्ध ज्योतिष-विषयक ग्रन्थ की रचना की थी जिसमें आठ प्रकरण हैं। इसमें विणत विषय के अनुसार प्रत्येक अध्याय का नामकरण किया गया है—मध्यमाधिकार, स्पष्टाधिकार, तिष्यिधिकार, त्रिप्रश्नाधिकार, ग्रह्मुत्यधिकार, स्पर्ग्रहणाधिकार, चन्द्रग्रहणाधिकार तथा श्रृङ्गोन्नत्यधिकार। ज्योतिष-शास्त्र के इतिहास में इनका महत्त्व दो कारणों से है। इन्होंने सर्वप्रथम ताराओं का निरीक्षण कर नवीन तथ्य प्रस्तुत करने की विधि का आविष्कार किया है। इनकी द्वितीय देन चन्द्रमा-सम्बन्धी है। 'इनके पहले किसी भारतीय ज्योतिषी ने नहीं लिखा था कि चन्द्रमा में मन्द्रफल संस्कार के सिवा और कोई संस्कार भी करना चाहिए। परन्तु इन्होंने यह स्पष्ट कहा है।' भारतीय ज्योतिष का इतिहास पृ० १८७। म० ग०

पं० मुधाकर द्विवेदी ने भी अपने ग्रन्थ 'गणकतरंगिणी' में इस तथ्य को स्वीकार किया है। दे० गणकतरंगिणी पृ० २। इन्होंने बोधगम्य एवं हृदयग्राह्यशैली में अपने ग्रंथ की रचना की है। इन्हें मंजूल भी कहा जाता है।

आधारग्रन्थ— १. भारतीय ज्योतिष—श्रीशंकर बालकृष्णदीक्षित (हिन्दी अनुवाद)। २. भारतीय ज्योतिष—डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री। ३. भारतीय ज्योतिष का इतिहास— डॉ॰ गोरल प्रसाद।

लद्युमानस—्त्रल तथा परमेश्वर कृत संस्कृत टीका के साथ १९४४ ई० में प्रकाशित, सं० वी० डी० आप्टे । अंगरेजी अनुवाद एन० के० मजूमदार १९४१, कलकत्ता ।

मुण्डकोपनिषद-यह उपनिषद् 'अथर्ववेद' की शौनक शाखा की है। इसमें तीन मृण्डक या अध्याय हैं। इसकी रचना पद्य में हुई है। इसके प्रत्येक मृण्डक में दो-दो खण्ड हैं तथा ब्रह्मा द्वारा अपने ज्येष्ठ पुत्र अथर्वाको ब्रह्मावद्याका उपदेश दिया गया है। प्रथम भाग में ब्रह्म तथा वेदों की व्याख्या, दूसरे मे ब्रह्म का स्वभाव एवं विश्व से उसका सम्बन्ध विणित है। तृतीय अध्याय में ब्रह्मज्ञान के साधनों का निरूपण है। इसमें मनुष्यों को जानने योग्य दो विद्याओं का उल्लेख है-परा और अपरा। जिसके द्वारा अक्षरब्रह्म का ज्ञान हो वह विद्यापरा एवं चारो वेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द, ज्योतिष आदि (छह वेदांग) अपरा विद्या हैं। अक्षरब्रह्म से ही विश्व की सृष्टि होती है। जिस प्रकार मकड़ी जालाको बनाती और निगल जाती है, जिस प्रकार जीवित मनुष्य के लोम और केश उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार अक्षरब्रह्म से इस विश्व की सृष्टि होती है (१।१।७)। मुण्ड-कोपनिषद्' में जीव और ब्रह्म के स्वरूप का वर्णन दो पक्षियों के रूपक द्वारा किया गया है। एक साथ रहनेवाले तथा परस्पर सख्यभाव रखने वाले दो पक्षी (जीवात्मा और परमात्मा) एक ही वृक्ष का आश्रय ग्रहण कर निवास करते हैं। उनमें से एक (जीव) उस बृक्ष के फल का स्वाद लेकर उसका उपयोग करता है और दूसरा भोग न करता हुआ उसे केवल देखता है। यहाँ जीव को शरीर के कर्म-फल का उपभोग करते हुए चित्रित किया गया है और ब्रह्म साक्षी रूप मे उसे देखते हुए वर्णित है।

मुद्राराक्ष्यस्य संस्कृत का प्रियद्ध राजनैतिक तथा ऐतिहासक नाटक है। जिसके रचियता हैं महाकिव विशाखदत्त (दे० विशाखदत्त )। इस नाटक में कुल सात अङ्क हैं तथा इसका प्रतिपाद्य है चाणक्य द्वारा नन्द सम्राट् के विश्वस्त एवं भक्त अमात्य राक्षस को परास्त कर चन्द्रगुप्त का विश्वासभाजन बनाना। इसके कथानक का मूलाधार है नन्दर्श्य का विनाश कर मीर्य-साम्राज्य की स्थापना करना तथा च।णक्य के विरोधियों को नष्ट कर चन्द्रगुप्त के मार्ग को प्रशस्त करना। नाटक की प्रस्तावना में सूत्रधार द्वारा चन्द्रग्रहण का कथन किया गया है और पर्दे के पीछे से चाणक्य की गर्जना सुनाई पड़ती है कि उसके रहते कीन चन्द्रगुप्त को पराजित कर सकेगा। प्रथम अंक में चाणक्य मञ्च पर उपस्थित होता है एवं उसके कथन से कथानक की पूर्वपीठिका का बाभास होता है तथा भावी कार्यक्रम की भी रूपरेखा

स्पष्ट होती है। चाणक्य के स्वगत-कथन से ज्ञात होता है कि उसने अपनी कूटनीति से नन्दर्वश को समूल नष्ट कर चन्द्रगुप्त को सिहासनाधिष्ठित किया है, पर चन्द्रगुप्त का शासन तब तक कण्टकाकी र्णंबना रहेगा, जब तक कि राक्षस की वश में न किया जाय। इस कार्यको सम्पन्न करने के लिए जिन साधनों का प्रयोग किया गया है, उनका भी वह वर्णन करता है। उसने स्वयं पर्वतक का नाका करा कर यह समाचार प्रसारित करा दिया कि राक्षम के षड्यन्त्र से ही पर्वतेश्वर की हत्या हुई है। राक्षस ने चन्द्रगृप्त को मारने के लिए विषकन्या को भेजा था, किन्तु चाणक्य की चतुरतामे उस (विषकन्या)से पर्वतेश्वर की ही मृत्यु हुई । वह अपने भावी कार्य का वर्णन करते हुए कहता है कि उसने अपने अनेक विश्वासपात्र पात्रों को, छद्मवेश में, अपने सहयागियों तथा विरोधियों के कार्यों पर दृष्टि रखते हुए उनके रहस्य को जानने के लिए नियुक्त किया है। एतदर्थ उसने क्षपणक एवं भागुरायण तथा अन्य व्यक्तियों को इसलिए नियुक्त किया है कि वे मलयकेनू एवं राक्षस का विश्वासभाजन बन कर उनके विनाश में सहायक हो सकें। यद्यपि चाणक्य का स्वगत-कथन अत्यन्त विस्तृत है, तथापि कथावस्तृ के बोज को उपस्थित करने एवं उसकी कूटनीनि के उद्घाटन में इसकी उपयोगिना असंदिग्ध है और नाट कीय प्रष्ठाधार को उपस्थित करने के कारण सामाजिकों के लिए अरुनिकर प्रतीत नहीं होता। चाणक्य की स्वगत उक्ति के समाप्त होते ही एक दूत का प्रवेश होता है और वह उसे मुचित करता है कि कायस्य शकटदास, क्षपणक जीवसिद्धि तथा श्रेष्ठी चन्दनदास ये तीनों ही राक्षस के परम हितकारी हैं। चाणक्य की उक्ति से ज्ञात होता है कि इन तीनों में से जीवसिद्धि तो उसका गुप्तचर है अतः इसे अन्य दो व्यक्तियों की चिन्ता नहीं है। दूत यह भी कहता है कि श्रेष्टी चन्दनदास राक्षस का परम मित्र है और राक्षस अपना सारा परिवार उसके यहाँ रखकर नगर के बाहर चला गया है। दूत ने श्रेष्ठी चन्दनदास के घर में प्राप्त राक्षस की नामांकित मुद्रा चाणक्य को दी। चाणक्य राक्षस को वश में लाने के लिए नन्द के छेखाध्यक्ष शकटदास से एक कूटलेख लिखवाकर उस पर राक्षस की नामांकित मुद्रा लगवा देता है। चाणक्य शकटदास को फाँसी देने की घोषणा करता है, क्योंकि उसने राक्षस का पक्ष लिया है और सिद्धार्थंक को शकटदास की रक्षा करने एवं राक्षस का विश्वासपात्र बनने की गुप्त योजना बनाता है। चाणक्य चन्दनदास को बुलाकर राक्षस के परिवार को सौंपने के लिए कहता है, पर चन्दनदास उसकी बात नहीं मानता, इस पर ऋद्ध होकर चाणक्य उसको सपरिवार कारागार में डाल देने का आदेश देता है।

दितीय अङ्क में राक्षस की प्रतियोजनाओं का उपस्थापन किया गया है। यद्यपि राक्षस की कूटनीति असकल हो जाती है, फिर भी इससे उसकी राजनीतिक विज्ञता का प्रमाण प्राप्त होता है। राक्षस का विराधगुप्त नामक गुप्तचर सँपेरा के वेश में रङ्गमञ्च पर प्रकट होता है। वह राक्षम के पास जाकर कुसुमपुर (पाटलिपुत्र) का बुत्तान्त कहता है। विराधगुप्त के कथन से ज्ञात होता है कि चन्द्रगुप्त के विनाश की जो योजनाएँ बनी थीं, उन्हें चाणक्य ने अन्यथा कर दिया है और चन्द्रगुप्त के

SON CONTRACTOR SON DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

वध की कीन कहे, पड्यन्त्रकारियों का ही नाश हो गया। किस प्रकार शकटदास, चन्दनहास एवं जीवसिद्धि के ऊपर आपत्तियों का पहाड़ लाद दिया है, इसकी चर्चा भी दून करता है। इसी बीच सिद्धार्थक शकटदास के साथ प्रवेश करता है और शक्टदास को गुरक्षित पाकर राध स उन्नांसत हो जाता है। अपने मित्र को बचाने के लिए वह शकटदास को पारिनोधिक प्रदान करता है। (अपने आभूषण देता है)। सिद्धार्थक राधस की मुद्रा भी देना है। दोनो चले जाते है और विराधगुष्त असे सूचना दता है कि गम्प्रति चाणक्य-चन्द्रगुष्त में विरोध चल रहा है। राक्षस भेदनीति ए। आश्रय लेते हुए अपने एक बैतालिक को यह शिक्षा देकर नियुक्त करता है कि जब-जब चन्द्रगुष्त की आज्ञा की चाणक्य अवहेलना करे, तब वह चन्द्रगुष्त की प्रशस्त का गान कर उसे उत्तेजित करे।

तृतीय अङ्क मं चाणक्य की कूटनीति का योग्यतम रूप प्रदिशित किया गथा है। इस अङ्क के प्रारम्भ में कंचुकी के कथन से ज्ञात होता है कि राजा के कीमुदी महोत्सव मनाने की आजा का चाणक्य ने निषेध कर दिया है। चन्द्रगुप्त को जब इसका पना चलता है तो वह चाणक्य को बुलाता है और उसका तिरस्कार करता है। वह चाणक्य पर धृष्टता एवं कृतब्नता का आक्षेप करता है और चाणक्य कपटक्लह का स्वाग रच कर उसके मन्त्री पद को त्याग कर, त्रुद्ध होकर चला जाता है। प्रमुख पात्रों के अतिरिक्त सभी किसी को ज्ञान नहीं होता कि यह चाणक्य की चाल मात्र है।

चतुर्थ अंक में चाणवय की पूर्वनियोजित योजनाएँ फलवती होती हैं। इस अंक में मलयत तु का कपटी मित्र भागुरायण मलयकेतु के मन में यह विश्वास जमाना चाहता है कि राक्षस की शत्रुता चाणवय के साथ है, चन्द्रगुप्त से नहीं। चाणवय के चन्द्रगुप्त के साथ से हट जाने पर बहुत सम्भव है, कि राक्षस चन्द्रगुप्त के साथ मिल जाय। इसी प्रकार की बाते करते हुए दोनों राक्षस के निकट जाते है। इसी समय करभक नामक व्यक्ति पाटलिपुत्र से आकर राक्षस को चाणवय एवं चन्द्रगुप्त के मतभेद की सूचना देता है, जिससे हिंपत होकर राक्षस कहता है 'सखे शक्टदास, हस्ततलगतो में चन्द्रगुप्तो भविष्यति'। इसका अभिप्राय भागुरायण मलयकेतु को यह समझाता है कि अब राक्षस का अभीष्ट सिद्ध हो गया है, और वह चन्द्रगुप्त का मन्त्री बन जायगा। मलयकेतु के मन में भी राक्षस के प्रति विरोध का भाव घर कर जाता है। तदनन्तर राक्षस तथा मलयकेतु पाटलिपुत्र पर आक्रमण करने की योजना बनाते है और एतदर्थ जीवसिद्धि क्षपणक से राक्षस प्रस्थान का मुहूर्त पूछता है।

पञ्चम अङ्क की घटनाएँ (कथानक के) चरमोत्कर्ष पर पहुंच जाती है। राक्षस का कपटिमत्र, सिद्धार्थक मंच पर प्रवेश करता है। सिद्धार्थक कहता है कि बह चाणक्य द्वारा शकटदास से लिखाये गये कूटलेख को लेकर पाटलिपुत्र जाने को प्रस्तुत है। क्षपणक उसे भागुरायण से मुद्रा प्राप्त करने की राय देता है, पर वह उसे नहीं मानता। तत्पश्चात् क्षपणक भागुरायण के पास मुद्रा लेने के लिए जाता है

और उससे कहता है कि राक्षस के कहने पर उसने ही विषकन्या के द्वारा पर्वतेश्वर को मरवाया है। इस समय वह दूसरा नीच कर्म भी कराना चाहता है जिसने वह अत्यधिक भयभीत है। क्षपण्क के वार्ताछाप को सुनकर मलयकेन के मन में राक्षस के प्रति आशङ्गाएँ उत्पन्न होने लगती हैं और वह राक्षस में विरोध करने लग जाता है। अभी तक मलयकेत् यही समझता था कि उसके पिता को चाणक्य ने मरवाया है, पर क्षपणक की बातों (छि। कर श्रवण करने से) ये उसे विश्वास हो गया कि राक्षस के ही द्वारा उसके पिता का वध कराया गया है। भागुरायण वडी कठितता से उरे समझाने का प्रयास करता है, कि सम्भव है कि राक्षम का कार्य न्यायोचित हो, और चाहे जो भी हो. प्रतिशोध लेने में शोधना नहीं करनी चाहिः। इसी समय बिना मुद्रा (पारपत्र ) के भागने की चेष्टा में सिद्धार्थक पकड़ छिया जाता है भीर उसमे कूटलेख छीन लिया जाता है। जब उसमे इस रहस्यपूर्ण लेख के संबन्ध में पूछा जाता है तो वह पीटे जाने के भय में बताता है कि इमे राक्षस ने चन्द्रगुप्त को देने के लिए भेजा है। पीटे जाते समय राक्षम की नामांकित मुद्रा ी आभूपणों की पेटी भी गिर जाती है तथा लेख में अंकित मीखिक सन्देश उससे पूछा जाता है। वह मलयकेतृ के मन की बात कहता है, जिसके अनुसार चाणक्य को हटा कर राक्षस को मन्त्री बनाने की बात है। मलयकेन राक्षम के समक्ष सभी प्रमाण प्रस्तृत कर देता है तथा राक्षस के समीप आग्रायण के परामर्ग से शकटवास के अन्य लेख से उसका मठान करता है। इस प्रकार की समानता देख कर राक्षस भी किकर्तव्य-विमुद्ध हो जाता है। राक्षस पर्वतेव्वर का आभूषण पहने हुए दिखाई पडता है, पर उन्हें उसने आभूषण विकेताओं से कय किया था। राक्षस और चन्द्रगृप्त की कूटमंत्रणा प्रमाणित हो जाती है और मलयकेतृ राक्षस को मन्त्रिपद से निष्कासित कर देता है। **यह** अन्य पाँच राजाओं को भी मार डालने का आदेश देता है। चाणत्रय के कीशल की सफलता चरम सीमा पर पहुंच जाती है और मलयकेतृ तथा राक्षस दोनों में फुट हो जाती है।

षष्ठ अंक के प्रवेशक में विदित होता है कि पांच राजाओं के मारे जाने में अन्य नरेशों ने भी मलयकेतु का साथ छोड़ दिया है। इसी बीच भागुरायण आदि के द्वारा मलयकेतु बन्दी बना लिया जाता है और चाणक्य उसकी सेना पर भी अधिकार कर हेता है। अमात्य राक्षस मलयकेतु के सैन्य शिविर से हट कर कहीं पाटलिपुत्र में ही छिपे हए हैं, जहाँ चाणक्य का गुष्तचर उनके पीछे लगा हुआ है। चाणक्य सिद्धार्थक एवं सुसिद्धार्थक को आदेश देता है कि वे श्रेष्ठी चन्दनदास को वध्यभूमि में लाकर मार डालें। अमात्य राक्षस अपनी स्थित पर खिन्न है, तथा अपने मित्र चन्दनदास को नहीं बचा सकने के कारण चिन्तित है। अमात्य राक्षस पाटलिन्त्र के जीणोंद्यान में चिन्तित दिखाई पड़ते हैं, उसी समय एक व्यक्ति, जो चाणक्य का गुष्तचर है, गले में रस्सी बाँध कर आत्महत्या करना चाहता है। राक्षस के पूछने पर वह बताता है कि उसका मित्र जिष्णुदास अपने मित्र चन्दनदास की मृत्यु का समाचार सुनने के पूर्व ही अधिन में प्रवेश करने के लिये चला गया है, अतः वह मित्र के मरने के पूर्व ही आस्म-

हत्या करना चाहता है। यह सुनकर अमात्य राक्षस अपने मित्र चन्दनदास की रक्षा करने के लिए चल पड़ते है।

सप्तम अंक में चाणक्य की कूटनीति सफलता के सोपान पर पहुंच जाती है, और उसे अमीप्ट की सिद्धि होती है। चन्दनदाम सपिरवार वध्यभूमि की ओर ले जाया जाता है और उसे चाणक्य के दो गुप्तचर, जो चाण्डाल बने हुए हैं, ले जाते हैं। चन्दनदास को शूली पर चढ़ाने को ले जाया जाता है और उसकी पत्नी और बच्चे विलाप करने लगते हैं। राक्षस इस हश्य को देखकर दुःखित होकर अपने को प्रकट करता है और चाण्डालों को भगाकर चन्दनदास को बचा लेता है। चाणक्य वहाँ उपस्थित होता है और राक्षस के समक्ष अपना सारा कूटनीतिक रहस्य खोल देना है, जिससे राक्षस के समक्ष सारी स्थिति स्पष्ट हो जाती हैं। चाणक्य राक्षम को चन्द्रगुप्त का अमात्यपद स्वीकार करने का आग्रह करता हैं, पर राक्षस इसे स्वीकार नहीं करता। इस पर चाणक्य कहता हैं कि इसी शर्त पर चन्दनदास के प्राण की रक्षा हो सकती है, जब कि आप मन्त्रि-पद को ग्रहण करें। राक्षस विवश होकर अमात्यपद को ग्रहण करता है और मलयकेनु को उसके पिता का राज्य लीटा दिया जाता है। चन्दनदास नगरसेठ बना दिया जाता है और सभी बन्दी कारामुक्त कर दिये जाते हैं। चाणक्य की प्रतिज्ञा पूर्ण हो जाती है और वह अपनी शिखा बौबता है तथा भरतवाक्य के बाद नाटक की समाप्ति होती है।

नाट्यकलः-विवेचन—'मुद्राराक्षस' विशासदत्त की नाट्यकला का सर्वोन्कृष्ट उदाहरण है। इसकी वस्तुयोजना एवं उसके संगठन में प्राचीन नाट्यशास्त्रीय नियमों की अवहेलना करते हुए स्वच्छन्दवृत्ति का परिचय दिया गया है । विशुद्ध राजनीतिक नाटक होने के कारण इसमें माधुर्य तथा सीन्दर्य का अभाव है, और करण तथा शृङ्गार रस नही दिखाई पडते । आद्यान्त इस नाटक का वातावरण गम्भीर बना रहता है। इसमें न तो किसी स्त्री पात्र का महत्त्वपूर्ण योग है और न विदूषक को ही स्थान दिया गया है। एकमात्र स्त्री-पात्र चन्दनदास की पत्नी है, किन्तू कथा के विकास में इसका कुछ भी महत्त्व नहीं है । संस्कृत में एकमात्र यही नाटक है जिसमें नाटककार ने रस-परिपाक की अपेक्षा घटना-वंचित्र्य पर बल दिया है । यह घटना-प्रधान नाटक है । इसमें नाटककार की दृष्टि अभिनय पर अधिक रही है और उसने सबैत्र इसके अभिनेय गुण की रक्षा की है। 'चाणक्य की राजनीति इतनी विकासशीला है कि समस्त घटनाएँ एक दूसरी से प्रुह्वलाबद्ध होती हुई एक निश्चित तारतम्य के साथ उसम समावेशित हो जाती है। कथानक में जिल्लता होते हुए भी गठन की चाहता और सम्बन्ध-निर्वाह की अपूर्व कुशलना लक्षित होती है ।' संस्कृत नाटक समाक्षा पृ०१५७ । कथावस्तु के विचार से 'मुद्राराक्षस' संस्कृत के अन्य नाटकों की अपेक्षा अधिक मीत्रिक है । इसमें घटनाओं का संघटन इस प्रकार किया गया है कि प्रेक्षक की उत्स्कता कभी नष्ट नहीं होती । नाटक में वीररस का प्राधान्य है, पर कहीं भी युद्ध के दृश्य नहीं है । वस्तुतः यहाँ शस्त्रों का द्वन्द्र न होकर, दो कूटनोतिज्ञां की बुद्धि का संघर्ष दिखाया गया है। प्रेक्षक की दृष्टि सदा चाणक्य द्वारा फैलाये गए नोति-जाल में जलझती रहती है। इसके

कथानक में गत्यात्मकता, कमबद्धता, प्रवाहमयता, गठन की सुरुपस्था, घटना-गृम्फन की चारुता तथा नाटकीय ओचित्य का सुन्दर समन्वय दिखाई पडता है। अंकों के विभाजन में भी विशाखदत्त ने नवीनता प्रदर्शित की है। अन्य नाटककारों ने अंकों में ही नाटक का विभाजन किया है, जबाक 'मुद्राराक्षस' में अंकों के बाच दृश्यों का भी नियोजन किया गया है। उदाहरण के लिए, द्वितीय एवं वृतीय अंको में कई दृश्यों का विधान है। द्वितीय अंक में दो दृश्य हैं - प्रथम जोर्णिवय सँपेरा का मार्ग एवं द्वितीय राक्षस के गृह का। तृतीय अंक में भी तीन दृश्य हैं —दो सुगांगप्रासाद के एवं त्रतीय चाणक्य की कृटिया का । इस नाटक में भावी घटनाओं की सूचना देने के लिए 'पताकास्थानक' का विधान है। इसमें अनेक छोटी-छोटी घटनाएँ विभिन्न स्थानों पर घटित होती हैं, पर वे निरथंक न होकर मूलकथा मे अनुस्यूत दिखाई पड़ती हैं। 'मुद्राराक्षस' में नाटककार का उद्देश्य है चन्द्रगृप्त के शासन एवं शक्ति को स्थायी बनान। और यह तभी संभव है, जबिक उसका प्रसिद्ध प्रतिद्वन्द्वी राक्षस चन्द्रगृष्त का परम मित्र बन जाय। नाटककार ने इसी उद्देश्य की पूर्ति के लिए घटनाओं का विकास किया है, और समस्त घटनाएँ त्वरित गति में इसी लक्ष्य की ओर उन्मुख होती हुई प्रदक्षित की गयी हैं। 'मुद्राराक्षस' में कथानक से सम्बद्ध घटनाओं का बाहुल्य है, पर नाटककार ने अपने कौशल के द्वारा विभिन्न साधनों का प्रयोग कर उनकी सूचना दी है। जैसे; प्रथम अंक के प्रारम्भ में चाणक्य के स्वगत-कथन में अनेक कथाओं की सूचना प्राप्त होती है, जिसमे दर्शक शेष कथा को स्गमता से समझ लेता है। अनेक अनावश्यक घटनाओं की सूचना दूत के संदेशों, पात्रों के स्वगत-कथनों एवं पात्रों की उक्तियों द्वारा देकर नाटककार ने अपनी कृति को अधिक आकर्षक नथा सुन्दर बनाया है।

संकलन-त्रय के विचार से 'मुद्राराक्षस' एक सफल नाट्यकृति है। इसमें ऐसी कोई भी घटना नहीं है, जिसमें एक दिन से अधिक समय लग सके। अल्प समय में अधिकाधिक घटनाओं को दर्शाया गया है। 'मुद्राराक्षस' का समस्त कथानक एक वर्ष से कुछ ही अधिक समय का रखा गया है। इसमें मंचीय आवश्यकता को दृष्टि में रखकर विभिन्न स्थानों के दृश्य नहीं प्रस्तुत किये गए हैं। घटनाओं के मुख्य रूप से तीन ही स्थल दिखाये गए हैं—पाटालपुत्र नगर, मलयकेनु की राजधानी, सैन्यशिविर एवं अन्य निकटवर्त्ती स्थान। ये सारी दृश्य-योजनाएँ नाटक के कार्य व्यापार के ही अनुकूठ है। विभिन्न प्रासंगिक कियाओं द्वारा एक ही प्रभाव उत्पन्न करने के कारण इसमें प्रभानित त तत्त्व दर्शाया गया है।

यह वीररसप्रधान नाटक है और इसी की योजना में घटनाएँ गृम्फित की गयी हैं। प्रथम अंक के प्रारम्भ में चाणक्य द्वारा राक्षस को चन्द्रगुप्त का अमान्य बनाने की अभिलाषा ही इसके कथानक का 'बीज' है। राक्षस की मुद्रा प्राप्त होना तथा शकटदास की ओर से लिखित पत्र को मुद्रांकित करना एवं मलयकेतु का छला जाना आदि घटनाये 'बिन्दु' हैं। इसी 'बिन्दु' के आधार पर इसका नामकरण 'मुद्राराक्षस' किया गया है। विराधगुप्त क' राक्षस को उसके समस्त कार्यों की विफलता बताना

'पताका' है तथा चन्द्रगुप्त एवं चाणक्य के पारम्परिक मिथ्या मतभेद का सन्देश राक्षस को देना 'प्रकरी' है । अन्त में राक्षस का चन्द्रगृप्त का अमात्य-पद ग्रहण करना 'कार्' है। नाटककार ने कार्यावस्थाओं के नियोजन में पूर्ण सफलता प्राप्त की है। नाटकीय कथावस्तू के विकास में कार्यावस्थाएँ पाँच दशाओं को द्योतित करती हैं। प्रथम अंक में चाणवय के मन में चन्द्रगृप्त के राज्य को निविध्न चलाने एवं उसमें स्थायित्व लाने का आव ही 'प्रारम्भ' है। चाणवय का अपने दूत हारा राक्षस की नामाकित मुद्रा पाना तथा कूटपत्र लिखकर भद्रभट आदि को विभिन्न कार्यों में नियुक्त करना 'यत्न' है । चतुर्थं एवं पंचम अक में राक्षस एवं मळयकेतु में मतभेद उत्पन्न होना तथा राक्षस का मलयके के अमात्य पद मे निष्कासित किया जाना 'प्राप्त्याका' है। इस स्थिति में फल-प्राप्ति की सारी बाधाओं का निराकरण हो जाता है। षष्ठ अंक में राक्षम का चन्दनदास को बचाने के ठिए वध-भूमि की ओर जाना 'नियताप्ति' है, क्यों कि अब यहां राक्षम का चाणक्य के समक्ष आत्म-समर्पण कर देना निश्चित हो जाता है। सप्तम अंक में राक्षस द्वारा चन्द्रगृप्त का मन्त्रित्व ग्रहण करना 'फलागम' है। उपर्शक्त पंच अवस्था के अतिरिक्त 'मुद्राराक्षस' में पंचसन्धियों का भी पूर्ण निर्वाह किया गया है। इसमे कथानक के अनुरूप ही चरित्रों की योजना की गयी है। इसके प्रमुख पात्र चाणक्य और राक्षस दोनों ही राजनैतिक टाव-घातों एवं कूटनीतिक चाल से सम्पन्न दिखाये गये हैं। मुद्राराक्षस के चरित्र प्रभावीत्पादक एवं प्राणवन्त हैं। इस नाटक में प्रत्येक चरित्र का स्वतंत्र व्यक्तित्व पर कहीं वह नायक से प्रभावित होता है तो नायक भी उरामे प्रशावित दिखलाया गया है । 'मुद्राराक्षस का चरित-चित्रण आदर्श और यथार्थ की सीमाओं का परस्पर सम्मेलन है। मानव-जीवन का लोक में जो स्वरूप है वही मुद्राराक्षम के नाट्य-जगत् में अंकित और उन्मीलित है। नाट्यशास्त्र की मर्यादा की रक्षा करते हुए भी नाटककार विशाखदत्त न ऐसे चरित की उद्भावना की है जो साधारण होते हुए भी विशिष्ट है, देशकाल से परिच्छिन्न होते हुए भी व्यापक है, नाटकीय होते हुए भी वास्तविक है और यथार्थ होते हुए भी आदर्श है।' मुद्राराक्षस समालोचना-भूमिका पृ० २, डॉ॰ सत्यव्रत सिंह।

इस नाटक का नामकरण 'मुद्राराक्षस' सार्थक है। इसकी व्युत्पित इस प्रकार है—
मुद्रयागृहीतं राक्षसमधिकृत्य कृतो ग्रन्थः, मुद्राराक्षसम्। इस नाटक मे 'मुद्रा' (मुहर)
के द्वारा राक्षस के निग्रह की घटना को आधार बनाकर इसका नामकरण किया गया
है। इसका नामकरण वर्ण्यवस्तु के आधार पर किया गया है। राक्षस की नामांकित
मुद्रा पर ही चाणक्य की समस्त क्टनीति केन्द्रित हुई हे, जिससे राक्षम के सारे साधन
व्यर्थ सिद्ध हुए।

नायकत्व — 'मुद्राराक्षस' के नायकत्व का प्रश्न विवादास्पद है। नाट्यशास्त्रीय विधि के अनुसार इसका नायक चन्द्रगुष्त ज्ञात होता है, क्यों कि उसे ही फल की प्राप्त होती है। अर्थान् निष्कंटक राज्य एवं राक्षस ऐसे अमात्य को प्राप्त करने का वही अधिकारी होता है; पर कितप्य विश्वान्, कुछ कारणों से, चाणक्य को ही इसका नायक स्वीकार करते हैं। इस मत के पोषक विद्वान् विशाखदत्त को परम्परागत रूढ़ियों का

उल्लंघन करने वाला भी कह देते हैं। 'वास्तव में समस्त संस्कृत नाट्य-साहित्य में केवल विशाखदत्त एक ऐसा नाटककार है, जिसने परम्परागत रूढ़ियों का सम्मान नहीं किया। उसने समस्त में ढान्तिक परम्परागत रूढ़ियों का उल्लंघन किया है। वद चरित-नायक की एक अभिनव कोटि की प्रतिष्ठा करके अपनी मीलिकता का परिचय देता है।' संस्कृत के महाकृदि और काव्य—डॉ॰ रामजी उपाध्याय पृ० ३७४। सस्मृत लक्षण प्रत्यों के अनु सर नाटक का नायक उच्चकुलोद्धव, प्रतापी, गुणवान, धोरोदान चरित वाला कोई अलीकिक एवं निरित्तमानी व्यक्ति होना चाहिए। प्रव्यातवंशो राजीपधींगेदातः प्रतापवान्। दिव्योऽथ दिव्यादिव्यो वा गुणवान्नायको मतः । साहित्य-दर्पण ६।९

इस दृष्टि से चन्द्रगृष्त तो इस नाटक का नायक हा सकता है, पर नाटककार ने वस्तृतः चाणक्य को ही इसका नायक बनाया है। चाणक्य का ही इस नाटक पर पूर्ण प्रभाव दिखाई पड़ता है और इसकी सभी घटनाओं का सूत्र-मंचालन वहीं करता है। चाणवय का चरिण-चित्रण करते समय नाटककार का विशेष ध्यान रहा है, क्योंकि उसे चाणक्य को ही इसका नायक बनाना अभेष्ठ है। अन्त तक इस नाटक में चाणक्य की ही योजनाएँ फलबती सिद्ध होती हैं। पर, चाणक्प को इसका नायक मानने में शास्त्रीय दृष्टि से बाधा उपस्थित हो जाती है, क्योंकि इसकी वास्तविक फलोपलब्धि चन्द्रगुप्त को ही होती है। नाटक के अन्त में चाणक्य राजनीति मे ही नहीं, अपित समग्र भीतिक कार्यों मे प्रथक होते हुए दिखाई पडता है। नाटक की समग्र घटना का फओपभोग चन्द्रगृष्त ही करता है, और चाणक्य उसके राज्य को स्थिर एवं उसक शत्रुओं को परास्त कर उसकी समृद्धि को सुद्दर कर देता है। इस दृष्टि से चन्द्रगुप्त ही इसका नायक सिद्ध होता है। चन्द्रगुप्त के नायकत्व के विरुद्ध अनेक प्रकार के तर्क दिये गये हैं। नाटकार ने जान-बूझ कर चन्द्रगुप्त के व्यक्तित्व को उभरने नहीं दिया है और वह चाणक्य के इङ्गित पर ही चला करता है। चाणक्य के कृत्रिम क्रोध को देखकर भी वह काँप उठता है, अत: वह इसका नायक नहीं हो सकता। संस्कृत नाटकों की परिपाटी के अनुसार भरत-वाक्य का पाठ नायक द्वारा ही किया जाता है, किन्तु मुद्राराक्षस के भरतवाक्य का उच्चारण राक्षस करता है; क्योंकि उसे ही मन्त्रित्व की प्राप्ति होती है। पर वह नायक नहीं हो सकता, क्योंकि चाणक्य के समक्ष वह पराजित दिखलाया गया है। सभी दृष्टियों से विचार करने पर चाणक्य ही इसका नायक सिद्ध होता है; क्योंकि अन्ततः उसकी ही कूटनीति फलवती होती है और चन्द्रगुप्त के राज्य को निष्कण्टक कर उमे अपूर्व आह्नाद होता है। इस नाटक का समस्त कथानक चाणक्य में ही केन्द्रित दिखाया गया है। इसकी सारी घटनाएँ उसकी इच्छा के अनुरूप ही घटित होती हैं। इसका प्रमुख फल है, राक्षस को अपनी ओर मिलाकर चन्द्रगृप्त का अमात्य बनाना और इस कार्य के लिए चाणक्य सदा प्रयत्नशील रहता है। 'चाणक्य जैसे निःस्वार्थ राजनीतिज्ञ के लिए, अपने लिए ख्याति प्राप्त करना अभीष्ट्रन था; उसका लक्ष्य था, चन्द्रगुप्त के लिए निष्कण्टक राज्य की स्थापना और राक्षस को मन्त्री बनाना; और वह इस कार्य में सफल होता है। इस प्रकार चाणक्य को नायक स्वीकार करने में आपित्त के लिए कोई स्थान नहीं रह जाता।' संस्कृत किव-दर्शन—डॉ॰ भोलाशंकर व्यास, पृ० ३७०। अतः चाणक्य ही इसका नायक सिद्ध होता है। विशाखदत्त ने प्राचीन प रपाटी की अवहेलना करते हुए भी ऐसे व्यक्ति को नायक बनाया है; जो सद्वशाद्धव न हो कर एक ऐसा ब्राह्मण है, जिसमें भारत का सम्राट बनाने की शिक्त है।

चाणक्य — 'मुद्राराक्षस' का नायक चाणक्य अत्यन्त प्रभावशाली तथा शक्तिशाली है। वह एक सफल मन्त्री तथा महान् कूटनोतिज्ञ भी है। उसको कूटनोतिज्ञता से चन्द्रगुप्त का साम्राज्य स्थायित्व प्राप्त करता है तथा राक्षस भी उसका वशवर्ती हो जाता है। नाटक की समस्त घटनाएँ उसी के इशारे पर चलती हैं। वह इस नाटक क घटना-चक्र का एकमात्र नियन्ता होते हुए भी निष्काम कर्म करता है। वह जो कुछ भी करता है, अपने लिए नहीं, अपिन, चन्द्रगृप्त के लिए और मीर्य-साम्राज्य की दृढ़मूलता एवं सम्पन्नता के लिए। "अर्थशास्त्र और सम्भवतः प्राचीन ऐतिह्य और प्राचीन कथा-परम्परा का चाणक्य भले ही एक महत्त्वाकांक्षी, महाक्रोधी महानीतिज्ञ ब्राह्मण रहा हो किन्तु मुद्राराक्षस के चाणक्य में एक और विशेषता है और वह है उसकी 'निरीहता, निःस्वार्थमयता और लोकसंग्रह' की महाभावता।" मुद्राराक्षस— भूमिका, चीखम्बा समालोचना पृ० २१। वह निरी**ह, वी**तराग **एवं** लोकोत्तर राजनीतिज्ञ है। चाणक्य मीर्य-साम्राज्य का मंत्री होते हुए भी भीतिक सुख से दूर है। वह बुद्धि-कोशल की साक्षात् प्रतिमा है तथा किसी भी रहस्य को नत्क्षण समझ जाता है। चन्द्रगुप्त के प्रति उसके कृत्रिम कलह को देखकर, जब वैतालिक चन्द्रगृष्त को उत्तेजित करने के लिए उसकी स्तृति-पाठ करते हैं, तो वह भाँप जाता है कि यह राक्षम की चाल है। वह अपने कर्त्तव्य के प्रति सदा जागरूक रहता है— आम्जातम् । राक्षसस्यायं प्रयोगः । आः दुरात्मन् ! राक्षमहतक ! दृश्यसे जागति खलु कांटिल्यः — अंक ३। वह विषम स्थिति मं भी विचलित नहीं होता और अपनी अपूर्व मेधा के द्वारा शत्रु के सारे पड्यन्त्र की व्यर्थ कर देना है। चन्द्रगृप्त के वध के लिए की गई राक्षस को सारी योजनाएँ निष्कल हा जाती हैं। किन ने उसके व्यक्तिगत जीवन का जो चित्र अंकित किया है उसमें उसकी महानता सिद्ध होती है। वह असाधारण व्यक्ति है। उपलशकलमेतद् भेदकं गोमयानां वदुभिष्पहृतानां बहियां स्तोम एयः । शरणमपि समिद्धिः शुष्यमाणाभिराभिवनिमतपटलान्तं दृश्यते जीर्णकुड्यम् ॥ ३।१४ । 'एक ओर तो सूर्व कण्डों को तोडने के लिए पत्थर का द्रकड़ा पड़ा है, दूसरी ओर ब्रह्मचारियों के इकट्ठे किये कुशों की ढेर लगी है, चारां ओर छप्पर पर मुखाई जाने वाली समिधाओं से घर झुका जा रहा है और दोवारें गिरती-पड़ती किमी प्रकार खड़ी है।'

चाणक्य धैयंवान् तथा अपने पारुष पर अदम्य विश्वास रखने वाला है, जिससे सफलता तथा विजयश्री सदा उसके करतलगत रहती हैं। वह भाग्यवादी न होकर पौरुषवादी है—दैवमिवडांसः प्रमाणयन्ति। उसे अपनी बुद्धि पर दृढ़ विश्वास है। वह किसी की परवाह नहीं करता, सारे संकटों पर विजय प्रान्त करने के लिए

उसकी बुद्धि पर्याप्त है। एकाकेवलमथंसाधनविधी सेनाशतेभ्योऽधिका। नन्दोन्मूलन-दृष्टवीर्यमहिमा बुद्धिस्तु मा गान्मम ।। १।२६ । यह अपूर्व दूरदर्शी है क्योंकि राक्षस की बुद्धिमत्ता एवं पद्रता को समझ कर ही उसे अपने वश में करना चाहता है। वह उसका संहार न कर उसे चन्द्रगृप्त के अमात्य-पद पर अधिष्ठित करने के लिए सारा खेल करता है। उसने अपने अनुचरों को कड़ा आदेश दे रखा है कि किसी भी स्थित में राक्षस के प्राण की रक्षा की जाय। उसे पूर्ण विश्वास है कि राक्षस की अपूर्व मेधा एवं चन्द्र गृप्त की शक्ति के समन्वय से ही मौर्य-साम्राज्य का हढ़ीकरण सम्भव है। वह मानव मनोभावों का अपूर्व ज्ञाता है तथा राक्षस के महत्त्व को जितना समझता है उतना स्वयं राक्षस भी नहीं जानता। वह अहंवादी है तथा दूसरों की कभी भी चिन्ता नहीं करता। वह कोधी भी इस प्रकार का है कि उसके नाम मे ही आतंक छा जाता है। चाणक्य सदा सावधान रहता है तथा छोटे शत्रु की भी उपेक्षा नहीं करता-कायस्य इति लब्बी मात्रा, तथापि न युक्तं प्राकृतमपि रिपू-मवज्ञात्रम् । वह कार्यभारवाहकों को सदा पारितोषिक एवं प्रोत्साहन देता रहता है, और ब्लेपगुक्त बचनों को भी पहचान लेता है। उसका प्रत्येक कार्य सप्रयोजन होता है। राक्षस उसे रत्नों का सागर कहता है। 'नहि प्रयोजनमनपेक्ष्य स्वप्नेऽपि चाणक्यश्चेष्टते । आकरः सर्वशास्त्राणां रत्नान।मिव सागरः । गुणैनं परितृष्यामो यस्य मत्सरिणो वयम् ॥ ७।७ । उसके गुण की प्रशंसा शत्रु और मित्र दानों ही करते हैं । भागरायण उसकी नीति के सम्बन्ध में इस प्रकार कहता है-मूहर्लीक्योद्धेदा मूह-रिधयमा भावगहना, मुहुः सम्पृणिङ्की मुहुरतिकृशा कार्यवशतः । मुहुर्धश्वद्वीजा मुहुरिप बहुप्रावितफलेत्यहो चित्राकारा नियतिरिव नीतिनैयविदः ॥ ४।३ । 'कभी तो चाणस्य की गृढ चालें प्रकाशित होने लगती है और कभी इतनी गहन हो जाती हैं कि बुद्धिगम्य नहीं हो पातीं, कभी अपने सम्पूर्ण रूप से दृष्टिगत होती हैं, कभी किसा कायविशेष से अत्यन्त धूँधली हो जाती हैं, कभी उनका बीज तक नष्ट होना प्रतीत होता है और कभी विविध फलों से युक्त हो जाती है। वास्तव में चाणक्य की नीति नियति की भाति विचित्र आकार प्रदर्शित करती है।' कूल मिलाकर चाणक्य महान् राजनीतिज्ञ, महामानव, कूटनीति-विशारद, हढ़प्रतिज्ञ, एवं निस्पृह है। वह शत्रु के गूण को भी महत्त्व देता है। राक्षस के वशवर्त्ती हो जाने पर वह उसे 'महात्मा' कहता है और राक्षस के परिवार को जब चन्दनदास उमे नहीं सौंपता तो वह मन ही मन उसकी प्रशंसा करता है।

राक्षस—इस नाटक का दूसरा प्रसिद्ध पात्र राक्षस है जो चाणक्य के प्रतिद्वन्द्वी के रूप में चित्रित है। यह प्रतिनायक का कार्य करता है। किन ने राक्षस ऐसे प्रतिनायक का चित्रण कर चाणक्य के महत्त्व को तो बढ़ाया ही है साथ ही इस नाटक को भी आकर्षक बना दिया है। राक्षस का व्यक्तित्व मानवीय रूप की विविध भाव-भिङ्गयों का रङ्गस्थल है। वह आशाओं एवं निराशाओं के प्रतिघात में अडिंग एवं अजेय बना रहता है। उसकी इसी स्वाभाविक महत्ता के कारण चाणक्य उसकी ओर आकृष्ट है, और येनकेन प्रकारेण उसे चन्द्रगुप्त का अमात्य बनाना चाहता

है। वह चाणक्य के समक्ष पराभूत होकर भी अपनी महानता की छाप प्रेक्षकों के ऊपर छोड जाता है। चाणक्य के समान वह भी महान् राजनीतिज्ञ एवं कूटनीति-विशारव है. तथा जो कुछ भी करता है वह व्यक्तिगत लाभ के लिए नहीं, अपितु स्वामिनिक में प्रेरित होकर ही। नन्द के शासनकाल में उसकी कितनी सत्ता थी; तथा उसमें राज्य-संालन की कितनी शित रही होगी, इसका पता उसकी मुद्रा में ही चलता है। चाणक्य अपनी सारी चाल को उसकी मुद्रा पर ही केन्द्रित कर देता है। राक्षस ने चन्द्रगुप्त के सहार के लिए जो योजन। बनायी थी वह अत्यन्त सुद्रह एवं उसके बुद्धिकीशल की परिचायक थी, पर उसकी असिद्धि में राक्षस का उतना दोष नहीं था जितना कि उसके व्यक्तियों की असावधानी एवं आतुरता का था। राक्षस की पराजय आकस्मिक एवं अत्रत्याश्चित था। चाणक्य के हाथ में राक्षस की मुद्रा का पड जाना एक अनहोनी घटना है; इससे उसका महत्त्व बढ़ता ही है, घटता नहीं।

वस्तृतः उमकी पराजय परिस्थितिजन्य थी। परिस्थिति की विपरीतता तथा अपनी योजनाओं की व्यर्थता के कारण राक्षम भाग्यवादी बन जाता है । विराधगृष्त के मुख से अपने दो गुप्तचरों के मारे जाने का समाचार प्राप्त कर वह भाग्य को दोषी ठहराता है — 'नैतःबुभी हती, दैवेन वयमेव हताः ।' नन्द वंश के विनाश में वह भाग्य-चक का हो हत्य स्वीकार करता है - 'विधेविलमितिमदं, कृतः' ? भृत्यत्वे परिगाव-धामनि स्रोत स्नेहात् प्रभूणां सता पुत्रेस्यः कृतवेदिनां कृतिधयां येषामभिन्ना वयम् । ते लोकस्य परीक्षकाः क्षितिभृतः पापेन येन क्षताः तस्येदं विपूलं विधेविलसित पुंसा प्रयतन-च्छिद: ११२०। 'यह तो उस भाग्य का फेर है जो मनुष्य के पुरुषार्थ का शत्र है! अरे ! यदि यह न होता तो व न्याय-परायण राजरां इवर क्योंकर नष्ट हो जाते जिनके लिए जिन प्रभुत्वशालियों के लिए, जिन परोपकार-परायणों के लिए और जिन सदसद्धि-वेक-कर्ताःों के लिए, सेवक होने में अपमानास्पद हा सकते पर भी, केवल उनके स्नेहवश हम पुत्रवतृ ही निरन्तर रहते आये।' राक्षम को इस उक्ति में उसकी भाग्य-वादित, के अतिरिक्त नन्दवंश के प्रति उसकी भक्ति-भावना भी आभासित होती है। राक्षस अभ्यवादी होते हुए भी अकमण्यं नहीं है, आर न अपने प्रयत्नों की असफलता के कारण अपने को कोसता है। निराशा की भावना से भर जपने पर भी उसके पुरुषार्थ में शिथिलता नहीं आती, और अन्त-अन्त तक वह कर्मठ एवं कियाशील बना रहता है। वह राजनीति-विशारद होते हुए भी कठोर नहीं है, और सहृदयता उसके व्यक्तित्व का बहुत बड़ा गूण है। वह सहज ही अपने प्रति सहानुभूति प्रकट करने वालों को विद्वासभाजन समझ लेता है।

राक्षस का वास्तविक रूप उसकी मित्रता में प्रस्फुटित होता है। वह अपने मित्र चन्दनदास के प्राणों पर संकट देखकर उसकी रक्षा के लिए आत्म-समर्पण कर देता है। वह अपने मित्र के जीवन से बढ़ कर अपनी प्रतिष्ठा को नहीं समझता और चाणक्य का वशवर्ती हो जाता है। उसका आत्मसमर्पण उसकी असकलता का द्योतक न होकर उसकी सच्ची मैत्री का परिचायक है। 'मुद्राराक्षस' नाटक में राक्षस असफल सिद्ध होते

हुए भी अपनी राजनीतिकपदुता, कठोर कर्त्तंव्यनिष्ठा तथा सच्ची मैत्री के कारण महःन् सिद्ध होता है। इन सारे गुणो के अतिरिक्त उसे युद्धकला में निपुणता भी प्राप्त है। युद्ध-संचालन की क्षमता एवं सैन्य-संगठन की निपुणना उसमें कूट-कूट कर भरी हुई है। एक योग्य मन्त्री के लिए जिन-जिन गुणों की आवश्यकता होती है, वे सारे गुण राक्षस में भरे हुए हैं। इसके अन्य पात्रों में चन्द्रगुप्त एवं मलयके रू हैं किन्तु चाणक्य एवं राक्षस के समक्ष इनका व्यक्तित्व उभर नहीं सका है।

आधारग्रन्थ— १. मुद्राराक्षस-हिन्दी अनुसाद सहित-डॉ॰ सत्यव्रत सिंद, चीलम्बा प्रकाशन । २ संस्कृत नाटक—डॉ॰ कोथ (हिन्दी अनुवाद) । ३. संस्कृत-कित्र-दर्शन—डॉ॰ ओलाशंकर ब्यास । ४. संस्कृत-नाटक-समीक्षा—डॉ॰ इन्द्रपाल सिंह 'इन्द्र' । ४. संस्कृत-काव्यकार—डॉ॰ हॉरदत्त शास्त्री । ६. संस्कृत के कित और काव्य—डॉ॰ रामजी उपाध्याय । ७. इन्ट्रोडक्शन दू मुद्राराक्षस—-डॉ॰ देवस्थली । ६. संस्कृत साग्हत्य का संक्षित्त इतिहास—गैरोश ।

मुनीश्वर—-ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। प्रसिद्ध ज्योतिषी रंगनाथ इनके पिता थे [दे० रंगनाथ]। इनका स्थितिकाल १६०३ ई० है। इन्होंने 'सिद्धान्तसार्वभौम' नामक सुप्रसिद्ध ग्रन्थ की रचना की है तथा भास्कराचार्य विरावित 'सिद्धान्तिशिरोमणि' एवं 'लील वती' के ऊपर टीकाये लिखी हैं।

आधारग्रन्थ - भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्रो ।

खुगिरि— 'अनर्घराघव' नामक नाटक के रचियता [दे० अनर्घराघव ] । उनके जीवन के सम्बन्ध में पर्याप्त सामग्री उपलब्ध नहीं है । 'अनर्घराघव' की प्रस्नावना से जात होता है कि उनके पिता का नाम वर्धमानभट्ट एवं माता का नाम तन्तुमती था । वे मीद्गल्यगोत्रीय बाह्मण थे । सूक्तिग्रन्थों में इनकी प्रशंसा के अनेक क्लोक प्राप्त होते हैं क. मुरारि-पदचिन्तायां भवभूतेस्तु का कथा । भवभूति परितज्य मुरारिमुररीमुरु ॥ ख. देवीं वाचमुपासते हि बहुव: सारं तु सारस्वतं जानीते निनरामसी गुरुकुलिकिष्टो मुरारि: कवि: । अब्धिलिङ्घत एव वानरभटें: कि त्वस्य गम्भीरतामापातालनिमग्नपी-यरतनुर्जानाति मन्याचल: ॥ सर्क्षित्कणांमृत, ४१२७।४ । सूक्तिग्रन्थों से स्पष्ट होता है कि मुरारि माघ और भवभूति के परवर्त्ती थे । ये सवभूति की काव्यशैली से प्रभावित भी हैं, अतः उनका समय ७०० ई० के परवर्त्ती हैं । रत्नाकर ने अपने 'हरविजय' महाकाव्य के एक ब्लोक में मुरारि की चर्चा की है, अतः वे रत्नाकर ( ६४० ई० ) के पूर्ववर्त्ती हैं । मंख रचित 'श्रीकण्ठचरित' (११३४ ई० ) में मुरारि राजशेखर के पूर्ववर्त्ती सिद्ध किये गए है । इन सभी प्रमाणों के आधार पर उनका समय ६०० ई० के आसपास निश्चन होता है ।

मुरारि हे सम्बन्ध में विद्वानों का कहना है कि वे शुद्ध नाटक लेखक न होकर गीतिनाट्य के रचियता थे कि उन्हें नाट्यकला का पूर्ण ज्ञान नहीं था। उनके 'अनर्घ-राघव' में लम्बे-लम्बे अंक, कथावस्तु की विश्वह्खलता, नाटकीय-कौतूहल का अभाव, कृत्रिम शैली एवं संवादों का आधिक्य उन्हें सफल नाटककार की श्रेणी से गिरा देता

है। वे नाटककार के रूप में नितान्त असफल तो हैं ही, किव के रूप में भी पूर्ण सफल नहीं कहे जा सकते।

मुरारि-मिश्र--मीमांसा दर्शन के अन्तर्गत [दे० मीमांसा-दर्शन] मुरारि या मिश्र-परम्परा के प्रतिष्ठापक आचार्य मुरारि मिश्र हैं। इनका समय १२ शतक माना है। इन्होंने भवनाथ नामक प्रसिद्ध मीमांसक ['नयविवेक' नामक प्रत्य के रचियता तथा गुरुमत के अनुयायी] के मत का खण्डन किया है, जिनका समय ११ वीं शताब्दी है। इस आधार पर ये भवनाथ के परवर्ती सिद्ध होते हैं। अत्यन्त खेद को बात है मुरारि मिश्र के सभी प्रत्य उपलब्ध नहीं होते और जो प्राप्त भी हुए हैं, वे अधूरे हैं। कुछ वर्ष पूर्व डॉ० उमेश मिश्र को इनकी रचनाओं के कुछ अंश प्राप्त हुए हैं। ये हैं— त्रिपादनीतिनयम्' एवं 'एकादशाध्यायाधिकरणम्'। दोनों ही ग्रन्थ प्रकाशित हो कुके हं। प्रथम मे जैमिन के प्रारम्भिक चार सूत्रों की व्याख्या है एवं द्वितीय में जैमिन के ग्यारहवें अध्याय मे विवेचित कुछ अंशों की व्याख्या प्रस्तुत की गयी है। प्रामाण्यवाद के सम्बन्ध में इन्होंने अपने मौलिक विचार व्यक्त किये हैं। इनके मत का उत्लेख अनेक दार्शनिकों ने किया है जिनमें प्रसिद्ध नव्यनैयायिक गंगेश उपाध्याय तथा उनके पुत्र वर्धमान उपाध्याय हैं।

आधारग्रन्थ— १. भारतीय-दर्शन— आ० बलदेव उपाध्याय । २. मीमांसा-दर्शन— पं० मण्डन मिश्र ।

मृच्छकरिक — महाकवि शुद्रक विरचित संस्कृत का सुप्रसिद्ध यथार्थवादी नाटक । शास्त्रीय दृष्टि से इसे प्रकरण कहा जाता है । इसमें चारुदत्त एवं वसन्तसेना नाम्नी वैश्या का प्रणय-प्रसंग दश अंकों में वर्णित है ।

प्रथम अंक में, प्रस्तावना के पश्चात्, चारुदत्त के निकट उसका मित्र मैत्रेय ( विद्रुपक ) अपने अन्य मित्र चूर्णवृद्ध द्वारा दिये गए जातीकुसुम से सुवासित उत्तरीय लेकर आता है। चारुदत्त उसका स्वागत करते हुए उत्तरीय ग्रहण करता है। वह मैत्रेय को रदिनका के साथ मातृ-देवियों को बिल चढ़ाने के लिए जाने को कहता है, पर वह प्रदोष काल में जाने से भयभीत हो जाता है। चारुदत्त उसे ठहरने के लिए कहकर पूजादि कार्य में संलग्न हो जाता है। इसी बीच वसन्तसेना का पीछा करते हुए शकार, विट और चेट पहुंच जाते हैं। शकार की उक्ति से ही वसन्तसेना को ज्ञात होता है कि पास में ही चारुदत्त का घर है। वह अन्धकार में टटोलते हुए चारुदत्त के घर में धूस जाती है। चारुदत्त दीपक लेकर किवाड़ खोलता है और वसन्तसेना शीघ्रता से दीपक बुझ।कर भीतर प्रवेश कर जाती है। इधर शकार रदिनका को हो वसन्तसेना समझ कर पकड़ लेता है, पर मैत्रेय डॉट कर रदनिका को छूड़ा लेता है। शकार विवाद करता हुआ मैत्रेय को धमकी देकर चला जाता जाता है। विदूषक एवं रदिनका के भीतर प्रवेश करने पर वसन्तसेना पहचान ली जाती है। वह अपने आभूषणों को चारुदत्त के यहां रख देती है और चारुदत्त एवं मैत्रेय उसे घर पहुँचा देते है। इस अंक में यह पता चल जाता है कि वसन्तसेना ने सर्वप्रथम जब चारुदत्त को कामदेवायतोद्यान में देखा था, तभी से उस पर अनूरक्त हो गयी थी।

द्वितीय अंक में वसन्तसेना की अनुरागजन्य विरह-वेदना दिखलाई गयी है। इस अंक में संवाहक नामक व्यक्ति का चित्रण किया गया है जो पहले पाटलिपुत्र का एक संभ्रान्त नागरिक था और समय के फेर से, दरिद्र होने के कारण, उज्जियनी आकर संवाहक के रूप में चारुदत्त के यहाँ सेवक हो गया। चारुदत्त के निर्धन हो जाने से उमे बाध्य होकर हटना पड़ा और वह जुआड़ी बन गया। जूए में दस मुहर हार जाने से उसके चुकाने में असमर्थ होने के कारण वह छिपा फिरता है। उसका पीछा द्युतकार और माथूर किया करते हैं। वह मन्दिर में छिप जाता है और वे दोनों एकान्त समझ कर वहीं जुआ खेलने लगते हैं। संवाहक भी वहाँ आकर सम्मिलित होता है, पर द्यूतकार द्वारा पकड़ लिया जाता है। वह भागकर वसन्तसेना के घर में छिप जाता है, और द्युतकार तथा माथुर उसका पीछा करते हुए पहुँच जाते हैं। संवाहक को चारुदत्त का पुराना सेवक समझ कर वसन्तसेना उसे अपने यहाँ स्थान देती है और द्युतकार को रुपए के बदले अपना हस्ताभरण भेज देती है, जिसे प्राप्त कर वे सन्तुष्ट होकर चले जाते हैं। संवाहक विरक्त होकर बौद्ध भिक्षु बन जाता है। तत्क्षण वसन्तसेना का चेट एक बिगड़ैल हाथी मे एक भिक्षक को बचाने के कारण चारुदत्त द्वारा प्रदत्त प्रस्कारस्वरूप एक प्रावारक लेकर प्रवेश करता है। वह चारुदत्त की उदारता की प्रशंसा करता है और वसन्तसेना उसके प्रावारक को लेकर प्रसन्न होती है।

तृतीय अंक में श्राविलक, जो वसन्तसेना की दासी मदनिका का प्रेमी है, उसको दासता से मुक्ति दिलाने के लिए चारुदत्त के घर में सेंध मार कर वसन्तसेना के आभू-षण को चुरा कर मदनिका को दे देता है। चारुदत्त जागने पर प्रसन्न एवं चिन्तित दिखाई पड़ता है। चोर के खाली हाथ न लौटने से उसे प्रसन्नता है, पर वसन्तसेना के न्यास को लौटाने की चिन्ता से वह दुःखित है। उसकी पत्नी धूता उसे अपनी रत्नावली लाकर देती है और मैत्रेय उसे लेकर वसन्तसेना को देने के लिए चला जाता है।

चतुर्थ अंक में राजा के साले शकार की गाड़ी वसन्तसेना के पास उसे लेने के लिए आती है। वसन्तसेना की मां उसे जाने के लिए कहती है, पर वसन्तसेना नहीं जाती। श्रविलक वसन्तसेना के घर पर जाकर मदनिका को चोरी का वृत्तान्त सुनाता है। मदनिका वसन्तसेना के आभूषणों को देखकर उन्हें पहचान जाती है, और उन्हें अपनी स्वामिनी को लीटा देने के लिए कहती है। पहले तो शर्विलक उसके प्रस्ताव को अमान्य ठहरा देता है, किन्तू अन्ततः उसे मानने को तैयार हो जाता है। वसन्तसेना छिपकर दोनों प्रेमियों की बातचीत सुनती है और प्रसन्नतापूर्वक मदनिका को मूक्तकर शविलक के हवाले कर देती है। रास्ते में शिवलक को राजा पालक द्वारा गोपालदारक को कैंद किये जाने की घोषणा सुनाई पडती है। वह रेमिल के साथ मदनिका को भेज कर गोपालदारक को छुड़ाने के लिए चल देता है। शर्विलक के चले जाने के बाद धूता की रत्नावली लेकर मैत्रेय आता है और कहता है कि चारुदत्त आपके गहनों को जूए में हार गया है, इसलिए उसने रत्नावली बदले में भिजवाई है। वसन्तसेना मन- ही-मन प्रसन्न होकर रत्नावली रख छेती है और सन्ध्या समय चःरुदत्त से मिलने का सन्देश देकर मैत्रेय को लौटा देती है।

पंचम अंक में यसन्तसेना घोर वर्षा मे विट के साथ चारुदत्त के घर जाती है और रात वहीं बिताती है।

षष्ठ अंक में चारदत्त पुष्पकरण्डक जीर्णोद्यान में जाता है, और वसन्तसेना को भी वहीं मिलने को कहता है। रदिनका चारुदत्त के पुत्र को गोद में लेकर आती है और उसको खेलने के लिए मिट्टी की गाड़ी देती है। लड़का सोने की गाड़ी मांगता है और मिट्टी की गाड़ी नहीं लेता। वसन्तमेना उसे अपने आभूषण देकर सोने की गाड़ी बन-वाने को कहती है। वसन्तमेना पुष्पकरण्डक जीर्णोद्यान में जाने को तैयार होती है, किन्तु भूल कर वहीं खड़ी हुई शकार की गाड़ी में बैठ जाती है। इसी बीच कारागार में भागकर गोपालदण्यक आता है और बचने के लिए वसन्तमेना की गाड़ी में घुस जाता है। गाड़ीवान उमे ही दसन्तमेना समझकर गाड़ी हांक देता है। मार्ग में चन्दनक एवं वीरक नामक राजपुरुष गाड़ी देवना चाहते हैं। चन्दनक एवं आयंक समन रक्षा की याजना करता है। चन्दनक उमें आध्वत तो देखता है और वीरक दो समझावर गाड़ी गहीं देखने देना और चन्दनक उमें आध्वता दे देता है और वीरक दो समझावर गाड़ी गहीं देखने देना और चन्दनक के कहते पर गाड़ीवान गाड़ी वड़ा देता है।

सातवे अंक में आर्यंग जद्यान में आवर वारुदत्त से मिलता है और वारुदत्त उसके बन्धनों को काटकर उसे अन्य भाग देता है। वह स्वयं भी घर चला जाता है और आर्यंक को बिदा बार येता है।

आठवें अंक में शकार उद्यान में आये हुए एक निश्च को चीवर धीते देखकर उसे पीटता है, पर बिट के कहते पर उसे छोड़ देता है। उसी समय स्थावर नटक वसन्तसेना को लेकर पहुंचता है। वसन्तसेना चारुदत्त के स्थान पर शकार को देखकर इर जाती है। शकार उससे अणय-निवेदन करता है, किन्तु वसन्तसेना उसके प्रस्ताव को स्वीकार नहीं करती। इस पर वह उसे गठा दबोच कर मूच्छित कर देता है और उसे मरा हुआ जानकर वहीं पत्तों से देंक देता है। वह न्यायालय में जाकर चारुदत्त के ऊपर वसन्तसेना की हत्या का अपराध लगाकर मुकदमा कर देता है। इसी बीच बीद्ध थिश्च संवाहक उद्यान में आता है और वसन्तसेना को पहचान कर उसे संज्ञा में लाकर विहार में ले जाता है।

नर्वे अंक में शकार त्यायालय में जाकर चारुदत्त पर वसन्तसेना की हत्या करने का अभियोग लगाता है : त्यायाधीश वसन्तसेना की मां को बुला कर पूछता है कि वसन्तसेना कहाँ गयी थी। वह बनाती है कि वह चारुदत्त के पास गयी थी। तत्यश्चात् चारुदत्त आता है और वह वसन्तरोना के साथ अपनी मैत्री स्वीकार कर लेता है। मैत्रेय आकार शकार से लड़ने लगता है और लड़ते समय उसके पास रखा हुआ आभू-पण गिर पड़ता है। शकार उसे उठाकर त्यायाधीश के समक्ष रख देता है और वसन्तरसेना की मां स्वीकार कर लेती है, कि ये आभूपण उसकी पुत्री के हैं। चारुदत्त का अभियोग सिद्ध हो जाता है और राजाजा के द्वारा उसे प्राणदण्ड मिलता है।

दशम अंक पें चाण्डालों द्वारा चाहदत्त वधस्थान पर लाया जाता है। शकार वे हारा बन्दी बनाया गया स्थावरक किसी तरह कूद कर कहता है कि वसन्तसेना की हत्या शकार ने की है। पर शकार उसे स्वर्ण का चोर बता कर उसकी बात को मिथ्या सिद्ध करता है। मैत्रिय के साथ चारुदत्त का पुत्र आता है और शकार उसे भी वध करने की राय प्रकट करना है। चाण्डाल चारुदत्त को वधस्थान पर ले जाकर पड्ग चठाना है, पर उसके हाथ में खड्ग गिर जाता है और चाण्डाल उसे शूली पर चढाना चाहना है। उसी बीच भिञ्ज के साथ वसन्तसेना आ जाती है और उसको जीवित देखकर आण्डाल चाएइन को छोड देते हैं। वे राजा को यह समाचार जाकर देते हैं। शकार भाग जाता है और राज्य में कान्ति फैल जाती है। शिवलक राजा पालक को मार देता है और आर्यक राजा बनाया जाता है। शकार को राजा की ओर में झुठे अभियोग के कारण पाणदण्ड मिलता है, पर चारुदत्त के द्वारा उसे अभयदान भिलता है। उसी समय जन्दनक एक यह सूचना प्राप्त <mark>होती है</mark> कि धूता पति के प्राण-दण्ड का समाचार मुनार चिता उ कलतः चाहती है। सभी लोग गीत्रतापूर्वक जाकर उने रोकते हैं और वसलनेता राजा के आदेश से चारुदत्त की वधू बनादी जाती है। चारुदन की इच्छा से भिक्षा है। विहार, का अधिपति एवं दोनों चाण्डालों को चाण्डालों का अधि ति बनाया जाता है। चन्त्रनक पृथ्वीपालक का पद प्राप्त करता है और भरत-बाक्य के पश्चात् नाटक की समाध्ति हो जाती है।

रामकरण-- 'मृत्लकटिक' का नामकरण विचित्रता का द्योतक है। नाटक अथवा काव्य का नामकरण कवि, पात्र अथवा मूख्य घटना या वर्ण्यविषय के आधार पर किया जाता है। यदि इस दृष्टि ने विचार किया जाय तो वर्णवृत्त के आधार पर इसकी अभिधा 'चारुदत्त' या 'दरिद्रचारुदत्त' होनी चाहिए थी। पर रचयिता ने किस आधार पर इसका यह नामकरण किया, इसका गंकेत ६ हें अंक में चारुदत्त के बालक की कीड़ा में दियाई पड़ता है। चारुदल का पुत्र रोहसेन अपने पड़ोसी के बच्चे को सोने की गाड़ी से खेलते हुए देखना है, और मिट्टी की गाड़ी से न खेल कर सोने की गाड़ी लेना चाहता है। चारुदत्त की चेटा रदनिका उसे बहलाती और कहती है कि जब तुम्हारे पिता जी पुतः समृद्ध हो जःयेगे तो तुम सोने की गाडी मे खेळना। बालक जब इतने पर भी नहीं मानता है को स्दिनिका उसे वसन्तसेना के घर छे जाती है। बालक को देखकर वसन्तसेना प्रसन्न हा पक्षी और उसने उसके रोने का कारण पूछा । वसन्तसेना ने कहा कि बेटा तम सीने री ही गाड़ी से खेलना। वसन्तसेना की ममतामयी दृष्टि देखकर बालक ने पूछा कि रदनिके यह कौन है ? इस पर वसम्तसेका ने कहा कि मैं तुम्हारे पिता के गुणो पर जीवित उन्हें की दक्षी हुँ । वह वसन्तमेना की यह बात न समझकर रविनका की ओर उन्सुक हो इर देखने लगा। इस पर रदनिका ने कहा कि ये तुम्हारी जननी है। पर बालक को उसकी बातो पर विश्वास नहीं हुआ और उसकी बातों में उसे संगति नहीं दिव्याई पड़ी। उसकी मां के शरीर पर आभूषण नहीं थे, जब कि वसन्तसेना का शरीर गहनों से पूर्ण था। अतः वह रदिनका से कहता है कि तुम भूठ बोल रही हो, यह मेरी माँ नहीं है। यदि मेरी मां होती तो उसे इतने गहने कैसे होते। बच्चे की बातें सुन कर वसन्तर्यना का हृदय ममता से भर जाता है, और वह अपने सभी आभूषणों को उतार कर उसकी गाड़ी में भर देती है। वह बच्चे से कहती है कि अब तो मैं तेरी मां बन गयी न, ले इन गहनों से सोने की गाड़ी बनवा ले। (एपेदानों ते जननी संवृत्ता! तद् गृहाणै तमलंकारम्। सौवर्णशकटिकां कारय!)।

उपर्युक्त घटना ही इस नाटक के नामकरण का आधार है। पर, यहाँ प्रश्न उठता है कि इस घटना का नामकरण के साथ क्या सम्बन्ध है ? इस नाटक का 'मृच्छकटिक' नाम प्रतीकात्मक है तथा असन्तोष का प्रतीक है। 'मृच्छकटिक' के अधिकांश पात्र अपनी स्थिति से असन्तृष्ट हैं और उनके असन्तोष की झलक इस नाटक में मिलती है। वसन्तसेना सुलभ शकार को प्यार न कर सर्वग्रणसम्पन्न चारुदत्त को चाहती है. चारुदत्त भी धूता से असन्त्रष्ट है और वह वसन्तसेना की ओर आकृष्ट होता है। बालक रोहसेन भी मिट्टी की गाड़ी से सन्तुष्ट नहीं है और वह सोने की गाडी चाहता है। कवि ने यह दिखाया है कि जो छोग अपनी परिस्थितियों से असन्तुष्ट होकर एक दूसरे से ईर्ष्या करते हैं, वे जीवन में अनेक कष्ट उठाते हैं। इस प्रकार इसक पात्रों का असन्तोष सर्वंव्यायी है, जिसके कारण प्रत्येक व्यक्ति को कष्ट उठाना पडता है। अतः इसका नाम सार्थक एवं मूख्य वृत्त का अंग है। इस अभिधा का दूसरा करण यह है कि रचयिता का ध्यान सुवर्ण की महिमा दिखाते हुए भी चारुदत्त की दरिद्रता एवं रोहमेन की मिट्टी की गाडी पर विशेष रूप से है। कवि ने वसन्तसेना की समृद्धि पर ध्यान न देकर उसके शील पर विचार किया है। इसी प्रकार चारुदत्त की दरिद्रता ही उसके शील का प्रतीक है जिसकी छाया रोहसेन की गाड़ी में दिखाई पड़ती है। वस्तृतः किव वसन्त-सेना के दैभव को महत्त्व न देकर चारुदत्त की दरिद्रता की महत्ता स्वीकार करता है। अतः इसका नाम 'मृच्छकटिक' उपयुक्त सिद्ध होता है, क्योंकि वह चारुदत्त की दरिद्रता का परिचायक है।

महाकिव यूद्रक ने भास रचित 'चारुदत्त' नामक नाटक की कथावस्तु को आधार बनाकर इसकी रचना की है, किन्तु दोनों के रचना-विधान एवं प्राकृत भाषा के प्रयोग में पर्याप्त अन्तर दिखाई पड़ता है। इसमें किन ने अपनी प्रतिभा के प्रकाश में कितपय नवीनताएँ प्रदिश्तित की हैं। भास ने 'चारुदत्त' में केवल वसन्तसेना एवं चारुदत्त की प्रणय-कथा का ही सिन्नवेश किया था, किन्तु यूद्रक ने राजनैतिक कथानक को गुंफित कर नवीनता प्रदिश्ति की है। इसमें प्रेमियों का भाग्य नगर के राजनैतिक भाग्य के साथ सम्बद्ध हो गया है। द्वितीय अंक में जुआड़ियों के दृश्य का नियोजन किन की मौलिक कल्पना है, जिससे नाटक जीवन के अधिक निकट आ गया है और इसमें अपूर्व आकर्षण का समावेश हुआ है। किन शक्त के चित्रत्र के माध्यम से हास्य की योजना की है तथा अन्य पात्रों के माध्यम से भी हास्य की मृष्टि की है। अतः 'मृच्छकटिक' का हास्य यूद्रक की निजी कल्पना के रूप में प्रतिष्टित है। इसमें किन ने अनेक नवीन पात्रों की कल्पना कर अपनी मौलिकता प्रदिश्ति की है। 'मृच्छकटिक' में सात प्रकार के प्राकृतों का प्रयोग हुआ है, और इस दृष्टि से यह संस्कृत की अपूर्व नाट्य-कृति है। रीकाकार पृथ्वीधर के अनुसार प्रयुक्त प्राकृतों के नाम हैं—शीरसेनी, अवन्तिका, प्राच्या,

मागधी, शकारी, चाण्डाली तथा ढक्की । टीकाकार ने विभिन्न पात्रों द्वारा प्रयुक्त प्राकृत का भी निर्देश किया है । १—शौरमेनी—सूत्रधार, नटी, वसन्तसेना, मदिनका, धूता, कर्णंपूरक, रदिनका, शोधनक, श्रेष्ठी। २—अवन्तिका—वीरक, चन्दनक। ३—प्राच्या—विद्यक । ४—मागधी—संवाहक, स्थावरक, कुम्भीलक, वर्धमानक, रोहसेन, भिछु । ५—शकारी—शकार । ६ —चाण्डाली—चाण्डाल । ७—ढकी—सिभक (धूतकार), मागुर ।

वस्तुविधान-- मृच्छकटिक' का वस्तु-विधान संस्कृत नाट्य-साहित्य की महत्व-पूर्ण उपलब्धि है। यह संस्कृत का प्रथम यथार्थवादी नाटक है जिसे देवी कल्पनाओं एवं आभिजात्य वातावरण में मूक्त कर कवि यथार्थ के कठोर धरातल पर अधि**छ**त करना है। शास्त्रीय दृष्टि से जहाँ यह एक ओर प्रकरण का रूप उपस्थित करता है, वहाँ पाश्चात्य ढङ्ग की कौमदी की भौति भी मनोरंजकता से पूर्ण लगता है। प्रकरण में कविकल्पित कथावस्तू का विधान किया जाता है, और इसका नायक कोई इतिहास प्रसिद्ध व्यक्ति न होकर धीर प्रशान्त लक्षण से युक्त कोई ब्राह्मण, विणक् अथवा अमात्य होता है। इसकी नायिका कुलजा अथवा वेश्या दोनों में से कोई एक या दोनों ही होती हैं। इसका कथानक मध्यम श्रेणी के व्यक्तियों से सम्बद्ध होता है, अतः उसमें मध्यम श्रेणी के व्यक्तियों की चारित्रिक दुर्बलताएँ प्रदिशत की जाती हैं। इसके पात्रों में कितव ( धूत ), द्युतकार, सभिक, विट, चेट आदि भी होते हैं । इस दृष्टि से 'मृच्छ-कटिक' प्रकरण सिद्ध होता है, नाटक नहीं । प्रकरण में दस अंक होते हैं, जो इस प्रकरण में भी है। पाइचात्य कथा-विकास की दृष्टि से इसकी पाँच अवस्थाएँ दिखाई पड़ती हैं-प्रारम्भ, विकास, चरमसीमा, निगति एवं अन्त । प्रथम अंक में वसन्तसेना का चारुदत्त के घर अपने आभूषणों को रखने से कथा का प्रारम्भ होता है। इसके बाद कथानक का आगे विकास होता है। दसन्तसेना के आभूषणों का चूराया जाना तथा उसके बदले में धूता का रत्नमाला देना एवं वसन्तसेना का अभिसार विकासावस्था के सूचक हैं। शकट-परिवर्तन और वसन्तसेना की शकार द्वारा हत्या चरमसीमा के अन्तर्गत आएगी। अन्तिम अंक में चारुदत्त का प्राणदण्ड निगति और वसन्तसेना तथा चारुदत्त के विवाह की राजाज्ञा अन्त है। भारतीय कथा-विधान के विचार से 'मृच्छकटिक' में अर्थ-प्रकृतियों, कार्यावस्थाओं एवं सन्धियों का नियोजन अत्यधिक सफलतापूर्वक किया गया है। इसके प्रथम अंक में वसन्तसेना का पीछा करते हुए शकार के इस कथन में नाटक का 'बीज' प्रदिशत हुआ है-- 'भाव ! भाव ! एषा गर्भदासी कामदेवायतनोद्यानात् प्रभृति तस्य द्ररिद्रच। हदत्तस्य अनुरक्ता, न मां कामयते' (पृष्ठ ५२, चौलम्बा संस्करण)। द्वितीय अंक में कर्णपूरक का वसन्तसेना को चारुदत्त का प्रावारक दिखाना एवं उसका (वसन्तमेना ) प्रसन्न होना, बिन्दू है।

तृतीय अंक में जुआ ड़ियों का प्रसंग मूलकथा का विच्छिन्न कर देता है और यह घटना प्रासंगिक कथा के रूप में प्रकट होती है। यहीं से शिवलक का चित्र प्रारम्भ होता है और मूलकथा के अन्त तक चलता है। अतः शिवलक की कथा 'पताका' एवं परिवाजक भिक्षु का प्रसङ्ग 'प्रकरी' है। अन्त में चारुदत्त द्वारा वसन्तसेना को पत्नी के रूप में स्वीकार करना 'कार्य' है। कार्यावस्था का विधान इस प्रकार है—प्रथम

अंक में वसन्तरेना का चारुदत्त के गृह में आना तथा चारुदत्त का उमकी ओर आकर्षण 'आरम्भावस्था' है। वसन्तसेना का चारुदत्त के गृह में अपने आभूषण रखकर जाने से लेकर पंचम अंक पर्यन्त तक की घटना 'यस्न' है। इस बीच दो प्रयत्न दिखाई पडते हैं—वसन्तमेना का आभूषण छोडकर जाना तथा धृता के आभूषण को वसन्तसेना के पास चारुदल द्वारा विज्ञवाया जाना । छठे अंक से लेकर दसवें अंक तक की घटनाएँ 'प्राप्त्याशा' के रूप में उपस्थित होती हैं। इन घटनाओं में फल प्राप्ति की आजा अनुकूल एवं प्रतिकूल परिस्थितियों में दोलायमण्ड रहती हु। बीद्ध शिक्षु के साथ वसन्तसेना का सहसा आगमन 'नियताप्ति' है और वसन्तसेना नथा च हदन का विवन्ह 'फलागम' । पंचमन्धियों का विधान भी उपयक्त है । प्रथम अंक के प्रारम्य से वस-तसेना के इस कथन में 'चत्रो मध्यचायमपन्यामः' ( स्वगत उधन ) 'स्वसिनः' दिलाई पडती है । 'प्रतिमुखसन्धि' प्रथम अंक रें ही बसन्तसेना 🤭 इस राज्य के उत्तरका होती है 🦂 'आर्यः यद्येवमहमार्यस्य अनुग्राह्या' और पंचम अंत्र अन्त तक दिखाई पानी है। छठे अंक वे प्रारम्भ में लेकर दसवे अंक तक, चाण्डा के हाथ वे पाइए छूट जाने ववे वसन्तमेना के इस कथन मे—'आयां: ! एपा अह महा स्थित प्रस्ति प्राप्त हार हा व्याप द्यते'—'गर्भसन्धि' है । अन्तिम अंक मं चाण्डाल कं अहा — त्वरित अर पुराधा' एवं लकार के कथन में— 'आइचर्य: प्रत्युजनीवितां Sिस्म' तह 'अयमने गान्ध' चलती है। इसी अंक में 'नेपथ्ये कलकलः' सं विकर अन्त तक 'नयहण सन्धि' दिखा विधनी है। इस प्रकार 'मृच्छकटिक' का वस्तु-विधान अत्यन्त मृदर तथा शास्त्रीय स्वयंत्र का निर्वाह करने वाला है । इसमें कथावस्तु के तीन सूत्र दिखाई एडते ८ जो परस्पर गुंफिन है—१—वसन्तसेना एवं चाहरत्त का प्रणय-प्रसंग, र शविष्ठक तथा मदनिका की प्रेम-कथा, ३--राजनैतिक कान्ति।

जिसके अनुसार अत्याचारी राजा पालक का विनास एवं ग्रापल-पुत्र वार्यक का राज्याभिषेक होता है। इनमें वसन्तसेना और चास्त्रस की प्राणय-कथा आधिकारिक कथा है और सेप दोना कथायें प्रासंगिक है। इनमें नाटक की अधिकारिक या मुख्य कथा की अपनी विशिष्ठताएँ हैं। इसकी पहली विशेषता यह है कि यह प्रेम नायक की ओर से प्रारम्भ न होकर नायिका की ओर से होता है। वसन्तसेना चास्त्रस के प्रेम को प्राप्त करने के लिए अधिक कियाशील एवं सचेष्ठ है, जब कि नायक निष्क्रिय दिखाई पड़ता है। इसकी दूसरी विशेषता यह कि मध्य में आकर प्रेम पूर्णता को प्राप्त करता है तथा पुनः इसमें अप्रत्याशित रूप से नया मोड़ आता है और प्रेम में वाधाएँ उपस्थित हो जाती हैं। किन्तु अन्त होते-होते नायिका का प्रेम पूर्ण हो जाता है। प्रविलक ओर मदिनका की प्रणय-कथा मुख्य कथा को गित्त देने वाली है, वयोंकि शिवलक ही राजनैतिक कान्ति का एक प्रधान अंग है। कथा को फल की ओर ले जाने में उसका महत्वपूर्ण योग दिखाई पड़ता है। राजनैतिक कान्ति की घटना के सम्बन्ध में कतिपय विद्वानों का मन्तव्य है कि यह स्वतन्त्र कथा है, और इसको पुस्तक से निकाल दिया जाय तो आधिकारिक कथा को किसी प्रकार की क्षति नहीं पहुंचेगी। इसीलिए, संभवतः, भास ने अपने नाटक में इस कथा को स्थान नहीं दिया है। प्रो० राइडर का

विचार है कि यह रूपक अत्यन्त विस्तृत है तथा इसमें दो नाटकों की सामग्री है। उसके अनुसार राजनैतिक कान्ति की कथा के कारण अंक दो मे पांच तक मुख्य कथा दब गयी है और प्रेक्षकों को पता नहीं चलता कि वे वसन्तसेना और चारदत्त की प्रणाप कथा का अवलोकन कर रहे हैं। पर वस्तृतः यह बात नहीं है। इसकी प्रासंगिक कथा मुख्य घटना मे पृथक् न होकर उसी में अनुस्यूत दिखलाई पड़ती है और कान्ति की घटना मुख्य कथा को फल की ओर अग्रसर करने मे महस्वपूर्ण योग दिखाती है। इसके सभी मुख्य पात्र मुख्य घटना में सम्बद्ध हैं और वे फलागम में महायक होते हैं। अग्रंक का राज्यारोहण चारदत्त ज अनुकूल पड़ता है और राजाज्ञा में ही वह वसन्तसेना को बधू के रूप में ग्रहण करता है। इस प्रणार प्रासंगित ह्या मुख्य कथा। पर शासन न कर उसके विकास में यनि प्रदान करती है। कि वे ने तीनों कथाओं को बड़ी कुश-लवा के साथ प्रस्पर मंदिल प्रदान करती है। कि व ने तीनों कथाओं को बड़ी कुश-लवा के साथ प्रस्पर मंदिल कर अग्रेन प्रकृत कर उत्तर वनामा है।

इन सारी विशिष्ट्रनाओं के बाद में 'मुन्छ हरिका' में अभिनय-सम्बन्धी कित्यय दोष दिखलाई पडते हैं। चनुध अस में बसन्तमेना के अबन एवं सान औमन का वर्णन अधिक विस्तृत एवं उर्ज्ञों के धैर्य की परोधा लिनेबाज है। पाँचवें अंक का वर्ण तर्णन भी नाटकीय दृष्टि से कोई महत्त्व नहीं रखता, और वह इतना बिस्तृत है कि दर्शक ऊबने लगते हैं। काव्य नी दृष्टि से अवश्य ही इस वणन का महत्त्व हे पर रङ्गमंच के विचाद से यह ऊब पैदा करनेबाला है। किन्तू में दोप बहुत अल्प हैं और 'मुच्छकटिक' का महत्त्व इनसे कम नहीं होता। पात्र एवं चरित्र-चित्रण मुच्छकटिक' में अनेक प्रकार के पात्रों का बोल-निक्षण जिया गया है। किन समाज के ऐसे चरित्रों का भी चरित्रांकन किया ने जो ह्य एवं स्पेक्षित है। चोर, द्युतकार, चेट, विट आदि इसमें महत्त्वपूर्ण भूमिका उपस्थित करते है। इन पात्रों के व्यक्तित्व को निजी विशिष्टताएँ हैं तथा ऐसे पात्र अन्यान्य संस्कृत नाटकों में नहीं दिखाई पडते। इन पात्रों के अतिरिक्त धनी वेश्या, दरिद्र प्रेमी, राज-पदाधिकारी, न्यायाधीश, अत्याचारी राजा, विद्वान् तथा राजा का बिगड़ा हुआ साला का भी इसमें वर्णन किया गया है।

चारुदत्त—चारुद्दत इस नाटक का नायक और जन्मना ब्राह्मण है, किन्तु वह व्यवहार से व्यापारी है। प्रस्तावना में सूत्रधार ने इसे—'अवन्तिपूर्या द्विजसार्थवाहः' कह कर इस तथ्य का स्पष्टीकरण किया है। दशम अंक में चारुदत्त ने स्वयं अपने को ब्राह्मण कहा है और दाय के रूप में अपने पुत्र को यज्ञापवीत देता है—'अमोक्तिकम-सौवर्ण ब्राह्मणानां विभूषणम्'। उसके पूर्वज अत्यधिक सम्पत्तिवान् थे किन्तु वह समय के फेर में दरिद्र हो गया है। उसकी दरिद्रता का एक बड़ा कारण उसकी दानशीलता भी है। इसके चरित्र के कितपय ऐसे गुण हैं जिनके कारण यह उज्जयिनी के नागरिकों का श्रद्धा-भाजन बना हुआ है, वे हैं—दान, दया, उदारता तथा परोपकार आदि। इसकी प्रशंसा इसका प्रतिद्वन्द्वी शकार भी करता है—''दीनानां कल्पवृत्तः स्वगुणफलनतः सज्जनानां कुटुम्बी, आदर्शः शिक्षतानां सुचरित-निकपः शीलवेला-समुदः। सत्कर्त्ता नावमन्ता पुरुषगुणनिधिदंक्षिणोदारसत्त्वो, ह्योकः श्राह्य स जीवत्यधिक-गुणतया चोच्छ्वसन्तीव चान्ये॥'' ''जो दरिद्र मनुष्यों की वांछित-पूर्ति के लिए कल्पतरु

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

है। अपने ही दयादि गुणों से विनम्न, साधुओं के परिपोषक, विनीतों के आदर्श, सच्च-रित्रों की कसीटी, सदाचाररूपी मर्यादा के सागर, लोकोपकारी, किसी का भी अपमान न करने वाले, मानवों के गुणों के स्थान तथा सरल एवं उदार चित्त वाले—अनेकों गुणों से युक्त अकेले चारदत्त का ही जीवन प्रशंसनीय है। और लीगों का जीवन तो व्यथं ही है।" चारदत्त के इन्ही गुणों के कारण वसन्तसेना उसकी आर आकृष्ट होती है। जब मैत्रेय धूना का आभूषण लेकर उसके यहाँ पहुंचाता है तो वह उसके गुणों की प्रशंसा करती हुई उसका समाचार पूछती है— "गुणप्रवाल विनयप्रशालं, विसम्यमूलं महनीयपुष्पम्। तं साधुवृक्षं स्वगुणैंः फलाढचं सुह्विहङ्काः सुखमाश्रयन्ति।" "उदारता आदि गुण जिसके पञ्चव है, नम्रता ही विनम्न शाखाएँ है, विश्वास ही जड़ है, गोरव पुष्प है, परोपकार आदि अपने गुण ही से जो फलवान् हो रहा है उस चारदत्तरूपी उत्तम वृक्ष पर मित्ररूपी पक्षी क्या अब भी सुखपूर्वक निवास करते हैं।" संवाहक चारदत्त की प्रशंसा करते हुए कहता है कि इस पृथ्वी पर तो केवल आर्य चारदत्त का ही जीवन है, अन्य तो व्यथं ही जीवित हैं।

समय के फिर से चारुदत्त दिरद्र हो गया है और उसे इसके लिए दुःख होता है। वह अपने घर की सफाई भी नहीं करा सकता तथा उसके द्वार पर लम्बे-लम्बे घास उग गए हैं। वह दिरद्रता के कारण न तो अतिथि-सत्कार कर सकता है और न दूसरों की सेवा ही करने में समर्थ है। वह दिरद्रय से ऊब कर इस कष्ट्रमय जीवन की अपेक्षा मृत्यु का वरण श्रेयष्कर मानता है। उसके मित्र तथा परिजन उसे छोड़कर पृथक् हो गए हैं। उसे अपनी कीर्ति की चिन्ता सदा बनी रहती है। वह सत्यिनष्ट है। शिवलक द्वारा चुराए गए वसन्तसेना के गहनों को वह धोखा से छिपाना नहीं चाहता, सिल्क उसके बदले में अपनी स्त्री की रत्नमाला भिजवा देता है। वह मैत्रेय द्वारा उसके लिए आभूषण भेजकर झूठी बात कहला देता है कि वह उसका आभूषण चूए में हार गया है। किन्तु इसमें उसकी सत्यिनष्टता पर आँच नहीं आती; क्योंकि वह कभी-कभी असत्य भाषण करता भी है तो अपनी मर्यादा की रक्षा के लिए या दूसरों के कल्याण के लिए।

वह अपने घर में चोर द्वारा सेंध लगाये जाने पर प्रसन्न होता है कि चोर खाली हाथ नहीं गया, क्योंकि उसे इस बात की चिन्ता होती कि इतने बड़े सार्थवाह के घर सेंध मारने पर भी चोर को कुछ नहीं मिलता और बह सब जगह जाकर चारदत्त की दरिद्रता की चर्चा करता। वह इसीलिए दुःखित रहता है कि दरिद्रता के कारण ही परिजन उसका साथ छोड़ चुके है और अतिथि नहीं आते। ''एतत्तु मां दहित यद् गृहमस्मदीयं शीणार्थमित्यतिशयः परिवर्जयन्ति। संशुक्कसान्द्रमदलेखिमव भ्रमन्तः कालान्त्यये मधुकराः करिएाः कपोलम् ॥'' १११२ दीनावस्था में भी वह अपने वंश की कीर्ति को सुरक्षित रखता है। वह मतवाले हाथी से भिक्षुक का प्राण बचाने के लिए कर्णपूरक को अपना प्रावारक पुरस्कार में देता है। जब चेट के द्वारा उसे वसन्तसेना के आगमन की सूचना प्राप्त होती है तो वह उसे वस्त्र देता है किन्तु उसे पारितोषित न दे सकने के कारण दुःखित हो जाता है।

उसमें आत्म-सम्मान का भाव पूर्णरूप से भरा हुआ है। वह कलंकित होने मे डरता है, किन्तु मृत्यु से नहीं डरता । 'न भीतो मरणादिस केवलं दूषितं यश: । विश्वद्धस्य हि मे मृत्युः पुत्रजन्मसमो भवेतु ॥ १०।२७ । वह धार्मिक प्रकृति का ब्यक्ति है तथा नित्य पूजन एवं समाधि में निरत रहता है । विदूषक द्वारा देवपूजा में अश्रद्धा प्रकट करने पर वह उसे कहता है कि यह गृहस्थ का धर्म नहीं — 'वयस्य ! मा मैवम । गृहस्थस्य नित्योऽयं विधिः।' इस प्रकरण का नायक होते हुए भी चारुदत्त का प्रत्यक्ष रूप से इसकी घटनाओं पर नियंत्रण नहीं है। वह प्रेम के भी क्षेत्र में निष्त्रिय-सा रहता है। वह गंभीर एवं चिन्तनशील प्रवृत्ति का व्यक्ति है और दरिद्रता ने ही उमे दरिद्रता का दार्शनिक बना दिया है। उसने निर्धनता के जिस दर्शन का निरूपण किया है, उससे इस तथ्य की पृष्टि होती है। "निर्धनता से लज्जा होती है, उजिजत मनुष्य नेजहीन हो जाता है, निस्तेज लोकसे निरस्कृत होता है, पुनः निरस्कार के द्वारा विरक्त हो जाना है, वैराग्य होने पर शोक उत्पन्न होता है। शोकानुर होने से बृद्धि क्षीण हो जाती है, फिर बृद्धिहीन होने पर सर्वनाश की अवस्था आ जाती है — अहो ! दिरद्रता सभी आपत्तियों की जड है।' 'सखे ! निर्धनता ही मनुष्यों की चिन्ता का आश्रय है! शत्रुओं के अपमान का स्थान, दूसरा शत्रु, मित्रों का घृणापात्र तथा आत्मीयजनों के वैर का कारण है। दिरद्र की घर छोड़कर बन में चले जाने की इच्छा होती है। यहाँ तक कि उसे स्त्री का भी अपमान सहना पड़ता है। और कहाँ तक कहें हृदयस्थित शोकामि एक बार ही जला नहीं डालती किन्तू घुला-घुला कर मारती है।'

वह धर्म-परायण होने के कारण भाग्यवादी भी है। वह शकुनों में विश्वास करता है, क्योंकि ये मनुष्य के भाग्य को रहस्यमय ढंग से नियन्त्रित करते हैं। वह अपनी निर्धनता का मुख्य कारण भाग्य को मानता है— भाग्यक्षयपीडितौ दशां नरः ।' न्यायालय में विदूषक की अनवधानता के कारण आभूषण के गिर जाने को भी वह भाग्य का ही खेल स्वीकार करता है—'अस्माकं भाग्यदोपात पतितः पातियण्यित ।' प्रेमी के रूप में उसका व्यक्तित्व नियन्त्रित है। वह प्रेम करता है किन्तू प्रेमिल भावनाओं के आवेश में नहीं आता । वसन्तसेना से प्रेम करते हुए भी अपनी पत्नी धूता से उदासीन नहीं रहता। उसमें चारित्रिक हढ़ता भी पायी जाती है। अन्य स्त्री से अपने वस्त्र का स्पर्श होने से वह खेद प्रकट करता है-- 'अविज्ञातावसक्तेन दूषिता मम वाससा' । वसन्तसेना के प्रति उसका आकर्षण स्वाभाविक न होकर परिस्थितिजन्य है। वास्तविकता यह है वसन्तम्ना ही उसकी ओर आकृष्ट है और इसीलिए च।रुदत्त उसकी ओर आकृष्ट होता है। वसन्तसेना के प्रति उसका अन्ध-प्रेम नहीं दिखाई पड़ता, अपित् कर्तंव्य-बृद्धि से पश्चिमालत है। वह अपनी पत्नी की चारित्रिक उदारता से प्रभावित है, और इसके लिए उसे गवं है । वह उसे विपत्ति की सहायिका मानता है और वसन्तसेना के आभूषण के बदले रत्नमाला प्राप्त कर हिषत हो जाता है—'नाहं दरिद्रः यस्य मम विभवानगता भार्या ।' वसन्तसेना के रहते हुए भी उसके प्राणदण्ड की सूचना प्राप्त कर चितारीहण करनेवाली धूता को बचाने के लिए दौड़ पड़ता है। इससे ज्ञात होता है कि वसन्तसेना

का प्रेम उसके दाम्पत्य-जीवन की मधुरता को क्षीण नहीं करता। पुत्र के प्रति भी उसका स्नेह दिखाई पड़ना है और मृत्यु-दण्ड पाने पर पुत्र-दर्शन की ही अभिलापा करका है।

चारदत्त कठापिय व्यक्ति है। वह रेमिठ के संगीत की प्रशंसा करता है तथा संघ नगाने की कला को देख चोरी की चिन्ता छोड़कर उसकी प्रशंसा करता है। इस प्रकार चारुदत्त दानी, उदार, गम्भीर, धार्मिक, सहृदय, प्रेमी, परोपकारी एवं शरणागत-वत्मल व्यक्ति के रूप में उपस्थित होता है।

वसन्तसेना - वसन्तसेना 'मृच्छकाटक' प्रकरण की नायिका एवं उज्जयिनी की प्रसिद्ध करया है। बहु ऐसी वेश्या युवती के रूप में चित्रित हैं जो अपने दृढ़ संकल्प एवं चारित्तिक शालीनमा के कारण मुलबधू बन जानी है । प्रो० जागीरदार के अनुसार वह 'ज्ञावन के आगन्द का प्रतीक है। उसका प्रेम अदमर्शय एवं उत्तरदागित्व की भावशा से युक्त है। 'वह तथ्य ही कि वह गणिया से कुछ-स्त्री बनने का अथक प्रयास ररते। रही है और पापरको संकट में डाल कर पी बट पद प्राप्त कर लिया है, इस बाद का प्रमाण ह वि बनन्तरोता केवल-मात्र कावन का आनन्त नहीं है। वह, अवित, आनत्दखोजी जीवन का संयम एवं माहस है । "वसरासेना म जीवनशोग की लालमा है, लेकिन वह वरणीय पात्र का पात्रता के भावना से अनुपाणित है, सर्वादित हे 🖰 महाकवि शूदक ३० २८६। उसने अपने चरित्र की हढना, उदारता, त्याग एवं विशुद्ध प्रेम के कारण । शणकात्व के काळण्य को प्रच्छा। उत कर जारता**य गृहिणी का** पद प्राप्त कर लिया है। असके वास अचार सम्पत्ति है पर वह दिन्द्र चारुदत्त ें प्रति आसक्त है। वह अन से प्रेम न कर गुण के प्रिक्ति आकृष्ठ होता है। उसके अपार वैस्य को देल कर विदूषक मैत्रेय आब्चर्यचिकत हो जाता है, और उमकी अष्ट अट्टा-लिकाओं को देखकर कह उठता है कि 'यह गणिका का गृह है या कुबेर का भवन है।' बैभवशालिनी वसन्तसेना का दरिद्र एदं गुणशाली चारुदत के प्रति आकृष्ट होना उसके हृदय के सच्चे अनुराग एवं पवित्रता का द्योतक हैं। वह राज के साले शकार वं अपूर्व वैभव का त्याग कर चारुदत का वरण करती है और यहां तक कि अपनी माता द्वारा शकार के प्रति प्रेम के करने के अनुरोध का तिरस्कार करती है। वह उसके द्वारा प्रेषित दश सहस्र के मूल्य के स्वर्णाभूषणों को ग्रहण नहीं करती । वह माता को स्पष्ट शब्दों में कह देती है कि यदि वह उसे जीवित रहने देना चाहती है तो इस प्रकार का अनुरोध न करे। जीर्णोद्यान में शकार द्वारा स्वयं प्रलोभन देने पर उसके आग्रह का तिरस्कार करती है तथा उसके हाथों मरना श्रेयस्कर समझ कर उसका प्रणय-निवेदन स्वीकार नहीं करती । चारुदत्त के प्रति उसका प्रेम इतना सच्चा है कि शकार द्वारा गला घोटे जाने पर उसी का स्मरण कर 'णमो अज्ज चाहदत्तस्म' कहती है। वह चारुदत्त के प्रति अपने आकर्षण को अपना गारव मानती है और अपनी मौ से कहती है कि दरिद्र व्यक्ति के प्रांत आसक्त गणिका संसार में निन्दनीय नहीं मानी जाती। विट उसके प्रति अपना विचार व्यक्त करते हुए कहता है कि यद्यपि वह वेश्या है किन्तु उसका प्रेमिल-व्यवह र वेश्याओं में दिखाई नहीं पड़ता। उसके हृदय

में सन्ता मातृवात्सल्य भरा हुआ है । चारुदत्त के पुत्र रोहणेन के द्वारा यह कहने पर कि यह मेरी माता नहीं है, क्योंकि यह तो आभूषणों से लदी हुई है । वह एट पड़ती है और उसकी बातों पर मुग्ध होकर अपने आभूषण उसकी गाड़ी में कर देती है ।

उसके चरित्र की अन्य विशेषताएँ हैं—कोमलता, विनम्रता, उदारता, स्निम्धता, बिनोटिबियना एवं बुद्धि की सतर्कता । मदनिका को दासीत्व से मुक्त कर वह गविलक को मौं ते हुए अपूर्व उदारता का परिचय देती है । वह अपने मारे आभूषण मदनिका को ही समिपत कर अपनी वाग्चात्री का हो परिचय देती है। यह बुद्धिमत्तापूर्ण असत्य अपया करती है—"आर्य चारुक्त ने मुझ स कहा कि —'जो काई इस अलंकार को ठीटावेगः उसरे विष् मदनिका का समर्पित कर दना।' इनाविष् मदनिका आपको की जा रही थ"। व्यक्तिकक को मदांतका को समर्पित करने में वह मदनिका के लिए 'क्यमीय' बन जाती है। करूपन राजति उत्तरक द्यात हुए भा एवं अपने राधिका ४ में का स्थारण होता है। बह कू वित के घर में प्रतय करने में संकोन करनी ं तथः चारास्त के यह कहने पर कि अस्दर चाले बहु यन हो मत कहनी कि में। आपके अन्तः प्रस्य प्रवेश करने ये जिल्लाभाषां है। उसमापता चलता है कि वह मयादा का तर्ह्मचन जन्म। गर्ही पान है । राज हाग पर अक्षार जनका पीछा करता है और बिट या उसके राय है। बह बिट के नर्थमिन सबनों कर अर्थ समझ कर च.हरन के घर पाच जाती है। इसमें उसका बुद्धमता का ज्ञान होता है। वह विद्धा है एवं सदा-बदा सभ्कृत भाषण भी करती 👉 बहु चित्रः वनाने की उल्लाम भी निष्णा है। चारुवस का चित्र बनाकर यह गर्वाहकः हो दिखाना है। उसन एकनाव वेषया का गुण दिखाई पडता है और वह है एणय-जेब में सिक्रयत. । सम्पूर्ण प्रणय-व्यापार में च रुयत्त किष्किय रहता है। और वसत्त्रसेना की ओर से। हो सारे प्रयास होते है। इस प्रकार शूदक ने वसन्तमेना का चित्रांकन कर उसमें स्त्रोत्व के उत्तम गुणी को दर्शाया है तथा गणिका होते हुए भी, सद्गुणों के कारण उसे कुलवधू के पावन पद पर अधिष्ठित कराया है ।

शकार —वह चारदत्त का पर्तद्वन्द्वी तथा राष्ट्रियदयालक है और इस प्रकरण में खलनायक के रूप में उपस्थित किया गया है। वह अपने ढंग का अद्भुत एवं विरल पात्र है जिसमें विदूपकरव तथा खलनायकरव का निश्रण कराया गया है। उसकी हास्पास्पद एवं मूर्खतापूर्ण उक्तियों मे नाटक ए हास्य की मृष्टि करायी गयी है और अपनी वेवकूकी भरी बातों मे प्रेक्षकों का गुदगुदा देता है। वह दूषित प्रकृति का व्यक्ति है और पवचना, धृष्ठता, नीचता, अजना, असत्यता, हठधमिता, मूर्खता, कायरता, क्रांत एवं विलासिता आदि परस्पर अन्नामल तस्वों के मेल मे उसक विचित्र व्यक्तित्व का निर्माण हुआ हे। वह बोलने में सदा 'स' क स्थान पर 'श' का प्रयोग करता है तथा पराणिक घटनाओं एवं नामों को उलट कर अपनी मूर्खता प्रदिश्तित करता है। वह राम से डरी हुई द्रोपदी की भौति वसन्तमेना का पीछा कर रहा है तथा और वह उसे इस प्रकार हरण कर लेगा जैसे विश्वावसु की बहिन सुभद्रा को हनुमान ने हर लिया था। वह मूर्ख एवं हास्यास्पद होते हुए भी धूर्त एवं दृष्ट है। वह वसन्तसेना को

आकृष्ट करने में असफल होकर उसकी हत्या कर देता है और उल्टे चाहदत्त पर हत्या का अभियोग लगाकर उसे प्राणदण्ड की राजाज्ञा करा देता है। राजा का साला होने के कारण राजपदाधिकारियों, यहाँ तक कि न्यायाधीश पर भी उसका प्रभाव है। उसके स्वभाव में स्थिरता किंचित् मात्र भी नहीं दिखाई देती और यह भी जात नहीं होगा कि वह कब क्या नहीं कर देगा। उसके इस अविवेकी तथा दुराग्रही स्वभाव के कारण उसके विट एवं चेट भी सदा उसमे शंकित रहते हैं। वह विट को दीवार पर भी गाड़ी चढ़ा देने का मूर्खतापूर्ण आदेश देता है। वह गाड़ी में स्त्री को भी देखकर भय भीत हो जाता है और इपलिए दुःख प्रकट करता है कि एक स्त्री की हत्यारूपी वीरतापूर्ण कार्य को देखने के लिए उसकी माता विद्यमान नहीं है।

वह मूखं होते हुए भी धृतं है और पड्यन्त्र में अपनी चतुरता प्रदिशत करता है। वह चनुराई मे विट को भगाकर वसन्तमेना की हत्या कर देता है और जब विट उसके इस कर कमें की भन्सेना करता है तो वह उल्टे उस पर ही हत्या का झूठा आरोप लगाकर उसे भयभीत कर देता है। वह चेट को बांध भी देता है और वह किसी प्रकार छूटकर उसके रहस्य का उद्घाटन करता है तो वह विट को आभूषण का प्रलोभन देकर न्यायाधीश के समक्ष उसे आभूषण चुरा लेने का अभियोग लगा देता है। इस प्रकार चारुदत्त के विपरीत अमानुषिक गुणों से समन्वित दिखाकर लेखक ने इसे खलनायक का रूप दिया है। इस प्रकरण के अन्य पात्रों में मैत्रेय विट, शर्विलक, रोहमेन, धूता आदि भी हैं, जिनका अपना निजी वैशिष्ट्य है। इस प्रकरण में किव ने समाज के विविध वर्गों के व्यक्तियों का चरित्रांकन कर संस्कृत में सर्वथा नवीन शैंजी की कृति प्रस्तृत की है। अधिकांशतः निम्न श्रेणी के पात्रों का चरित्र वर्णित करने के कारण यह प्रकरण यथार्थवादी हां गया है। इसमें मुख्य पात्रों की भौति गौण पात्रों की भी चारित्रिक विशेषताओं के उद्घाटन में समान रूप ते ध्यान दिया गया है और सभी पात्रों का सफल रेखांचत्र उतारा गया है। इसके पात्रों की विशेषता यह है कि उनका निजी व्यक्तित्व हैं और वे 'टाइप' न होकर 'व्यक्ति' हैं। प्रो० राइडर के अनुसार इसके पात्र सार्वदेशिक हैं और वे संसार के किसी भी कोने में दिखाई पडते है। (अधिक विवरण के लिए दे० शद्रक )।

रस—'मृच्छकटिक' एक प्रकरण है जिसमें गणिका वसन्तमेना के प्रेम का वर्णन करने के कारण श्रृङ्गार रस अंगी है। इसमें श्रृङ्गार रस के उभय पक्षों — संयोग एवं विप्रलम्भ—में से संयोग की ही प्रधानता है। श्रृङ्गार रस का स्थायी नाव रित वसन्तमेना के ही हृदय में अंकुरित होती है और चारुदत्त इसका आलम्बन होता है। उद्दीपन के रूप में प्रेम की अनेक घटनाओं का चित्रण है तथा पंचम अंक का प्रकृति वर्णन एवं वर्षा का सुन्दर चित्रण उद्दीपन के ही अन्तगत आता है। इसमें वसन्तमेना के विरह-वर्णन में वियोग का भी रूप प्रदिश्त किया गया है तथा हास्य एवं करुण रस की भी योजना की गयी है। शूद्रक के हास्य-वर्णन की अपनी विशेषता है जो सस्कृत साहित्य में विरल है। इसमें हास्य गंभीर, विचित्र तथा व्यंग्य के रूप में मिलता है। कि ने हास्यास्पद चरित्र एवं हास्यास्पद परिस्थितियों के अतिरिक्त विचित्र वार्तालाएं एवं

मेक्डोनेल ]

इलेष बचनों से भी हास्य की मृष्टि की है। मैत्रेय (बिदूषक) एवं शकार दो पात्रों के द्वारा हास्य उत्पन्न होता है। जुआड़ी संवाहक के चरित्र में भी हास्य का पुट दिया गया है। चारुदत्त की दरिद्रता के चित्रण में करुण रस की व्यंजना हुई है। शकार द्वारा वसन्तमेना के गला घोंटने पर विट के विलाप में भी करुण रस की मृष्टि हुई है तथा धृता के चितारोहण एवं चारुदत्त के मृत्युदण्ड मिलने पर मैत्रेय तथा उसके पुत्र के रदन में करुण रस दिखाई पडता है।

आधारग्रन्थ---१. मृच्छकटिक-( हिन्दी अनुवाद ) चीलम्बा । २. महाकवि शूदक-डॉ॰ रमाशंकर तिवारी । ३. संस्कृत-काव्यकार-डॉ॰ हरिदत्त शास्त्री । ४. संस्कृत-नाटक-समीक्षा-डॉ॰ इन्द्रपाल सिंह 'इन्द्र'। ५. संस्कृत नाटक (हिन्दी अनुवाद ) कीथ। ६. ड्रामा इन संस्कृत लि<mark>टरेचर-डॉ० जागीरदार । ७.</mark> दी लिट्ल क्ले काटं-( भूमिका ) ए० डब्ल्यू० राइडर । ८. शुद्रक-पं० चन्द्र बली पाण्डेय । ९. इन्ट्रोडक्शन द्रद स्टडी ऑफ मुच्छकटिक-श्री जी० वी० देवस्थली । १०. संस्कृत ड्रामा-श्री इन्दुशेखर । ११. प्रिफेस द्र मुच्छकटिक-जी० के० भट्ट ।

मेक्डोनेल-इनका पूरा नाम डॉ॰ आर्थर ऐंथनी मेक्डोनेल था और जन्म ११ मर्ड १८५४ ई० में मुजफ्फरपुर में हुआ था। इनके पिता अलेकजण्डर मेक्डोनेल भारतीय सेना के एक उच्चपदस्थ अधिकारी थे। इनकी शिक्षा गोटिङ्गन ( जर्मनी ) में हुई थी। इन्होंने तूलनात्मक भाषा-विज्ञान की दृष्टि से जर्मन, संस्कृत एवं चीनी भाषाओं का अध्ययन किया था। ये प्रसिद्ध वैयाकरण मोनियर विलियम्स, बेनफी (भाषाशास्त्री) रॉट एवं मैनसमूलर के शिष्य थे। इनका जन्म भारत में हुआ था किन्तू इन्हें विदेशों में ही शिक्षा प्राप्त हुई थी। १९०७ ई० में इन्होंने छह-सात मास के लिए भारत की यात्रा की थी और इसी यात्राकाल में भारतीय हस्तलिखित पोथियों पर अनुसंधान भी किया था। एम० ए० करने के पश्चात् इन्होंने ऋग्वेद की कात्यायन कृत सर्वानुक्रमणी का पाठ शोधकर उस पर प्रबन्ध लिखा, जिसके ऊपर इन्हें लिपजिंग विश्वविद्यालय से पी० एच० डी० की उपाधि प्राप्त हुई । तत्पश्चात् इनकी नियुक्ति संस्कृत प्राध्यापक के रूप में आक्सफोर्ड विश्वविद्यालय में हुई। इनके ग्रन्थों की नामावली-१. ऋग्वेद सर्वानुक्रमणिका का 'वेदार्थदीपिका' सहित सम्पादन; १८९६ । २. वैदिक रीडर; १८९७ । ३. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर; १९०० । ४. टिप्पणी सहित बृहद्देवता का संपादन: १९०४। ५. वैदिक ग्रामर; १९१०। ६. वैदिक इण्डेक्स (कीथ के सहयोग से )।

मेघदत-महाकवि कालिदास विरचित विश्व-विश्वत गीतिकाव्य या खण्ड-काव्य जिसमें एक विरही यक्ष द्वारा अपनी प्रिया के पास बादल से संदेश प्रेषित किया गया है। वियोगविधुरा कान्ता के पास मेघ द्वारा प्रेम-संदेश भेजना किव की मौलिक कल्पना का परिचायक है। पुस्तक पूर्व एवं उत्तर मेघ के रूप में दो भागों में विभाजित है तथा इलोकों की संख्या (६३ + ४२) ११४ है। 'मेघदूत' में गीतिकाव्य एवं खण्डकाव्य दोनों के ही तत्त्व हैं; अतः विद्वानों ने इसे गीति-प्रधान खण्डकाव्य कहा है। इसमें विरही यक्ष की व्यक्तिगत सुख-दु:ख की भावनाओं का प्राधान्य है एवं लण्डकाव्य के लिए अपेक्षित कथावस्तु की क्षीणता दिखाई पड़ती है। इसे 'ब्यक्ति- प्रधान' काव्य कहा जा मकता है। इसकी रूथावस्तु इस प्रकार है—धनाधीण कुवेर ने अपने एक यक्ष नेवक को, कर्त्तव्य-च्युत हाने के कारण, एक वर्ष के लिए अलकापुरी से निर्वासित कर दिया है। वह कुवेर द्वारा अधिअप्त होकर, अपनी नवपरिणीता वधु में दूर हैं: जाता है और भारत के दक्षिणांचल में अवस्थित रामगिरि पर्वत के पाम जाकर अपना निवास बनाता है। वह स्थान जनकतनया के स्नान से पावन तथा रुद्राक्ष की छाया से स्निय्ध है। वह अवधि-काल को दुर्दिन घड़ियों को वेदना-जर्जरित होकर गिमने लगता है। आठ माम व्यतीत हो जाने पर वर्ष ऋतु के आगमन से उसके प्रेम-कातर हृदय में उसकी प्राण-प्रिया की स्मृति हरी हो उठता है और वह मेच के छार। अपनी कान्ता के पास प्रणय-मन्देश भेजता है।

प्रिया के वियोग में रोते रोते अतका शरीर मूल कर काँट हो जाता है और कुश होने के लारण कर का बंधन धिर जाता है। आपाद के प्रथम दिन को, पहाड़ की चोटी पर बादल को खेलते हुए देखकर उपको अनार्वेदना उद्देशित हो उठते। है और वह में ब से सर्देश में नहें हो उचते हो। हाता है। किब ने िराहेधों ने विश्व में मेघार्यंत में उद्देश को उपात का धार रार्थंत हिया है— 'स्व की धारति मुलिनोऽधामन्यथावृत्ति नेता । हात्वुद्ध स्व का धार रार्थंत कि पुत्र रार्थंत थे अपूर्व मेघ । काम को सल्ल को केवता ने ना का धार तहा जार वह स्वभावता मूढ बना हुआ हम, उसी ता सलिल एवं मकत के मिताल से विभिन्न मेघ को मन्वेदा-प्रेण के लिए उपयुक्त समझ लेता है। वह अतिहास कुटन-पूछ के द्वारा मेघ को अध्ये देशर उसका स्वागत करना ह तथा उमकी प्रशंधा करने हुए उसे उन्द्र का 'प्रकृतिपुरुष' एवं 'कामन्य' कहता है। इसी प्रसंग ए का ने रामिपिर से लेकर अलकापुरी तक के भाग का प्रत्यन्त सम्ल भीगोलिक चित्र उपस्थित किया है। इस अवसर पर कि मार्गवर्ती स्थानो, निवयो एवं प्रसिद्ध नगरियों का भी रसयुक्त वर्णन करता है। इसी रूप में पूर्वमेघ की समार्थित हो जाती है।

मेघदूत का याका-वर्णन अत्यन्त सरस एवं भारतवर्ष की प्राकृतिक छटा का शोभन चित्र है। डॉ॰ अग्रवाल के अनुसार—् वासुदेवशरण अग्रवाल ) 'मेघदूत काव्य क्या है ? भारत की देवमानृक भूमि पर श्रृंगार और आत्मा के चैतन्य की परिपूर्ण भाषा है। इसमे तो मानों प्रकृति ने स्वयं अपनी पूरी कथा भर दी है।'—मेघदूत एक अध्ययन भूमिका पृ० १। पूर्वमेघ के माध्यम से महाकवि कालिदास ने भारतवर्ष की प्राकृतिक छटा का अभिराम वर्णन कर बाह्य प्रकृति के सीन्दर्थ एवं कमनीयना का मनोरम चित्र खचित किया है।

मेघ का मार्ग-वर्णन — मेघ की यात्रा चित्रक्रूट से प्रारम्भ होती है। पवन-पदवी से चलता हुआ मेघ मार्ग में विरह-विधुरा पिषक विनताओं के केश हटा कर स्निग्ध दृष्टि से अपने को देखने के लिए बाध्य कर देता है। रास्ते में जहाँ-जहाँ पर्वत मिलते हैं वहाँ-वहां वह विश्राम करता हुआ और जलप्रपातों के जल का पान करता हुआ चलता है। वह बलाकाओं एवं राजहंसों के साथ (जो मानसरोवर के यात्री हैं) मालवभूमि

एवं आम्रकूट पर्वत को लांघता हुआ आगे बढ़ता है। यहाँ उमे अस्हड़ योवना माजिनें ललचाई हुई आँखों से देखती हैं। मेघ तुरत जोती हुई भूमि पर जठ बरसने से निकली हुई सोंधी गन्ध का छाण लेकर, आगे की और प्रस्थान करता है और ताम्रक्ट की लता-कुञ्जों को पार कर विस्थाचल के चरणतल में प्रवाहित होनेवालों रेवा नदी का पार करता है, जो नायक चरणपतिता नायिका के सहश प्रतीत होती है। वह रेवा केस्वच्छ जल का पान कर अपने को भारी बना लेता है और उसे हवा के उडाने का भय नहीं रहता। अले चलकर उसे वेत्रवर्ती के तीर पर स्थित 'दशार्ण' देश मिलता है। वह वेत्रवती के जल को पीकर 'नीच' नामक पर्वत की गुफाओं में रुकता है, जहां उद्याम यौवन का उपनोग करनेवाली वेश्याओं के शरीर के मुगन्धित पदार्या मे सारा बातावरण सुगन्धित हो रहा है; जिससे दशार्ण देश के नवयुवकों की प्रणय-खीला प्रक**ट** होती है । वहाँ वह नदीतीरवर्ती जूड़ो की कलियों को सींचता हुआ और पूज्यकाबियों । मालिनें ) क सरस गुलाबी कर्षाकों पर शीतल छायादान करता हुआ आमे बढ़ता है । वह निर्वेशया नदी के पूरब स्थित अवस्ति-नरेश उदयन की मह नगरी उउनियारी पहुँच कर जिला नदी के सुरुनित वासुका सेवन कर चण्डीब्वर महाकरण के पवित्र मन्दिर म पहुँचता है । वहाँ गन्धवता नदी बहुर्त है । मेघ महाकाल के संप्टर में नृत्य करती हुई वेदयाओं के नम्बक्षतों पर शीतल बिन्दुपात कर उनके तीव्र घटाअ का अन्तरद लेकर अम्भीरा नदी के पत्म पहुँच जाता है वहाँ से उडकर वह धेल मेरि पर पहुँचता है, जहाँ स्वामी कात्तिकेय पर उमड़-घुमड़ कर जल बरसाता हुआ इतक बाहर समूर को नित्त करा देता है । तदनस्तर गोमेथ करानेवाले । राजा रान्तिक ही राजधानी दशपुर पर्वंच कर ब्रह्मावर्त के निकट कुरुक्षेत्र में आता है, जहां सहस्र बण्य-वर्षी गाण्डीवधारा अर्जुन की याद आ जाती हं । वह सरस्वती नदी का जलपान हर कनखल के समीप पहुंचता है और निर्मल स्फटिक के सहश गंगा जल की पीकर उसम झुकने के कारण गंगा-यमुना के संगम की अभिरामता ला देता है । वहाँ से हिमालय में प्रवेश कर देवदारु के वनों में चमरी गायों तथा कृष्णसारों मे टकराकर पाइर्ड में अंकित महादेव के चरण-चिह्नों की परिक्रमा करता हुआ हिमालय के जंगलों में प्रवेश करता है। वहाँ से वह परशुराम के यथोमार्ग 'क्रीब्चरन्ध्र' को पार कर उत्तर की ओर उड़ता है। तदनन्तर बह देवसुन्दिरयों के मुकुरभूत तथा शिव के अट्टहःस का पूंजीभूत कैलास पर्वत के पास पहुँच कर उसका अतिथि बनता है, जो कूमूद-स्वत शृङ्कों से उनुङ्क एवं नभव्यापी है। कैलास पर्वत पर सुर-रमणियाँ कौतूहलवश अपने कंकन के कोने स उप रगड़कर उसका जल निकालती है, किन्तु कर्ण-कर्ण गर्जन से उन्हें रोक देता है। तत्पदचात् वह कैलास पर्वत के पास पहुंच जाता है वहाँ उसकी गोद में बैठी हुई अलका गंगारूपी साड़ी के सरकने से अपने प्रेमी की ाद में नंगी बैठी हुई नायिका की तरह दिखाई पड़ती है। यक्ष ने बताया कि इसी नगरी में उसकी प्रियतमा वास करती है। इस प्रकार कवि ने चित्रकूट से अलकापुरी तक मेब की भौगोलिक यात्रा का मनोरम एवं काव्यमय वर्णन कर भारतीय भूगोल का सन्दर चित्र उपस्थित किया है।

उत्तरमेघ में अलका का वर्णन, यज्ञ के भवन एवं उसकी विरहविदग्धा प्रिया का चित्र खींचा गया है। तत्पश्चान् किव ने यक्ष के सन्देश का वर्णन किया है 'जिसमें मानव-हृदय के सीन्दर्य एवं अभिरामता का विमल चित्रण' है।

उत्तरमेघ में वियोगी यक्ष का सन्देश-कथन अत्यन्त ही हृदय-द्रावक एवं प्रेमिल-भावोच्छ्वास से पूर्ण है। इसके प्रारम्भ से अन्त तक यौवन के विलासों की कल्पना मिचित है तथा उसमें निहित वियोग का मधुर राग हमारी हृत्तन्त्री के तार को स्पंदित कर देता है। वियोगिनी यक्ष पत्नी के यथार्थ चित्र को अंकित कर उसके जीवन की करुण गाथा को अभिव्यक्ति दी गयी है। आलोके ते निपतित पुरा सा बिल्व्याकुला वा मत्सादृश्यं विरहतनु वा भावगम्यं लिखन्ती। पृच्छन्ती वा मधुरवचनां सारिकां पंजरस्थां किच्चक्तं: स्मरिस रिसके त्वं हि तस्य प्रियेति॥ उत्तरमेघ २२। उत्सङ्गे वा मिलनवसने सौम्य निक्षित्य वीणां मद्रोत्राङ्कं विरचितपदं गेयमुद्रातुकामा। तन्त्रीमार्द्रा नयनसिललैं: सारियत्वा कथंचिद्धयो भूयः स्वयमिष कृतां मूच्छनां विस्मग्नती॥ २३। 'हे सौम्य, फिर मिलन वस्त्र पहने हुए गोद में वीणा रखकर नेत्रों के जल से भीगे हुए तन्तुओं को किसी तरह ठीक-ठाक करके मेरे नामांकित पद को गाने की इच्छा से संगीत में प्रवृत्त वह अपनी बनाई स्वरविधि को भी भूलती हुई दिखाई पड़ेगी।' २३।

महाकवि कालिदास ने वाल्मीकि रामायण से 'मेयदूत' की प्रेरणा प्रहण की है। उन्हें वियोगी यक्ष की व्यथा में सीता-हरण के दुःख से दुःखित राम की पीड़ा का स्मरण हो आया है। किव ने स्वयं मेघ की उपमा हनुमान् से तथा यक्ष-पत्नी की समता सीता से की है—'इत्याख्याते पवनतनयं मैथिशीवोन्मुखी सा' उत्तरमेघ ३७। रामचन्द्र ने हनुमान् को सीता के पात भेजते समय अपनी मुद्रिका पहचान के रूप में दी थी, किन्तु कालिदास ने मूर्त चिह्न का विधान न कर यक्ष द्वारा मेघ को अनन्य-जात रित-विलास-रहस्य बताकर इस अभाव की पूर्ति कर दी है। इसकी कथा का आधार रामायण से ग्रहण करके भी किव ने इसे सर्वथा नवीन रूप दिया है। मेघदूत के माध्यम से किव ने प्रकृति के प्रति चेतनता में विश्वास प्रकट कर उसमें अपने हृदय का अनुराग उड़ेल दिया है। किव की प्रसन्न-मधुरा वाणी 'मन्दाक्रान्ता' छन्द में अभिव्यक्त हुई है जिसकी प्रशंसा आचार्य क्षेमेन्द्र ने अपने ग्रन्थ 'सुवृततिलक' में की है—'मृवशा कालिदासस्य मन्दाक्रान्ता प्रवल्गति'।

१— मेघदूत में प्रकृति के अत्यन्त सजीव स्वतः संवेद्य चित्र प्राप्त होते हैं जिन्हें 'ऋग्वेद' अथवा 'रामायण' के प्रकृति वर्णन की समता में रक्खा जा सकता है। २— इसमें सुख, दुःख, विरह-संयोग एवं प्रणय-पीड़ा का अत्यन्त सूक्ष्म एवं यथार्थ चित्र उरेहा गया है और इमे व्यक्त करने के लिए व्यंजक एवं मधुर भाषा प्रयुक्त हुई है। ३—मेघदूत में अनेक मंजुल भावों का सन्निवेश कर बीच-बीच में मुहावरों, वाक्य-खण्डों तथा अर्थान्तरन्यास एवं दृष्टान्त अलंकारों का प्रयोग कर भाषा को स्पष्ट एवं सरल बना दिया गया है। ४—इसमें किन की शास्त्रीयर्दाशता तथा विचारों की परिपक्वता भी प्रदिशत होती है। कस्यात्यन्तं सुखमुपनतं दुःखमेकान्ततो वा। नीचै-गंच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण॥ उत्तर मेघ ४६। अर्थान्तरन्यास के उदाहरण

इस प्रकार है—याच्जा मोघा वरमिधगुणे नाधमे लब्धकामा ॥ ६वंमेघ ६ । रिक्तः सर्वो भवित हि लघुः पूर्णता गौरवाय ॥ वही २० । स्त्रीणामाद्यं प्रणयवचनं विश्रमो हि प्रियेषु ॥ वही २८ । ज्ञातास्वादो विवृतजघनां को विहानुं समर्थः १ ॥ वही ४१।४—किव ने वालमीकि के प्रकृति-चित्रण के रूप को मेघदूत में विकसित किया है तथा एक भूगोलविद् एवं रसज्ञ किव के समन्वित व्यक्तित्व को उपस्थित कर भौगोलिक एवं रम्। शास्त्रीय अध्ययन प्रस्तुत किया है । ६—किव की सांस्कृतिक प्रौढ़ि के कारण मेघदूत की भाषा में गांभीयं एवं निश्वार दिवाई पड़ता है । मेघदूत की भाषा 'आवेगमयी अकृत्रिम-स्वच्छन्द-धारा' है । इसमें प्रकृति के विविध चित्रों का अंकन कर विरह-भावना को अति तीच्न बना दिया है । इसमें पद-पद पर भावानुकूल भाषा-शैली का प्रयांग मिलता है । ७—इसमें कथानक का आधार स्वल्प है । वह केवल किव की अनुभूति की अभिव्यक्ति का आधार मात्र है ।

मेघदूत अत्यन्त लोकिप्रय काव्य है और इसके अनुकरण पर मंस्कृत में अनेक सन्देश-काव्यों की रचना हुई है। इस पर संस्कृत में लगभग ५० टीकाएँ प्राप्त होती हैं, जिनने मिललनाथ की टीका सर्वाधिक प्रसिद्ध एवं लोकिप्रय है। विदेशी विद्वानों ने भी इसे आदर की दृष्टि से देखा है। संसार की सभी प्रसिद्ध भाषाओं में इसके गद्यानुवाद हुए हैं। एच० एच० विल्सन ने १८१३ ई० में इसका आंग्ल अनुवाद प्रकाशित किया था। मिललनाथ की टीका के साथ मेघदून का प्रकाशन १८४९ ई० में बनारस से हुआ और श्री ईश्वरचन्द्र विद्यासागर ने १८६९ ई० में कलकत्ता से स्वसम्पादित संस्करण प्रकाशित किया। इसके आधुनिक टीकाकारों में चित्रवर्द्धनाचार्य एवं हरिदास सिद्धान्त-वागीश अत्यधिक प्रसिद्ध है। इनकी टीकाओं के नाम है—'चारिज्यविद्धनी' एवं 'चंचला'। अनेक संस्करणों के कारण मेघदूत की क्लोक संख्या में भी अन्तर पड़ जाता है और अब तक इसमें लगभग १५ प्रक्षिप्त क्लोक प्राप्त होते हैं। हिन्दी में मेघदूत के अनेक गद्यानुवाद एवं पद्यानुवाद प्रकाशित हो चुके हैं। हिन्दी के प्रसिद्ध अनुवादों के नाम इस प्रकार है—

१—राजा लक्ष्मणिसिह — ब्रजभाषा में पद्यानुवाद । २—पं० केशवप्रसाद मिश्र — खड़ी बोली का पद्यानुवाद । ३—श्रीनागार्जुन । ४—जयिकशोर नारायण सिंह । ५—श्री दिवाकर साहित्याचार्य एवं सत्यकाम विद्यालंकार के पद्यानुवाद अधिक सुन्दर हैं। पटना (विक्रम) के श्रीपुण्डरीक जी ने इसका मगही में पद्यानुवाद किया है । महापण्डित मैक्समूलर ने जर्मन भाषा में इसका पद्यानुवाद १८४७ ई० में किया था तथा प्रसिद्ध जर्मन किव शीलर ने मेघदून के अनुकरण पर 'मेरिया स्टुअटं' नामक काव्य की रचना का थी । जर्मन भाषा में श्री इवेत्ज ने १८५९ ई० में इसका गद्यानुवाद किया है और अमेरिका के आर्थर राइडर ने इसका पद्यानुवाद किया । १८४१ ई० में बोन नामक विद्वान ने मेघदूत का लातीनी भाषा में अनुवाद किया है और चीनी भाषा में इसका अनुदित संस्करण १९५६ ई० में प्रकाशित हुआ है । आज से सात सौ वर्ष पूर्व विक्वती भाषा में मेघदूत प्राप्त हुआ था तथा जापान के प्राध्यापक श्री एच० व्यमुरा ने जापानी भाषा में इसका अनुवाद कभी किया है । इसी भाषा में इसका

अनुवाद श्री पी॰ रित्तेर ने अगस्त कान्ति के चार वर्ष पूर्व किया था। इसका नैपाली अनुवाद 'मेघदूतछाया' के नाम से प्रकाशित है और अनुवादक है श्री चक्रपाणि शर्मा। हिन्दी क अन्य पद्यातुबादकों में शय देवी प्रसाद पूर्ण (ब्रजी में 'धारायर धावन' के नाम से ) श्री लक्ष्मीधर वाजपेयी, रेठ वर्ष्ट्रैयालाल पोद्दार एवं महाबीर प्रसाद द्विवेदी हैं। श्रीरामद'हन मिप का 'मेघदूतांवमशं' तथा ललित।प्रसाद सुकूल द्वारा सम्पादित मेघदूत का संस्थरण अत्यन्त उपादेय हैं।

आधारग्रन्थ — १. मेघदूत गंस्कृत-हिन्दी टीका — चीखम्बा संस्करण । २ मेघदूत-हिन्दी टोका महित —श्रीमंसारचन्द्र । ३. मेघदूत एक अध्ययन — डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । ४. मेघदूत : एक अनुचिन्तन —श्री रंजनसूरिदेव । ५. मेघदूत — नटीक एवं भूमिका — डॉ॰ सुरेन्द्रनाथ दीक्षित । ६. कालिदास की सीन्दर्य भावना एवं मेघदूत — आचार्य शिवबालक राय । ७. मेघदूत-संस्कृत-हिन्दी टाका — पं शेवराज शर्मा (चीलम्बा) ६. महाकवि-कालिदास — डॉ॰ रगाशंकर तिवारी । ९. संस्कृत गीतिकाव्य का विकास — डॉ॰ परमानन्द शास्त्री । १०. संस्कृत साहित्य का डीनहास — कीथ (हिन्दी अनुवाद)।

मेघदृतःस्तमस्यालेख —इम सन्देश-काव्य के प्रणेता श्रीमेघ-विजयजी जैन मुनि है। इनका समय वि० सं० १७२७ है। इनके गुरु का नाम कृपाविजय जा था जिन्हें अकवर बादशाह नं जगदगुरु की उपाधि प्रदान की थी। मेघविजय जी ने ज्याकरण, ज्योतिष, न्याय, धर्मशास्त्र आदि विषयों पर अनेक ग्रन्थों की रचना की है। इन्होंने सप्तसन्धान, देवनन्दाप्युदय तथा शान्तिनाथचरित नामक काव्यप्रन्थों का भी प्रणयन किया है । 'सेघदूतसपस्यालेख' में कवि ने अपने गुरु तपगणपति श्रीमान् विजयप्रसमुदि के पास मेघ द्वारा सन्देश भेजा है। कवि के गुरु नव्यरंगप्रशी (औरगाबाद) में चात्-मस्यिका आरम्भ कर रह है और कवि देवपत्तन (गुजरात) में है। वह गुरु की कुरालवार्त्ता के लिए मेघ द्वारा सन्देश भेजता है और देवपत्तन से आरंगाबाद वक क मार्ग का रमणीय वर्णन उपस्थित करता है। सन्देश में गुरुत्रताप, गुरु के दियाग की व्याकुलता एवं अपना अमहायावस्था का वर्णन है । अन्त में कवि ने इच्छा प्राप्ट की है कि वह कब गुरुरेव का राध्यन्तकार कर उनका बन्दना करेगा। इव काव्य की रावना मेघदूत' के राजेक की अस्तिस पीक की समस्यापूर्ति के अब में हुई है। इसमें कुळ १३१ रलोक है और अन्तिम रलोक अनुष्टुपु छन्द का है। कच्छदेश का वर्णन देखिए--जम्बूदीपे भरतवस्यामण्डनं वच्छदेशी यवामशोधिर्श्वमन् कलं पूजयत्येव रत्नैः । प्रच्छन् पुता जनसळळने: सुरिणा यैरमू<sup>)</sup>ने कच्चिद्वतुं: स्मरसि रसिकंत्य हि तस्य प्रियेति ॥९**५** ।

आधारग्रत्थ---सस्झत के सन्देश-काव्य--डॉ॰ रामकुमार आवार्य ।

सेध्यक्तिसन्देश कथा—इस सन्देश-काव्य के रचियता मन्दिकल रामकास्त्री है। ये मैसूर राज्य के अन्तर्गत मन्दिकल संज्ञक नगरी में १८४९ ई० में उत्पन्त हुए थे। इनके पिता का नाम बेंकट सुब्बाझास्त्री था जो रथीतरगोत्रीत्पन्न ब्राह्मण थे। कवि की माता का नाम अवकाम्बा था। ये धर्मशास्त्र, कर्मकाण्ड, न्याय एवं साहित्यशास्त्र के प्रकाण्ड पण्डित थे तथा ये बहुत दिनों तक शारदा-विलास-संस्कृत पाठशाला, मैसूर में अध्यक्ष पद पर विराजमान थे। इन्होंने कई ग्रन्थों की रचना की है। वे हैं—आर्यधर्म-

प्रकाशिका, चामराजकल्याणचम्पू, चामराजराज्याभिषेक-चरित्र, कृष्णराज्याभ्युदय, भैमीपरिणय ( नाटक ), कृष्माभिषेकचम्पू । इन्हें अनेक संस्थाओं एव व्यक्तियों के द्वारा किवरत्न, किवकु ठालंकार, किवशिरोनणि एवं किवकुलावतंस प्रभृति उपाधियौ प्राप्त हुई थीं। 'मैघपितसन्देश' की रचना १९२३ ई० के आसपास हुई थीं। इसमें दो सर्ग हैं जिनमें ६० १९६४) है और एकमात्र मन्दाकान्ता छन्द का ही प्रयोग हुआ है। 'मेघ ।तिसन्देश' में किव ने मेघपन्देश की कथा का पल्लवन किया है। इसके प्रथम सर्ग में यक्षों के प्रतिसन्देश का वर्णन एवं द्वितीय सर्ग में अलका से लेकर रामेश्वर तथा धनुष्कोट तक के माग का वर्णन है। यक्ष का सन्देश सुनकर यक्षी प्रसन्न होती है और विरह-व्यथा के कारण अशक होने पर भी किसी प्रकार मेघ से बार्तालाप करती है। वह मेघ को भगवान् का बरदान मानकर उसकी उदारता एवं करणा की प्रशंसा करती हुई यक्ष के सन्देश का उत्तर देती है। प्रतिसन्देश में यक्ष के सद्गुणों का कथन कर अपनी विरह-दशा एवं घर की दुरवस्था का वर्णन कर शिव जी की कृपा से शाव के शान्त होने की सूचना देती है। अन्त में वह यक्ष का शान्त ही लीट आने की प्रार्थना करती है। मेघ का यक्ष के प्रति वचन यह है —साभिज्ञल्य हित-कृश्वलैस्त इचीभिर्ममापि प्रातः कुन्दप्रसविश्व छं जीवित धारपेथाः ॥ २।४२।

आधारग्रन्थ —संस्कृत के सन्देश-काव्य--डॉ० रामकुम:र आचार्य ।

सेबिजयगणि — ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ज्यातिषशास्त्र के महान् आचार्य मेघिवजयगणि का समय वि० सं० १७३७ के लगभग है। इन्होंने 'मेघमहोदय' या वर्षप्रबोध', 'उदयदीपिका', 'रमलशास्त्र' एवं 'हस्तसंजावत' प्रभृति ग्रन्थों की रचता की है। 'वर्षप्रबोध' १३ अधिकारों तथा ३५ प्रकरणों में िभक्त हैं जिसमें उत्पात, सूर्य तथा चन्द्रग्रहण का फल, प्रत्येक माह का वायु-विचार, संवत्सर का फल, ग्रहों का राशियों पर उदयास्त एवं वकी होने का फल, अयन-मास-पक्ष-विचार, संकान्तिफल, वर्ष के राजा एवं मन्त्रो, धान्येश, रसेश का वर्णन, आय-व्यक्त-विचार, नर्वताभद्रचक्र तथा शकुन प्रभृति विषय विण्त है। 'हस्तसंजीवन' तीन अधिकारों में विभक्त है जिन्हें दर्शनाधिकार, स्पर्शनाधिकार तथा विमर्शनाधिकार कहा गया है। दर्शनाधिकार में हाथ देखने की विधि तथा हस्तरेखाओं के फलफल का विचार है। स्पर्शनाधिकार में हाथ के स्पर्शनाच से हो फलफल का निच्पण है तथा विमर्शनाधिकार में रेखाओं के आधार पर जीवन के आवश्यक प्रश्नों पर विचार किया गया है। यह सामुद्रिकशास्त्र का अत्यन्त ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है।

व्याधरग्रन्थ -- भारतीय ज्योतिष -- डाँ० नेमिचन्द्र शास्त्री ।

सेधायिह्यू — काव्यशास्त्र के आचार्य। इनका दूसरा नाम मेधावी भी है। इनका काई ग्रंथ उपलब्ध नहीं है, किन्तु इनके विचार भामह, रुद्रट, निमसाधु एवं राजशेखर आदि के ग्रंथों में प्राप्त होते हैं। मेधाविरुद्र भरत एवं भामह के बीच पड़ने वाले समय के सुदीर्घ व्यथान में उत्पन्न हुए होंगे। इनका समय निश्चित नहीं है। उपमा के सात दोषों का विवेचन करते हुए भामह ने इनके मत का उल्लेख किया है। इनके अनुसार हीनता, असम्भव, लिंगभेद, वचनभेद विपर्यंग, उपमानाधिक्य एवं उपमानासाहस्य

ये सात दोष हैं। काव्यालंकार २१३९, ४०। मेधावी को 'संख्यान' अलंकार की उद्भावना करने का श्रेय दण्डी ने दिया है—यथासंख्यमिति प्रोक्तं संख्यानं क्रम इत्यिष । काव्यादर्श २१२७३। निमसाधु ने बताया है कि मंधावी के अनुसार शब्द के चार प्रकार होते हैं—नाम, आख्यान, उपसर्ग एवं निपात। इन्होंने कर्मप्रवचनीय को अमान्य ठहरा दिया है—एन एव चत्वारः शब्दिधाः इति येषां सम्यङ्मतं तत्र तेषु नामादिषु मध्ये मेधाविषद्वप्रभृतिभिः कर्मप्रवचनीया नोक्ता भवेयुः। काव्यालंकार—( छद्रट ) निमसाधु कृत टीका पृ० ९ (२१२) राजशेखर ने प्रतिभा के निरूपण में इनका उल्लेख किया है और बताया है कि वे जन्मांध थे। निमसाधु इन्हें किसी अलंकार प्रन्थ का प्रणेताभी मानते हैं। प्रत्यक्षप्रतिभावतः पुनरपश्यतोषि प्रत्यक्ष इव, यतो मेधाविषद्वकुमारदासादयो जात्यन्धाः कवयः श्रूयन्ते। काव्यमीमांसा पृ० ११-१२। ननु दण्डिमेधाविषद्वभामहादिकृतानि सन्त्येव अलंकारशास्त्राण । काव्यालंकार की टीका ११२। आधारप्रन्थ—-१. हिन्दी काव्यप्रकाश—-अ।० विश्वेद्यर कृत (भूमिका) २. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग—-१ आ० बलदेव उपाध्याय।

मैक्समूलर-इन्होंने अपना सारा जीवन संस्कृत-विशेषतः वैदिक बाङ्मय के अध्य-यन एवं अनुशीलन में लगा दिया था। मैनसमूलर का जन्म जर्मन देश के देखाऊ नामक नगर मे ६ दिसम्बर १८२३ ई० को हुआ था। इनके पिता प्राथमिक पाठशाला के शिक्षक थे। उनका देहान्त ३३ वर्ष की अल्पायु में ही हो गया था। उस समय मैक्स-मूलर की अवस्था चार वर्ष की थी। ६ वर्ष की अवस्था में इन्होंने ग्रामीण पाठशाला में ही ६ वर्षीतक अध्ययन किया। इन्होंने १८३६ ई० में लैटिन भाषा के अध्ययन के लिए लिपजिंग विश्वविद्यालय में प्रवेश किया और वे पाँच वर्षों तक वहाँ अध्ययन करते रहे। छोटी अवस्था से ही इन्हें संस्कृत भाषा के अध्ययन की रुचि उत्पन्न हो गयी थी। विश्वविद्यालय छोडने के बाद ही ये जमनी के राजा द्वारा इङ्गलैण्ड से खरीदे गए संस्कृत साहित्य के बृहद् पुस्तकालय को देखने के लिए बलिन गए, वहाँ उन्होंने वेदान्त एवं संस्कृत साहित्य का अध्ययन किया। बिलन का कार्य समाप्त होते ही वे पेरिस गए, वहाँ इन्होंने एक भारतीय की सहायता से बंगला भाषा का अध्ययन किया और फ्रेंच भाषा में बंगला का एक व्याकरण लिखा। यहीं रहकर इन्होंने ऋग्वेद पर रचित सायण भाष्य का अध्ययन किया। मैनसमूलर ने १६ वर्षों तक अनवरत गति से संस्कृत साहित्य एवं ऋग्वेद का अध्ययन किया और ऋग्वेद पर प्रकाशित हुई विदेशों की सभी टीकाओं को एकत्र कर उनका अनुशीलन किया। इन्होंने सायणभाष्य के साथ ऋग्वेद का अत्यन्त प्रामाणिक एवं शुद्ध संस्करण प्रकाशित किया, जो छह सहस्र पृष्ठों एवं चार खण्डों में समाप्त हुआ । इस ग्रन्थ का प्रकाशन ईस्ट इण्डिया कम्पनी की ओर से १४ अप्रैल, १८४७ ई० को हुआ। मैक्समूलर के इस कार्य की तत्कालीन यूरोपीय संस्कृतज्ञों ने भूरि-भूरि प्रशंसा की जिनमें प्रो॰ विल्सन एवं प्रो॰ बर्नफ आदि हैं। अपने अध्ययन की सुविधा देखकर मैक्समूलर इङ्गलैण्ड चले गए और मृत्युपर्यन्त लगभग ५० वर्षी तक वहीं रहे । इन्होंने १८५९ ई० में भपना विश्वविख्यात ग्रन्थ संस्कृत साहित्य का प्राचीन इतिहास लिखा और वैदिक साहित्य की विद्वत्तापूर्ण समीक्षा प्रस्तुत की। जुलाई १९०० में मैक्समूलर रोगप्रस्त हुए और रिववार १८ अक्टूबर को उनका निधन हो गया। मैक्समूलर ने भारतीय साहित्य और दर्शन के अध्ययन एवं अनुशीलन में यावर्जीवन घोर परिश्रम किया। इन्होंने तुलनात्मक भाषा-शास्त्र एवं नृतत्त्वशास्त्र के अध्ययन रा संस्कृत साहित्य के ऐतिहासिक अध्ययन का सूत्रपात किया था। इनके ग्रंथों की सूची—

१—ऋग्वेद का सम्पादन । २—ए हिस्ट्री ऑफ दि एंड्येंट संस्कृत लिटरेचर । ३—लेक्चर्स ऑफ दि साइन्स ऑफ लैंग्वेज (दो भाग)। ४—ऑन स्ट्रेटीफिकेशन ऑफ लैंग्वेज । ४—यायाप्राफीज ऑफ वंडर्स ऐण्ड टीम ऑफ लायाज । ६—इन्ट्रोडक्शन टु दि साइन्स ऑफ रेलिजन । ७—लेक्चर्स ऑन ओरीजस ऐण्ड ग्रोथ ऑफ रेलिजन । ऐज इलस्ट्रेटेड बाई दि रेलिजन्स ऑफ इण्डिया। ८—नेचुरल रेलिजन । ९—फिजिकल रेलिजन । १०—ऐन्थोपोलिजकल रेलिजन । ११—थियोसाफी : आर साइकोलाजिकल रेलिजन । १२—कंट्रोब्यूशन टु दि साइन्स ऑफ साइकोलोजी । १३—हितोपदेश (जर्मन अनुवाद )। १४—धम्मपद (जर्मन अनुवाद )। १६—उपनिपद् (जर्मन अनुवाद )। १६—उपनिपद् (जर्मन अनुवाद )। १७—दि सैकेड बुक्स ऑफ दि ईस्ट सीरीज ग्रन्थमाला के ४८ खण्डों का सम्पादन ।

मैत्री या मैत्रायणी उपनिषद्—यह उपनिषद् गद्यात्मक है तथा इसमें सात प्रपाठक हैं। इसमें स्थान-स्थान पर पद्य का भी प्रयोग हुआ है तथा सांख्यसिद्धान्त, योग के पड़ङ्कों का वर्णन और हठयोग के मन्त्रसिद्धान्तों का कथन किया गया है। इसमें अनेक उपनिषदों के उद्धरण दिये गए हैं, जिससे इसकी अर्वाचोनता सिद्ध होती है। ऐमं उद्धरणों में 'ईश' 'कठ', 'मृण्डक' एवं 'बृहदारण्यक' के हैं।

मोरिका—ये संस्कृत की कविष्यि हैं। 'सुभाषितावली' तथा 'शार्ङ्गधरपद्धित' में इनके नाम की केवल चार रचनाएँ प्राप्त होती हैं। इसके अतिरिक्त इनके सम्बन्ध में कोई विवरण प्राप्त नहीं होता। लिखति न गणयित रेखा निर्भरवाष्पाम्बुधीतगण्ड-तला। अवधिदिवसावसानं मा भूदितिशङ्किता बाला।।

यजुर्वेद — यज्ञ-सम्पादन के लिए अध्वयं नामक ऋित्वज का जिस वेद से सम्बन्ध स्थापित किया जाता ह उसे 'यजुर्वेद' कहते हैं। इसमें अध्वयं के लिए ही वैदिक प्रार्थनाएँ सगृहीत हैं। 'यजुर्वेद' वैदिक कर्मकाण्ड का प्रधान आधार है और इसमें यजुर्षों का संग्रह किया गया है। यजुर्प शब्द के कई अर्थ हैं। कित्तपय व्यक्तियों के अनुसार गद्यात्मक मन्त्रों की यजुः संज्ञा होती है। अतः गद्यप्रधान मन्त्रों के आधिक्य के कारण इस 'यजुर्वेद' कहते हैं — गद्यात्मको यजुः। इस वेद में ऋक् और साम से सर्वथा भिन्न गद्यात्मक मन्त्रों का संग्रह है — जेपे यजुः शब्दः। जिसमें अक्षरों की संख्या निश्चित या नियत न हो वह यजुष् है — अनियताक्षरावसानो यजुः। कर्म की प्रधानता के कारण समस्त वैदिक वाङ्मय में 'यजुर्वेद' का अपना स्वतन्त्र स्थान है। 'यजुर्वेद' से सम्बद्ध ऋत्विज् अध्वयं को यज्ञ का संचालक माना जाता है।

यज्वेंद की शाखाएँ — 'यज्वेंद, का साहित्य अत्यन्त विस्तृत या, किन्तु सम्प्रति

उसकी समस्त शाखाएँ उपलब्ध नहीं होती । महाभाष्यकार पतव्जलि के अनुसार इसकी सी काष्वायं भी। इस समय इसकी दो शाखाएँ प्रसिद्ध है—'कृष्णयजुर्वेद' एवं शुक्ल यजुर्वेद । इनमे भी प्रतिपाद्य विषय की प्रधानता के कारण 'शुक्लयजुर्वेद' अधिक महत्त्वशाली है । 'शुक्लयजुर्वेद' की मन्त्रसंहिता को 'वाजसनेयीसंहित।' कहते हैं, जिसम 🗸० अध्याय 📒 तथा अन्दिम १५ अभ्याय 'शिल' होने के कारण परवर्त्ती रचना के रूप में स्वीकार विशे जाते हैं। इसके ( सुबलयजुर्वेद ) प्रारम्भिक दो अध्यायों दर्श एवं पीर्णमास यज्ञा से सम्बद्ध मन्त्र वाणत है तथा तृतीय अध्याय में अग्निहात्र और वात्रमी-स्य यज्ञो के लिए उपयोगी मन्त्र संगृहीत हैं। चतुर्थ से अष्टम अध्याय तक सोमयानों का वर्णन है । इनमें सबन ( प्रातः, मध्याह्न एवं सायंकाल के यज्ञ ), एकाह ( एक दिन में समाप्त होने बाला यज्ञ ) तथा राजसूय का वर्णन है। राजपूय के अन्तर्गत रात-कीडा, अस्त्रकीडा, आदि नःना प्रकार की राज्योचित कीडाएँ विश्वत हैं। ग्यारह से १= अध्याय तक 'अग्निचयन' या यज्ञीय होमांग्न के लिए बीदका-निर्माण का वर्णन किया गया है। १९ से २१ अध्यायों में सोत्रामाण यज्ञ की विधि का वर्णन है तथा २२ य २५ तक अववमेध का विधान किया गया है। २६ से २९ तक 'खिलमन्त्र' (पारिशिष्ट ) संकालत है और दीसबे अध्याय में पुरुषमंध विणत है। ३१ वें अध्याय में 'पुरुषसूक्त' है जिसमें ऋग्वेद' से ६ मन्त्र अधिक है। ३२ एवं ३३ वें अध्याय में 'शिवसकल्प' का विवेचन किया गया है। ३५ वे अध्याय में पितृमेध तथा ३६ से ३८ तक प्रवर्ग्य ग विणित है । इसके अन्तिम अध्याय में ईशावास्य उपानपद्' ह । 'शुक्लयजुर्वेद' की दो संहिताएँ है— माध्यन्दिन एवं काण्य । मद्रास से प्रकाशित काण्यसहिता मे ४० अध्याय, ३२८ अनुवाल् तथा २०८६ मन्त्र है। माध्यन्दिन संहिता 🄞 मन्त्रों की र्यष्टा १९७५ है।

कृष्णयजुर्वेद— चरणव्यूह के अनुसार 'कृष्णयजुर्वेद' की ६५ शाखाएँ हैं जिनमें केवल चार ही उपलब्ध है— तैं।सरीय, मैत्रायणी, कठ तथा कषिष्ठल कठशाखा ।

तैत्तरीयसंहिता—इस शास्त्र के सभी संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषद, श्रीतसूत्र और गृह्मसूर उपलब्ध हं। तैत्तिरीयसंहिता में ७ काण्ड हैं तथा वे ४४ प्रपाठक एवं ६३१ अनुवार्म विभक्त हैं। इसमें पीरोडाश, याजमान, वाजपेय, राजसूय आदि नाना प्रकार के यज्ञों का विधान है। मैत्रायणोसंहिता—इसमें गद्य एवं पद्य दोनों का मिश्रण है। इसके चार खण्ड हैं। प्रथम काण्ड में ११ प्रपाठक हैं जिनमें दर्शपूर्णमास, अध्वर, आधान, पुनराधान, चातुर्मास्य एवं वाजपेय यज्ञ विणत हैं। द्वितीय काण्ड में १३ काण्ड है तथा काम्य ईष्टि, राजसूय एवं अप्तिचित का विस्तारपूर्वक वर्षन है। तृतीय काण्ड में १६ प्रपाठक हैं तथा अप्तिचित, अध्वर विध, सोत्रामणी एवं अथवमेध का वर्णन किया गया है। चतुर्ध काण्ड को खिलकाण्ड कहते हैं जिसमें १४ प्रपाठक है तथा पूर्व वर्णित सभी यज्ञों से सम्बद्ध सामग्रियों का विवेचन है। सम्पूर्ण मैत्रायणीसंहिता में २१४४ मन्त्र हैं जिनमें १७०१ ऋचार्ग ऋचेद की है। कठ-संहिता पाँच खण्डों में विभक्त है जिन्हें क्रमश. इिंग्रका, मध्यमिका, ओरिमिका, याज्यानुवावया तथा अथवमेधानुवचन कहा जाता है। इसमें ४० स्थानक, १३ अनु-

वचन, ८४३ अनुवाक् , ३०९१ मन्त्र तथा मन्त्रब्राह्मण (दोनों की सम्मिलित संख्या) १८ कहस्र हे तथा दर्रपोर्णमास, अफ्रिष्टोम, अफ्रिहोत्र, आधान, वःम्यद्रीष्ट, निरूद्धपशु-बन्ध, वाजपेय, राजसूष, अग्निचयन, चातुर्मास्य, सौत्रामणि तथा अद्वमेध का वर्णन किया गया है।

विष्ठालय के सरस्वती भवन पुस्तकालय में है, जो अधूरी है। इसका विकायन अप्रक पूर्व अध्यायों में हुआ है।

ाश्यरमध्य-१- यजुर्वेद हिन्दी अनुवाद-श्रीराम समि २-प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १, खण्ड १-विन्टरनित्म (हिन्दी अनुवाद )। ३- संस्तृत साहित्य का इतिहास-मैकडोनल (हिन्दी अनुवाद )। ४-विद्या साहित्य पं रामगोविन्द विवेदी । १ - विद्या साहित्य और संस्कृति - पं विद्या साहित्य पं रामगोविन्द विवेदी । १ - विद्या साहित्य और संस्कृति - पं विद्या उपाध्याम । ६ - वैदिक बाइमय का इतिहास-भाग १--पं भगवदत्त । ७ - इण्डियन लिटरेचर-वेवर । द-गेंदिनन्द संस्कृत लिटरेचर- मैक्समूलर । ९-हम भारत मे क्या सीखें-मैक्समूलर (हिन्दी अनुवाद )। १० - वैदिक साहित्य-प्रकानन, शाखा भारत सरकार । १ (- भारतीय प्रक्रा-मोनियर विलियम (हिन्दी अनुवाद )।

यितराज्ञ विजय च्यम् चिरा चम्पू काव्य के रचियता का नाम अहांवल सूरि है। उनके पिता का ताम वेज्ञ टावाय एवं माता का नाम लक्ष्माम्बा था। उनके गुरु का नाम श्री राजगीपाल मुनि था। लेखक कर समय १४ वी जताबदी का उत्तरार्ध है। 'यितराज्ञ विजय चम्पू' १६ उल्लासों में विभक्त है, पर अन्तिम उल्लास अपूर्ण है। इसमें रामा पुजाचार्य के जीवन की घटनाएँ विणत हैं तथा स्थान-स्थान पर यमक का प्रयोग किया गया है। यह ग्रन्थ अनी तक अप्रका रात है। कवि ने अन्य चम्पू 'विष्णाक्षवसन्तो-तस्व' को भी रचना की ह जो मद्रास मे प्रकाशित हो चुका है। इसमें चार काण्ड हैं तथा नी दिनों तक होने वाले विष्णात्र महादेव के वसन्तोत्सव का वर्णन है। प्रारम्भिक तीन काण्डों में रथयात्रा एवं चतुथ काण्ड में आलेट या मृगया महोत्सव वर्णित है।

आधारग्रन्थ— चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

य्धिष्टिर मीम् शक्त आधुनिक युग के प्रसिद्ध वैयाकरण । इनका जन्म २२ सिनम्बर १९०९ ई० को राजस्थान के अन्तर्गत जिला अजमेर के विरकच्यावास नामक ग्राम में हुआ था । इन्होंने व्याकरण, निरुक्त, न्याय एवं मीमांसा का विधिवत् अध्ययन एवं अध्यापन किया है और संस्कृत के अतिरिक्त हिन्दी में भी अनेक ग्रन्थ लिखे हैं । संस्कृत में अभी तक १४ शोधपूर्ण निबन्ध विविध पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाशित हो चुके हैं । कुछ के नाम है—मन्त्रजाह्माण्योर्वेदनामधेयम्, वैदिक्ष्टन्दः संकलन्म, ऋग्वेदस्य ऋक्संख्या, काशकृत्स्नीयो धानुपाठः, भारतीयं भाषाविज्ञानम्, वेदसंज्ञा-मीमांसा । इन्होंने संस्कृत के १० ग्रन्थों का सम्पादन किया है—निरुक्तसमुच्चयः, भागवृत्तिसंकलनम्, दशायाद्युणादिवृत्तिः, शिक्षासूत्राणि, क्षीर-तरङ्गिणी, दैवं पुरुषकारवार्तिकोपेतम्, काशकृत्स्न-

व्याकरणम्, उणादिकोष, माध्यन्दिन पदपाठ । सम्प्रति 'वेदवाणी' नामक मासिक पत्रिका के सम्पादक ।

युधिष्टिरविजय—( महाकाव्य )—इसके रचयिता वासुदेव कवि हैं। वे केरल निवासी थे। उन्होंने 'त्रिपुरदहन' तथा 'शोरिकोदय' नामक काव्यों का भी निर्माण किया था। 'युधिष्टिरविजय' यमक काव्य है। इसके यमक विलष्ट न हाकर सरल एवं प्रसन्न है। यह महाकाव्य आठ उच्छ्वासों म है। इसमे महाभारत की कथा संक्षेप में नहीं गयी है। इस पर काश्मी ग्वासी राजानक रत्नकण्ठ की टाका प्रकाशित हो चुकी है। टीका का समय १६७४ ई० है। पियकजनानां कुरवान् कुवंन् कुरवो बभूव नवां-कुरवान्। प्रेक्ष्य रुचं चूतस्य स्तबकेषु पिकश्चकार चल्चू तस्य।। २१४४।

यशस्तिल्रक चम्प-इसके रचियता सोमदेव सूरि हैं। वे राष्ट्रकूट के राजा कृष्ण तृतीय के सभाकवि थे। इस चम्पूकाव्य का रचनाकाल ९५९ ई० है। अन्त:-साक्ष्य के आधार पर इसके रचिंयता सोमदेव ही हैं—श्रीमानस्ति स देवसंघतिलको देवो यशःपूर्वनः, शिष्यस्तस्य बभूव सद्गुणनिधिः श्रीनेमिदेवाह्नयः। तस्याश्चर्यंतपःस्थिते-स्निनवतेर्जेतुर्महावादिनां, शिष्योऽभूदिहं सोमदेव इति यस्तस्यैष काव्यक्रमः ॥ यशस्तिलक भाग २ प्रबंधित सोमदेव की 'नीतिवाक्यामृत' नामक अन्य रचना भी उपलब्ध है। 'यशस्तिलक चम्पू' में जैन मुनि सुदत्त द्वारा राजा मारिदत्त को जैनधर्म की दीक्षा देने का वर्णन है। मारिदत्त एक कूरकर्मा राजा था जिसको धार्मिक बनाने के लिए मृनि जी के शिष्य अभयक्वि ने यशोधर की कथा सुनाई थी। जैनपुराणों में भी यशोधर का चरित वर्णित है। कवि ने प्राचीन ग्रंथों से कथा लेकर उसमें कई नवीन परिवर्त्तन किये हैं। इसमें दो कथाएं सिक्छ हैं--मारिदत्त की कथा तथा यशोधर की कथा । प्रथम के नायक मारिदत्त हैं तथा द्वितीय के यशोधर । इसमें कई पात्रों के चरित्र चित्रित हैं मारिदत्त, अभयरुचि, मुनिसुदत्त, यशोधर, चन्द्रमति, अमृतमति, यशोमित अपदि । इस ग्रन्थ की रचना सोद्देश्य हुई है और इसे धार्मिक काव्य का रूप दिया गया है। इसमें कुल आठ आश्वास या अध्याय है, जिनमें पांच आश्वासों में कथा का वर्णन है और शेव तीन आश्वासों में जैनधर्म के सिद्धान्त वर्णित हैं। निर्वेद का परिपाक हं। इसका लक्ष्य है और अर्ङ्कारस शान्त है। धार्मिकता की प्रधानता होते हुए भी इसमें प्रद्भार रस का मोहक वर्णन है । इसकी गद्य-शैली अत्यन्त प्रीढ़ है तथा वर्ण्यविषयों के अनुरूप 'गाढबद्ध वृहत् समस्तपदावली' प्रयुक्त हुई है । कहीं-कही आवश्यकतानुसार छोटे-छोटे वाक्य एवं सरल पदावली का भी प्रयोग हुआ है। इसके पद्य काव्यात्मक एवं सुक्ति दोनों ही प्रकार के हैं। इसके चतुर्थ आश्वास में अनेक कवियों के बलोक उद्दरत हैं। प्रारम्भ में किव ने पूर्ववर्ती किवयों के महत्त्व को स्वीकार करते हुए अपना काव्य-विषयक दृष्टिकाण प्रस्तृत किया है। उन्होंने नम्नतापूर्वक यह भी स्वीकार किया हैं कि बौद्धिक प्रतिभा किसी व्यक्ति विशेष में ही नहीं रहती। सर्वज्ञकल्पै: कविभि: पुरातनैरवीक्षितं वस्तु किमस्ति सम्प्रति । एदंयुगीनस्तु कुशाग्रधीरपि प्रवक्ति यत्तत्सदृशं स विस्मयः ॥ १।११ ।

आधारग्रन्थ— चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—-डॉ० छिबनाथ त्रिपाठी ।

यक्ष-भिल्न काव्य-इस सन्देश-काव्य के रचिता परमेश्वर झा हैं। इसका दूसरा नाम (यक्ष-समागम ) भी है । किव का समय वि० सं० १९१३ से १९८६ ह । ये विहार के दरभगा जिला के तरुवनी (तरीनी) नामक ग्राम के निवासी थे। इनके पिताकानाम पूर्णना**थ झाया बाबूनाथ झाथाजो व्याकरण के** अच्छे पण्डित थ। परमेश्वर झा स्वयं बहुत बड़े विद्वान् थे और विद्वद्मण्डली ने इन्हें वैयाकरणकेसरी, कर्मकाण्डोद्वारक तथा महोपदेशक प्रभृति उपाधियां प्रदान की थीं। इन्हें सरकार की ओर से महामहोपाध्याय की उपाधि भी प्राप्त हुई थी। इनके द्वारा रचित अन्य ग्रन्थों के नाम हैं---महिषासुर-वध नाटक, वाताह्वान काव्य, कुसुमकिका-आख्या-यिका, ऋतुवर्णन काव्य । 'यक्ष-समागम' में महाकवि कालिदास के 'मेघदूत' के उत्तरा-ख्यान का वर्णन है। कवि ने यक्ष एवं उसकी प्रेयसी के मिलन का बड़ा ही मोहक वर्णन किया है । देवात्थान होने पर यक्ष प्रेयसी के पास आकर उसका कुशल क्षेम पूछता है। वह अपनी प्रिया से विविध प्रकार की प्रणय कथाएँ एवं प्रणय लीलायें र्वाणत करता है। प्रातःकाल होने पर बन्दीजन के मधुर गीतों का श्रवण कर उसकी निद्रा हुटती है और वह डरता-डरता कुबेर के निकट जाकर उन्हें प्रणाम करता है। कुबेर उस पर प्रसन्न होते हैं और उसे अधिक उत्तरदायित्वपूर्ण कार्यभार देते हैं। यक्ष और यक्षपत्नी अधिक दिनों तक सुखपूर्वक अपना जीवन व्यतीत करते है। यह सन्देश-काव्य लघु आकार का है और इसमें कुछ ३५ इलाक है। इसमें मन्दाकान्ता छन्द प्रयुक्त हुआ है। यक्ष-पत्नी का सीन्दर्य वर्णन देखिए--वाले भाले रुचिररुचिरः सूक्ष्मासन्दरिबन्दः, कर्णे पृष्पं दशनवसने गाढताम्बूलरागः। सीवीरन्ते दृशि नखतती यावकश्चित्रवासो गौरे गात्रे गुणिनि सुभगम्भाष्ट्रकत्वं गृणन्ति ॥ २३ । इस काव्य का प्रकाशन १८१७ शाके में दरभंगा से हो चुका है।

आधारग्रन्थ--संस्कृत के सन्देश काव्य--डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

यितराज विजय चम्पू — इनके रचिता अहोबल सूरि थे। इनके माता-पिता का नाम कमशः लक्ष्माम्बा एवं वं कटाचार्य था। श्री राजगोपाल मुनि के ये शिष्य थे। इनका समय चीदहवीं शताब्दी का उत्तरार्ध है। इन्होंन 'विरूपक्षवसन्तोत्सव चम्पू' नामक अन्य ग्रन्थ की भी रचना की है। दिं० विरूपक्षवसन्तोत्सव चम्पू] 'यतिराज-विजय चम्पू' सन्नह उल्लासों मे विभक्त है पर अन्तिम उन्नास अपूर्ण है। कोव ने इस चम्पू में रामानुजाचार्य का जीवन वृत्त विणत किया है तथा विशिष्टाहैत सम्प्रदाय के आचार्यों की परम्परा भी प्रस्तुत की है। इसकी शैलों सरल एवं व्यासप्रधान है तथा स्थान स्थान पर यमक का भी प्रयोग है और वाक्य-विन्यास की प्रवृत्ति सरलता की ओर है। विशिष्टाहैत सम्प्रदाय की आचार्य-परम्परा का निदर्शन कि के शब्दों में इस प्रकार है—अादी सरश्वारय की आचार्य-परम्परा का निदर्शन कि के शब्दों में इस प्रकार है—अादी सरश्वाररपुप्रमुखावतारान् नाथार्ययामुनमुनिप्रवरप्रभावान्। रामानुजस्य चित्तं निपुणं भणामि हुचैरवद्यविमुखैरथ गद्यपद्यैः॥ १।१०। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है। विवरण के लिए। दे० डि० कैट लॉग मद्रास १२३३८।

आधार प्रत्य — चम्पूकाच्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन-डॉ० छविनाथ विवारी।

यमस्मृति—इस समृति के रचियता यम नामक धर्मशास्त्री है। याज्ञवल्बय के अनुसार यस धर्मवत्ता है। 'विसष्ठधर्मसूत्र' में यम के उद्धरण प्रस्तृत किये गए हैं और यहाँ के चल कलाकों में तीन कलोक 'मनुस्मृति' में भी पाष्त हो जाते हैं। जीवतनद-सग्रह में 'यमस्पृति' के उन कलाक तथा आनन्दाश्रम संग्रह में ९९ क्लोक प्राप्त होते है। इस का विश्वत्य प्रत्य होते है। इस के आति का विश्वत्य होते है। इस के आति का विश्वत्य (दिन कि के कल के लगा सग्र कलाक पाष्त होते है। 'महाश्वरत' (अनुशासनपर्ध १००, ३२-७४) में जो यम की गाथाएं है। 'मिताक्षरा', हरदत्त तथा अपरार्क में प्रायाक्ष के सम्बन्ध न बृहद् यम का उन्हें के करते हैं और हरदत्त तथा अपरार्क में प्रायाक्ष के सम्बन्ध न बृहद् यम का उन्हें करते हैं और हरदत्त तथा अपरार्क में प्रायाक्ष के सम्बन्ध न बृहद् यम का उन्हें के करते हैं और हरदत्त तथा अपरार्क में प्रायाक्ष के सम्बन्ध में लग्न विशास सभी ग्रन्थ एक ही ग्रथ के भिन्न-भिन्न नाम जात होते हैं। यम के अनुशार सभी ग्रन्थ एक ही ग्रथ के भिन्न-भिन्न नाम जात होते हैं। यम के अनुशार सभी ग्रन्थ एक ही ग्रथ के भिन्न-भिन्न नाम जात होते हैं। यम के अनुशार का निर्ध किया है।

अध्यत्सम्थ---धमंशस्त्र का इतिहा**स--डां॰ पी० वी० काणे भाग**े (**हिन्दी** अनुवाद)।

याज्ञवाक्यरस्त्रा--इसके रचिता ऋषि याज्ञवल्वय है। उन्होंने राजा जनक को ज्ञानीपरेश दिया था। बृहदारण्यक उथनिपद्' में वे एक बड़े दार्शनिक के रूप म चित्रित है। 'याज्ञवल्यसमृति' का 'शुक्त्रयजुर्वेद' के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध है तथा उनका नःम 'शुक्लयजुर्वेद' के उद्बोपक के रूप में रिया जाता है। पाणिनिसूत्र के वास्तिक र कात्यायन ने याज्ञवल्क्य का ब्राह्मणों का रचयिता कहा है। 'याज्ञवल्क्य-स्मृति' में भी (३/११०) याज्ञवल्बय की आरण्यकी का छेखक कहा गया है। पर, विद्वानों ने आरण्यक एवं स्मृति का लेखक एक व्यक्ति का नहीं माना, क्योंकि दोनों की भाषा है बहुत अन्तर दिखाई पड़ता है। विज्ञानेश्वर रचित मिताक्षरा के अनुसार याज्ञवत्वय के किसी शिष्य ने ही धर्मशास्त्र को संक्षिप्त किया था। 'याज्ञवत्वयस्मृति' का प्रकाशन तीन स्थानी स हुआ है--निर्णयसागरप्रेस, त्रिवेन्द्रम् संस्करण तथा आन-न्दाश्रम संस्करण । इनम बलोकों की संख्या ऋमजः १०१०, १००३ तथा १००६ है। इसंक्र प्रथम व्याख्याता विश्वरूप हैं जिनका समय ८००-८२५ ई० है। इसके द्वितीय ब्याल्याता (विज्ञानेव्वर) 'मिताक्षरा' के लेखक है, जो विश्वरूप क २५० वर्ष पश्चात् हुए थे। याज्ञवल्क्यस्मृति' 'मनुस्मृति' की अपेक्षा अधिक सुसंगठित है। इसमें ावपया की पुनरुक्ति नहीं है, किन्तु यह 'मनुस्मृति' से सीक्षण्त है। दानो ही स्मृतियों के दियम एक हैं। तथा। इलोकों मा भी कहीं-कहीं। शब्दसाम्य है। ऐसा लगता है कि याज्ञालक कार्या (चना 'मनुस्मृति' के आधार पर की है। इसमें तीन काण्ड है जिनकी विषय-सूची इस प्रकार है--

प्रथम काण्ड--चीदह बिद्याओं तथा धर्म के बीस विश्लेषकों का वर्णन, धर्मोपादान,

परिषद्-गठन गर्भाधान से विवाह पर्यन्त सभी संस्कार, उपनयनविधि, ब्रह्मा शरी के कत्तींव्य तथा वीजत पदार्थ एवं कर्म, विवाह एवं विवाहयाग्य कन्या की पात्रता, विवाह के आठ प्रकार, अन्तर्जातीय विवाह, चारो वर्णी के अधिकार और कर्तका, स्नातक कर्त्तव्य, वैदिक यज्ञ, भक्ष्यानक्ष्य के नियम तथा मांस-प्रयाग, दान पाने के पात्र, श्राद्ध वथा उपका उचित समय, श्राद्ध-विधि, श्राद्ध-प्रकार, राजवर्ष, राजा वे कृप, मन्त्री, पुराहित, न्यायशासन आदि । द्वितीय काण्ड-- न्यायभवन क सदस्य, न्यायाधी ।, कार्य-(वधि, अशियोग, उत्तर, जमानत छेना) न्यायालय के प्रधार, बरुप्रयाप, व्यन्त १२, संयुक्त पश्चिर वे ऋण, श्रावधग्रहण, मिश्या ।क्षी पर टण्ड, लेल-प्रमाण, बँटवर विशा उपका समय, विभाजन में स्त्री का भाग, धिना की मृत्यु के बद विभाजन, विभावन के अयं स्य सम्पत्ति, पिता-पुत्र का संयुक्त स्वाधित्व, बारह प्रशार के पुत्र, शुद्र धीर अनीरम पृथ, पृत्रहीन पिता के लिए उत्तराधिकार, स्त्रीधन पर पति का अलिकार, जुआ एथं पुरस्कार-<mark>युद्ध, अपलब्द, मान-हानि, साझा</mark>. चारी, व्य*ि*तार । तृतीय कण्ड---मृत व्यक्तियो का जल-तर्षण, जन्म-मरण पर तत्क्षण पौदकीकरण के नियम, (समय, अग्निकिया संस्कार, वानप्रस्थ तथा यति) के निरमम, भूष के कतिपय स्तर, सत्त्व, रज एवं तम के आधार पर तीन प्रकार के कार्य। डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे के अनुसार इसकी समय ईसापूर्व प्रथम शताब्दी से ईसा की तीसरी शताब्दी के बाद कही भी हो सकता है।

आधारग्रन्थ--१. याज्ञवत्वयसमृति (हिन्दी अनुवाद सहित / अनुवादक डॉ॰ उमेशचन्द्र पाण्डेय ( चीखम्बा प्रकाशन )। २. धर्मशास्त्र का इतिहास भाग-( (हिन्दी अनुवाद ) डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे।

याप्नाचार्य-विशिष्टाहैतवाद के प्रसिद्ध आचार्य। ये नायमुनि के पीत है। इनका समय दशम शताब्दी का अन्तिम चरण है। ये श्रीरंगम् की अन्तर्ग पीठ पर ९७३ ई० मे अधिष्ठित हुए थे। इन्होन काव्य एवं दर्शन दोनों ही प्रकार के प्रन्यों की रचना की है। इनके द्वारा रचित प्रत्य हैं--भीतार्थसंग्रह, श्री चतुःक्लोकी (इसमें लक्ष्मी जी की स्तुति है ) सिद्धितंत्र ( इसमे आत्मसिद्धि, ईश्वरसिद्धि, माया-वण्डल एवं आत्म-विषय-सम्बन्ध प्रतिपादक सीवन् सिद्धिका वर्णन् है ), महापूरुगनिर्णय ( इसमे विष्णू का श्रेष्टत्व प्रतिपादित किया गया है ) आगमप्रामाण्य ( यह पाञ्चरात्र की ामाणिकता का विदेचन करनेवाला महनीय ग्रन्थ है ), आलबन्दारस्तोत्र ( इसमें ७० क्लोकों में आत्मसमर्पण के सिद्धान्त का सुन्दर वर्णन है )।

अ।धारग्रन्थ-भारतीयदर्शन--आः बजदेव उपाध्याय ।

यूरो पीय चिटान् और संस्कृत-विदशों में संस्कृत अध्ययन के प्रति निष्ठा बहुत प्राचीन समय से रही है। पचतन्त्र के अनुदाद के माध्यम से सातवीं शताकी से ही यूरोपीय विद्वान् संस्कृत से परिांचत हो चुके थे । तथा धर्म प्रचारार्थ कितने ईसाई मिशनरी भारत आकर संस्कृत धर्म-ग्रन्थों के अध्ययन में प्रवृत्त हुए थे। अब्राहम रोजर नामक एक ईसाई पादरी ने भतृंहरि के रलोकों का पूर्तगाली भाषा में अनुवाद किया

था। वारेन हेस्टिंग्स ने संस्कृत पण्डितों की सहायता से 'विवाददर्पणसेतु' नामक धर्म-शास्त्र विषयक ग्रन्थ का संकलन करवाया था जो 'ए कोड ऑफ गेण्टोला' के नाम से अंग्रेजी में १७८५ ६० में प्रकाशित हुआ। चार्ल्स विल्किस कृत गीता का अंगरेजी अनुवाद १७८५ ६० में इङ्गलैण्ड में प्रकाशित हुआ था। इसी ने 'महाभारत' में विणित शक्तत्लोपाल्यान एवं 'तितापदेश' का भी अंगरेजी में अनुवाद किया था।

गर्वप्रथम सर विलयम जोन्स ने ११ वर्षों तक भारतवर्ष में रह कर संस्कृत भाषा बीर माहिन्य का विधिवत् ज्ञान अजित किया । इन्हीं के प्र<mark>यास से १७</mark>८४ ई० में 'एशियाटिक सोमाइटी ऑफ बङ्गाल' की स्थापना हुई जिसमें संस्कृत की हस्तलिखित पोथियों का उद्धार हुआ तथा अनुसंधान सम्बन्धी कार्य प्रारम्भ हुए। विलियम जीन्स ने १७८९ ई० में 'अभिज्ञानशाकून्तल' का अंगरेजी अनुवाद प्रकाशित किया, जिससे यूरोपीय विद्वान् संस्कृत के अध्ययन की ओर आकृष्ट हुए । विलियम जोन्स ने 'मनुस्मृति' एवं 'ऋतुसंहार' का भी अंगरेजी में अनुवाद किया था। इनके अंगरेजी अनुवाद के आधार पर जर्मन विद्वान जार्ज फोर्स्टर ने 'शकून्तला' का जर्मन भाषा में अनुवाद (१७९१ ई०) किया जिसकी प्रशंसा महाकिव गेटे ने मुक्तकण्ठ से की। इसी समय थामस कोलब्रुक ने 'अमरकोष' 'हितोपदेश' 'अष्टाध्यायो' तथा 'किरातार्जुनीय' का अनुवाद किया। इन्होंने 'ए डाइजेस्ट श्रॉफ हिन्दू ला ऑफ कांट्रेक्ट्स' नामक ग्रन्थ की र्भ रचना की। प्रसिद्ध जर्मन विद्वान् इलीगल ने (आगस्टक) 'भगवद्वीता' एवं 'र।मायण' ( प्रथम भाग ) का अनुवाद १८२९ ई० में किया । इलीगल के समकालीन फ्रेंच विद्वान बौप हए। इनका जन्म १७९१ ई० में हुआ था। इन्होंने १८१६ ई० में संस्कृत का तुलनात्मक भाषा-विज्ञान पर निबन्ध लिखा तथा 'नलदमय न्ती' आख्यान का लैटिन भाषा में अनुवाद किया। इन्होंने संस्कृत का एक व्याकरण एवं कीप भी लिखा है। जर्मन बिद्वान् वान हंबोल्ट तथा उसके भाई अलेक्जेंडर हैंबोल्ट ने भारतीय दर्शनों का अध्ययन किया था। शेलिंग, शिलर आदि ने जर्मन भाषा में उपनिषदों का अनुवाद किया है । फर्गुसन जेम्स नामक विद्वान ने दक्षिण गारतीय मन्दिरों के खंडहरों एवं देवालयों का निरीक्षण कर पुरातत्व-सम्बन्धी सामग्रियों का विवरण प्रस्तृत किया है और रेद ४८ ई० में 'हिन्दू प्रिसिपल ऑफ ब्यूटी इन आर्ट' नामक पुस्तक की रचना की है। पंडित भवसमूलर का कार्य तो अप्रतिम महत्त्व का है [दे० मैवसमूलर] विल्सन नामक विद्वान् ने 'हिन्दू थिएटर' नामक पुस्तक लिखी तथा 'विष्णुपुराण' एवं 'ऋग्वेद' का ६ खण्डों में अनुवाद किया। वैदार्थ अनुशीलन के क्षेत्र में जमन विद्वान् रोथ रचित 'संस्कृत-जर्मन-विश्वकोश' का अत्यधिक महत्व है। १८७० ई० के आस-पास एच० ग्रासमैन एवं विल्सन ने सायणनाष्य के आधार पर 'ऋग्वेद' का अंगरेजी में अनुवाद किया था। डॉ॰ पिशेल कृत 'वैदिक स्टडीज' नामक ग्रन्थ अत्यन्त महत्व का है। ये बॉलन विश्वविद्यालय में संस्कृत के अध्यापक थे, बेबर एवं मैक्डोनल तथा कीथ की संस्कृत सेवाएँ प्रसिद्ध हैं। (इनका विवरण पृथक् है। इनके नाम के समक्ष देखें)। संस्कृत साहित्य के इतिहास-लेखकों में जर्मन विद्वान् विण्टरनित्स का नाम महत्वपूर्ण है। इन्होंने चार खण्डों में संस्कृत साहित्य का बृहत् इतिहास लिखा है।

जर्मन पण्डित डॉ० थीबो मैक्समूलर के सम्पर्क में आकर संस्कृत अध्ययन की ओर प्रवृत्त हुए थे। ये १८८५ ई० में बनारस में अध्यापक होकर आये थे और वहाँ १८८८ ई० तक रहे। इन्होंने मीमांसा एवं ज्योतिष पर निबन्ध लिखा था शंकर एवं रामानुज सिहत 'वेदान्तसूत्र' का भाष्य प्रकाशित किया। जैन साहित्य के ममंज प्रो० जैकोबी ने जैनसूत्रों का अनुवाद किया है। पाणिनि के ऊपर गोल्डस्ट्रकर ने अत्यन्त प्रामाणिक ग्रन्थ लिखा है। (अंग्रेजी में)। इसमें पाणिनि के स्थितिकाल पर विस्तारपूर्वक विचार किया गया है।

संस्कृत वाङमय के हस्तलिखिति ग्रन्थों का विवरण तैयार कर डॉ॰ अफ्रेक्ट ने 'वेटेलोगस केटेगोरम' नामक बृहद् सूचीग्रन्थ की रचना की । इसी प्रकार अंगरेज विद्वान् मूडर वृत 'ओरिजिनल संस्कृत टेस्ट' नामक ५ खण्डों में समाप्त होने वाले ग्रन्थ का भी महत्वपूर्ण स्थान है । इसमें संस्कृत साहित्य-विशेषतः वैदिक वाङ्मय —के मूल अंश एवं उनके अंगरेजी अनुवाद दिये हुए हैं। आडफेश्त नामक रोमन विद्वान ने 'ऋग्वेद' एवं ऐतरेयब्राह्मण' का रोमन में अनुवाद किया है तथा एक अन्य रोमन विद्वान एदारूक ने ऋग्वेद की समीक्षा रोमन में जिली है। अमेरिका के प्रसिद्ध विद्वान विलियम ह्वाइट ह्विटनी ने (१६२७-९४) सर्वप्रथम अमेरिका में संस्कृत अनुशीलन का कार्य किया । इन्होने १८७९ ई० में संस्कृत का व्याकरण लिखा जो अपने क्षेत्र में बेजोड है। ह्विटनी ने 'अथर्यप्रातिशाख्य' का अंगरेजी में अनुवाद किया तथा 'सूर्यंसिद्धान्त' नामक ज्योतिष ग्रन्थ का अंगरेजी में रूपान्तर किया। इन्होने प्राच्यविद्या-सम्बन्धी लगभग ३६० निबन्ध लिखे हैं। प्रो० ओल्डेनवर्गने 'विनयपिटक' का अनुवाद एवं 'सांख्यायन, गृह्यसुत्रों' का सम्पादन किया है। प्रो० ब्लूमफील्ड कृत अथर्ववेद का अनुवाद अत्यन्त प्रसिद्ध है। इन्होंने 'वैदिक कंकारडेन्स' नामक एक विशाल ग्रन्थ की भी रचना की है। वेदज हिलेबैण्ट ने तीन खण्डों में 'वैदिक मैथोलॉजी' नामक ग्रन्थ लिखा है और 'शिखायन श्रीतसुत्रों का सम्पादन भी किया है। सुप्रसिद्ध वैयाकरण बोथलिक ने 'बृहदारण्यक' तथा 'छान्दोग्य उपनिषद' का सम्पादन किया है तथा 'अष्टा-ध्यायी' एवं हेमचन्द्र रचित ( अभिधान चितामणि का विशुद्ध संस्करण निकाला है। बौद्ध साहित्य पर राइज डेविड्स, मारिस हार्दि, स्पेयर आदि विद्वानों ने महत्त्वपूर्ण कार्य किये हैं। मोनियर विलियम एवं टी॰ बरों ने संस्कृत के भाषाशास्त्रीय व्याकरण लिखे हैं। इनमें बरोकृत 'संस्कृत लैंग्वेज' नामक ग्रन्थ अधिक महत्त्वपूर्ण है। महाभारत के नामों और विषयों की अनुक्रमणिका सोरेन्सन नामक विद्वान् ने 'महाभारत इंडेक्स' के नाम मे लिखी है। संस्कृत का सर्वाधिक महत्वपूर्ण भाषावैज्ञानिक व्याकरण जर्मन भाषा में वाकरनेगल नामक विद्वान् ने लिखा है जो चार भागों में समाप्त हुआ है। यूरोपीय विद्वान् अभी भी संस्कृत साहित्य के अनुशीलन में लगे हुए हैं। फ्रेंच विद्वान् लूर्ड रेनो ने 'बैदिक इण्डिया' एवं 'वैदिक बिब्लियोग्राफी' नामक पुस्तकें फेंन्च भाषा में .. लिखी हैं। ग्रिफिथ कृत वेदों का पद्यानुवाद एक महत्वपूर्ण उपलब्धि है। सम्प्रति रूस में संस्कृत पठन-पाठन के प्रति विद्वानों की अभिरुची बढ़ी है और कई ग्रन्थों के रूसी भाषा में अनुवाद किये गए हैं। हाल ही मे महाभारत का रूसी अनुवाद प्रकाशित हुआ है।

दोरा-द्रांन महिष पतव्जलि हारा प्रवित्ति भारतीय दर्शन की एक धारा । हममें लाधा ते हारा चित्तवृत्तियों के निरोध पर बल दिया जाता है । इसका मुलग्रन्थ 'यंगमूल' है, जिसके रविता पत्रज्जित माने जाते हैं । विद्वानों का मत है कि महा-भाष्यकार पत्रव्जलि और लोग-वर्शन के प्रवर्त्तक पत्रज्जित दोनों एक थे । [ दे व हिस्ट्री ऑफ इण्डिपन किलाँगकी साम र पृष्ठ २२४-२३४ डॉ॰ दासगुष्त ] । इस हिष्ट्री संगमूल' का रचनाकाल दंशापूर्व दिवीय वाताब्दी निश्चित होता है । पर यंगिक प्रकिया अल्पन्त प्राचीन है और इसका निर्देश संहिताओं, ब्राह्मणों और उपनिषदों में भी प्राप्त होता है । 'याजवल्यसमृति' से विदित होता है कि 'हिरण्यामें' नामक आचार्य यंग के बन्ता थे और पतव्जलि ने केवल इसका अनुशासन किया था, अर्थात् वे योग के प्रवर्त्तक न होकर उपवेशक या प्रचारक थे । 'यंगमूल्य' के उपर व्यान कृत भाष्य उपलब्ध होता है जो 'व्यासम्हण्य' के नाम से प्रसिद्ध है । इस पर बानस्पति मिश्र की टीका 'तत्ववैद्यारदी' है । विज्ञानिश्रु ने 'व्यासमान्य' के उपर 'योगवात्तिक' नामफ टीका प्रक्ष की रचना की थो । पोगसूल को जन्य अनेक टीकाएँ भी उपलब्ध हैं।

पातव्यक्त 'बोगसूत्र' के चार विभाग (पा.) है—ममाधिपाद, साधनापाद, विभू-तिपाद एवं कैवत्यपार । प्रथम पाद (समाधिपाद) के विषय हैं—साग का स्वरूप. उद्देश्य और लक्षण, विनवृत्तिविरोध के उपाय तथा अनेकानेक प्रकार के योगों का विवेचन । हितीयपाद मं क्रियायोग, क्लेश, कर्मफल, उनका दु:खात्मक स्वभाव, दु:ख, दुःखनियान, दुःखनिवृत्ति तथा दुःखनिवृत्ति के उपायां का निरूपण है। तसीयपाद में योग की अन्तरक्ष अवस्थाओं तथा योगाभ्यास द्वारा उत्पन्न होने वाली सिद्धियां का विवेचन है। चार्श पाद में कैवल्य पा मुक्ति का विवेचन तथा आत्मा, परछोक आदि विषयों का वर्णन किया ।या है। 'योग' शब्द 'युज़' धातू ( युज़ समाधी ) से बना है जिसका अर्थ समानि है। पतब्जाल ६ अ सार नित्तवृत्ति के निरोध को याग करते हैं— शोगश्चिसदृत्ति रोधः । यहाँ चित्त का अनिप्राय अन्तःकरण ( मन, बुद्धि एवं अहंतार ) से है। सीन दर्जन में यह विचार प्रत्य स्थित जाता है कि आत्मा के यथाई रवरूप के बाब्त असते के किए कारीनिक एवं मानसिक वृत्तियां का दमन किया ताब अर्थात सर र, मन, पंज्य, बृद्धि और अहंकर पर विजय प्राप्त की जाय । इसके याद यह अ । हो जन्मण कि शरार, मन अदि स आत्मा सर्वे**षा भिन्न** है तथा देश, काल एवं कुरुण् के बन्धन के परे हैं। आत्मा नित्य और बाब्बत है। इस प्रकार का अनुसब अध्यक्षान यहा अध्या है और इसकी प्राप्ति से मुक्ति होती है एवं दु:को में छुटकारा मिल लाता है। अदम-ज्ञान की प्राप्ति के लिए योग-दर्शन में अध्ययन, मनन और निविध्यासन का भी निर्देश किया गया है।

योग का अर्थ आत्मा और परमात्मा का मिलन न होकर आत्मा के यथार्थ स्वरूप के ज्ञान से है, और यह तभी सम्भव है जब कि चित्त की समस्त वृत्तियों का निरोध हा जाय । योग के आठ अङ्ग हैं - यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान तथा समाधि । इन्हें योगांग कहा जाता है । अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह को यम कहते हैं। सदाचार के पालन को नियम कहते हैं। इसके पाँच अङ्ग हैं — शीच, संतोष, तप स्वाध्याय तथा ईश्वर—प्रणिधान । शीच मे अभिप्राय बांच् एवं आभ्यन्तर शुद्धि से है । ईश्वरप्रणिधान के अन्तर्गत ईश्वर का ध्यान एवं उन पर अपने को पूर्णतः आधित कर देना है । आसन—यह शरीर का साधन होता है । इसमें शरीर को इस प्रकार की स्थिति के योग्य बना दिया जाता है, जिससे कि वह निश्च शही कर सहज क्य से देर तक स्थिर रह सके । चित की एकाग्रता एवं अनुशासन के छिए आसन का विधान किया जाता है, जिसके कई भेद होते हें —पद्मासन, वीरासन, अद्रासन, सिद्धासन, शीर्यासन, गरु सन, सिद्धासन, शीर्यासन, गरु सन, प्रदूर्ण सन, गरु सन, वीरासन, गरु सन, विश्वर हो जातो है और उसमें समाधि लगाने की पूर्ण क्षमता उत्पन्न हो जाती है । इसके द्वारा सभी अंगों को वश में किया जा सकता है तथा मन में किसा प्रकार का विकार उत्पन्न नहीं होता ।

प्राणायाम — इवास-प्रक्ष्वास के नियन्त्रण को प्राणायाम कहते हैं । इसके तीन अंग है—-पूरक ( भीतर की ओर क्वास खींचना ), कुम्भक ( क्वास को भीतर रोकना ) तथा रेचक (नियत रूप से इवास छोड़ना )। प्राणायाम के द्वारा शरीर स्वस्थ होता है और मन में दृढ़ना आती है। प्रत्याहार—इन्द्रियों को बाह्यविषयों से हटाकर उन्हें अपने वश में रखने को प्रत्याहार कहते हैं। यम, नियम, आसन, प्राणायाम और प्रत्याहार ोग के बहिरंग साधन माने जाते हैं तथा धारणा, ध्यान एवं समाधि को अन्तरग साधन यहा जाता है । धारणा—-चित्त को अभीष्ट विषय पर केन्द्रस्थ करना धारणा है । योग-दर्शन में 'चित्त का देश में बांधना' ही धारणा है। किसी विषय पर चित्त की टढ़नापूर्वक वस्द्रित करने के अभ्यास से समाधि में बड़ी सहायता मिलती है। ध्यान--ध्येय के ारन्तर मनन को ध्यान कहा जाता है । इस स्थिति में विषय का अविच्छित्न ज्ञान होता रहता है और विषय अत्यन्त स्पष्ट होकर मन में चिंत्रत हो जाता है। योगी ्यान के द्वारः ध्येष पदार्थ का यथार्थ रूप प्राप्त कर लेता है । समाधि —योगासन की चरम परिष्ति समाधि में होती है और यह इस विषय की अन्तम स्थिति है। इस अवस्था में आकर मन की, ध्येय वस्तू के प्रति, इतनी अधिक तन्मयता हो जाती है कि उमे उसके आंतरिक्त कुछ भी ज्ञात नहीं होता और ध्येय में ही अपने की लीन कर वता है । यह अवस्था ध्येत्र विषय में आत्मलीन कर देने की है । समाधिस्थ होने पर योगी को यह भी ध्यान नहीं रहता कि वह किसके ध्यान में लगा हुआ है।

योगान्यास करने पर योगियों को नाना प्रकार की सिद्धियों प्राप्त होती है, जिनकी संख्या उन्ह है। अणिमा ( अणु के समान छोटा या अदृश्य हाना ), लिघमा ( अत्यन्त हल्का होकर उड़ने की शक्ति प्राप्त करना ), मिहमा ( पर्वत की भांति बड़ा बन जाना ), प्राप्ति ( इच्छित फल को जहाँ से चाहे वहाँ से प्राप्त कर लेना ), प्राकाम्य ( योगो की इच्छा-शक्ति का बाधारहित हो जाना ), विश्वत्व ( सब जीवो को वश में करने की शक्ति प्राप्त करना ), यत्र कामावासायत्व ( योगो के संकल्प की सिद्धि ), योग दर्शन का स्पष्ट निर्देश है, कि योगी सिद्धियों के आकर्षण में न पड़कर केवल मोक्ष का प्रयास करे। यदि वह इनके चाक्यचिक्य में पड़ेगा तो योगभ्रष्ट हो जायगा। इसका अन्तिम लक्ष्य आत्म-दर्शन है।

ईश्वर--योग-दर्शन के प्राचीन आचार्य ईश्वर को अधिक महत्त्व नहीं देते । स्वयं पतव्जलि ने ईश्वर का जितना अधिक व्यावहारिक महत्व माना है--जतना सैद्धान्तिक नहीं। चित्त की एकाग्रता के लिए ईश्वर के ध्यान का महत्त्व अवश्य है, पर परवर्ती लेखकों ने ईश्वर-सिद्धि पर अधिक बल देकर योग-दर्शन में उसके महत्त्व की स्थापना की। इसमें ईश्वर को सभी दोषों ने परे तथा परमपुरुप माना गया है। वह नित्य, सर्वव्यापी, सर्वज्ञ, सर्वज्ञक्तिमान् तथा परमात्मा है। जीव सभी प्रकार के क्लेशों को भोगता है तथा अविद्या, अहंकार, राग-द्वेष और वाधना आदि से अपने को मुक्त नहीं कर पाता । भांति-भांति के कर्म करते हुए उसे सुख-दु:ख भोगना पड़ता है। योग-दर्शन में ईइवर-सिद्धि वे लिए निम्नांकित प्रमाण उपस्थित किये गए हैं-- क. श्रुति एवं शास्त्र एक स्वर से ईश्वर की सत्ता स्वीकार करते हैं तथा उसके साक्षात्कार को ही एकमात्र जीवन का लक्ष्य मानते हैं। ख. न्यूनाधिक मात्रावाली वस्तुओं की दो कोटियां होती हैं--अल्पतम एवं उच्चतम कोटि । वस्त का अल्पतम रूप परमाण् एवं उच्चतम रूप आकाश है। इसी प्रकार ज्ञान तथा शक्ति की भी विभिन्न सीमार्थे दिखाई पडती हैं। अतः उनकी भी एक उच्चतम सीमा होनी चाहिए। यह अधिकतम सीगा ईश्वर के अतिरिक्त और कोई नहीं है। ईश्वर के रूप में सर्वाधिक ज्ञान-सम्पन्न पुरुष की आवश्यकता है और उसके समान अन्य कोई नहीं है। यदि और कोई होता तो दोनों में संघर्ष हो जाता जिसके कारण संसार में अव्यवस्था हो जाती। ग. ईश्वर की सत्ता की सिद्धि प्रकृति और पुरुष के संयोजक तथा वियोजक तत्त्व के रूप में होती है। प्रकृति तथा पूरुप के संयोग से सृष्टि होती है और उनके विच्छेद से प्रलय होता है। दानों का संयोग तथा वियोग स्वभावतः न होकर किसी सर्वशक्तिमान पूरुष के ही द्वारा होता है, और वह ईश्वर के अतिरिक्त दूसरा नहीं है। वही दोनों का सम्बन्ध घटित कर मृष्टि और प्रलय की स्थिति उत्पन्न करता है । अतः उसका ( ईश्वर का ) अस्तित्व निविवाद है।

योग-दर्शन का सांख्य के साथ अनेक दृष्टियों से साम्य है, पर जहां तक ईश्वर-सिद्धि का प्रश्न है, वह सांख्य की भाति निरीश्वरवादी न होकर ईश्वरवादी है एवं साधना और सिद्धान्त दोनों ही दृष्टियों से ईश्वर की उपयोगिता सिद्ध करता है।

आधारग्रन्थ — १. हिस्ट्री ऑफ इण्डियन फिलॉसफी भाग २ — डॉ॰ दासगुप्त । २. भारतीय-दर्शन — चटर्जी और दत्त (हिन्दी अनुवाद )। ३. भारतीय-दर्शन — पं॰ बलदेव उपाध्याय । ४. योग-दर्शन — डॉ॰ सम्पूर्णानन्द । ४. योगसूत्रम् — (हिन्दी अनुवाद ) पं॰ श्रीराम शर्मा । ६. योगभाष्य (हिन्दी अनुवाद ) श्री हरिहरानन्द । ७. योगसूत्र (हिन्दी अनुवाद )— गीता प्रेस, गोरखपुर । ५ वैदिक योगसूत्र — पं॰ हरिशंकर जोशी । ९. अध्यातम योग और चित्तविकलन — श्री वेंकट शर्मा, बिहार राष्ट्रभाषा परिषद् पटना )।

योगरत्नाकर—आयुर्वेदशास्त्र का ग्रन्थ। यह ग्रन्थ किसी अज्ञात लेखक की रचना है जो १७४६ ई० के आसपास लिखा गया है। इसका एक प्राचीन हस्तलेख १६६८ शकाब्द का प्राप्त होता है। इस ग्रन्थ का प्रचार महाराष्ट्र में अधिक है। इसमें 'योगरत्नाकर' में रोगपरीक्षा, द्रव्यगुण, निघण्ड तथा रोगों का वर्णन है तथा वैद्यजीवन (लोलिम्बराज कृत दे० वद्यजीवन) की भांति श्रुङ्कारी पदों का भी बाहुल्य हैं। सार बीजनसार सार सारङ्कलोचनाधरतः। पिब खलु वारं वारं नो चेन्मुधा भवति संमारः । 'योगरत्नाकर' की एक महत्त्वपूर्ण विशेषता है रोगों की पथ्यापथ्य विधि का वर्णन । इसके पूर्व किमी भी ग्रन्थ में इस विषय का निक्षण नहीं किया गया है। इसके कर्त्ता ने भी इम तथ्य का स्पष्टीकरण किया है—अलोक्य वैद्यतन्त्राणि यत्नादेप निबन्धते । व्याधितानों चिकित्सार्थ पथ्यापथ्यविनिश्चियः ।। निदानौषधपथ्यानि श्रीणि यत्नेन चिन्तयेत् । तेनैव रोगाः शीयन्ते शुष्कं नीर इवाङ्कुराः ॥ इस ग्रन्थ का प्रकाशन विद्योक्ति हिन्दी टीका सहित चौष्यन्व विद्याभवन से ही चुका है।

आधारग्रन्थ--आयुर्वेद का बृहत् इतिहास— श्रीअत्रिदेव विद्यालंकार ।

रशुनन्दन—ये बंगाल के अन्तिम धर्मशास्त्रकार माने जाते हैं। इन्होंने 'समृतितत्त्व' नामश बृहत् ग्रन्थ की रचना की है। यह ग्रन्थ धर्मशास्त्र का विश्वकोण माना जाता है जिसमे २०० ग्रंथों तथा लेखकों का उल्लेख है। इनके पिता का नाम हरिहर भट्टाचार्य था जो बन्धघटीय ब्राह्मण थे। रघुतन्दन का समय १४९० मे १५७० ई० के बीत हैं। 'स्मृतितत्त्व' २६ तत्त्वों बाला है। इसके अतिरिक्त इन्होंने 'तिथंतत्त्व' 'द्वादशयात्रातत्त्व', 'त्रियुक्तरशान्ति-तत्त्व', 'ग्याश्राद्धपद्धति', 'रासयात्रापद्धति' आदि ग्रन्थों की रचना की है। कहा जाता है कि रघुनन्दन एवं चैतन्य महाप्रभु दानों के हो गुरु वासुदेव सार्वभीम के रघुनन्दन ने दायना पर भाष्य की भी रचना की है।

आधारग्रन्थ--धर्मशास्त्र का इतिहास-- खाँ० पा० वा० काणे भाग १, (हिन्दी अनुवाद )।

रघुनाथिविजय चम्पू—इस चम्पू काव्य के रचियता किव सावंभीम कुष्ण हैं। इसका रचनाकाल १००५ ई० है। किव के पिता का नाम तातायं था जो दुगंपुर के निवासी थे। इस काव्य में पांच विलास हैं और पंचवटी के निकटस्य विचूरपुरनरेश रघुनाथ की जीवनगाथा विणित है। किव ने यात्राप्रबन्ध एवं चरितवर्णन का मिश्रित रूप प्रस्तुत कर इस काव्य के स्वरूप को सेवारा है। स्वयं किव के अनुसार इस काव्य की रचना एक दिन में ही हुई। किवसावंभीमिविष्टाकिलतः श्रीविकटार्यंसहजातः। रघुनायिवजयमेनं व्यतनोद् दिनमेकमेव कृष्णास्यः॥ ११२४ इस काव्य का प्रकाशन गीपाल नारायण कम्पनी, बम्बई से हो चुका है।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठो ।

रघुनाथ शिरोमणि—नवद्वीप के नव्य नैयायिकों में रघुनाथ शिरोमणि का नाम महत्वपूर्ण है (नव्यन्याय के लिए दे॰ न्यायदर्शन)। इनका आविभीव १६ वीं शताब्दी में हुआ था। न्यायविषयक प्रकाण्ड पाण्डित्य के कारण नवद्वीप के तत्कालीन नैयायिकों ने इन्हें 'शिरोमणि' की उपाधि से अलंकृत किया था। इन्होंने प्रसिद्ध मैथिल नैयायिक एवं नव्यन्याय के प्रवर्त्तक आचार्य गणेश उपाध्याय कृत 'तत्वचिन्तामणि के

ऊपर 'दीधित' नाम्नी विववरणात्मक टीका लिखी है। यह ग्रन्थ मूल ग्रन्थ के समान ही पण्डित्यपूर्ण एवं रचयिता की मीलिक होष्ट का परिचायक है।

आधारग्रन्थ--भारतीय वर्षने --श्राव वक्षेत्रेव उपाध्याय ।

रघ्यंश महाकारय--यह महाकवि कािकास विरचित महाकाव्य है। इसमें १९ सर्गों में सूर्य देशी एक ओ का चरिए विणित है। इसकी सर्गानुसार कथा इस प्रकार है—प्रथम —इसमे विनय-प्रदर्शन करने के पश्चात कवि ने रघुवशी राजानी की विशिष्ट्रा का सामान्य वणन किया है। प्रथमतः राजा देखीप का चित्र विणत है। पुत्रहीन होने के कारण, राजा चिन्तित होकर अपनी पत्नी सुदक्षिणा के साथ कुलगृह वशिष्ठ के आश्रम में पहुँचते है तथा आश्रम में स्थित नन्दिनी गाय की मेदा में संलग्न हो जाते हैं। द्वितीय सर्ग म राज दिलीप द्वारा नान्दनी की सेवा एवं २१ दिनों के पश्चात् उनकी निष्ठा की परीक्षा का वर्णन है । निन्दनी एक काल्पनिक सिंह के चंगुरु में फँस जाती है और राजा गाय के बदले अपने को समर्पित कर देते है। इस पर नन्टिनी प्रसन्न होकर उन्हें ५७ वन का आक्वासन देती है । पत्नी सहित राजा ऋषि की आजा से निन्दनी का दूध पंकार उत्कृक्ष चित्त राजधानी छोट आते हैं। तृतीय सर्ग में रानी सुदक्षिणा का गर्भाधान, रघुका जन्म एवं कीवराज्य तथा 'दलीप द्वारा अश्वमेध करने का वर्णन है। सर्ग के अन्त में भूदक्षिणा सहित राजा दिलीप के बन जाने का वर्णन है। चन्थं सर्ग म रघु का दिग्वजय एवं पंचम में उनकी असीम दान-शीलता का वर्णन है। अत्यधि ह दान करने के कारण उनका कीप रिक्त हो काता है। उसी समय कौत्स नामक एक ब्रह्मचारी आकर उनसे १४ करोड़ स्वर्णमुद्रा की मांग करता है। राजा धनेश कुवेर पर आक्रमण कर उनमें स्वर्णमुद्रा ले आते हैं और कौत्स को समर्पित कर देते हैं, जिसे लेकर वह उन्हें पुत्र-प्राप्ति का वरदान देकर चला जाता है। ६ ठे सर्ग में रघु के पुत्र अज का इन्द्रमती के स्वयंवर में जाने एवं सातवें सर्ग में अज-इन्द्रमती विवाह एवं अज की ईष्याञ्च राजाओं पर विजयप्राप्ति का वर्णन है। आठवें सर्ग में अज की प्रजापालिता, रघुकी मृत्यु, दशरथ का जन्म, नारद की पूष्पमाला गिरने से इन्द्रमती की मृत्यु एवं बिश्वष्ठ का शान्ति-उपदेश तथा अज को मृत्यु का वर्णन है। नवम सर्ग में राजा दशन्य के शासन की प्रशंसा, उनका विवाह, विहार, मृगया-वर्णन, वसन्तवर्णन तथा धोखे से मुनिपुत्र श्रवण का वध एवं मूनि के शाप का वर्णन है। दसवें सर्गमें राजा दशरथ का पुत्रेष्ट्रि (यज्ञ) करना तथा रावण के भय से देवताओं का विष्णु के पास जाकर पृथ्वी का भार उतारने के लिए प्रार्थना करने का वर्णन है। ग्यारहर्वे एवं बारहर्वे सर्ग में विश्वामित्र एवं ताडका वध-प्रसंग मे लेकर शूर्पणखा-बृत्तान्त एवं रावणवय तक की घटनाएँ वर्णित हैं, और तेरहवें सर्ग म विजयी राम का पुष्पक विमान से अयोध्या लौटना एवं भरत-मिलन की घटना का कथन है। चौदहवें सर्ग में राम-राज्याभिषेक एवं सीता-निर्वासन तथा पंद्रहव में लवणासुर की कथा, रात्रुघ्न द्वारा उसका वध, लव-कुश का जन्म, राम का अश्वमेध करना तथा मुवर्ण सीता की स्थापना, वाल्मीकि द्वारा राम को सीता को अहण करने का आदेश, सीता का पातालप्रवेश एवं रामादि का स्वर्गारोहण विणित है।

सोलहवें सर्ग में कुदा ता शासन, कुशावती में राजधानी बनाना, स्वप्न में नगरदेवी के न्य में अयोध्या का दर्शन, कुश का पुनः अयोध्या आना तथा कुमुद्रती से विवाह का वर्णन है। सबहवें सर्ग में कुमुद्रती से अतिथि नामक पुत्र क जन्म एवं कुश की मृत्यु अणित है। अठारहव सर्ग में अने ह राजाओं का वर्णन तथा उन्नांसवें में विलासी राजा अग्निवर्ण की राजयक्ष्मा से मृत्यु तथा गर्भवती रानी द्वारा राज्य सैभालने का वर्णन है।

रघुवंदा' से कार्यवास की प्रतिशा का प्रौढतम कप अभिव्यक्त हुआ है। किय ने विस्तृत आधारफलक पर जीवन का विराट् चित्र अंकित कर इसे महाकाव्योचित गरिमा प्रदान की है। विद्वानों का अधार पर महाकाव्य के लक्षण निर्मित किये हैं। इसमें एक व्यक्ति की कथा न होकर कई व्यक्तियों की कहानी है, जिसके कारण 'रघुवंदा' कई चरित्रों की चित्रशाला बन गया है। दिलीप ने लेकर अग्निवर्ण तक किव ने कई राजाओं का वर्णन किया है, किन्तु उसका चित्त दिलीप, रघु, अज, राम एवं अग्निवर्ण के चित्रण में अधिक रमा है। मुख्यतः किय का उद्देश्य राजा रघु एवं रामचन्द्र का उदात्त रूप ही चित्रित जरना रहा है, जिसके लिए विलोप, अज आदि अंग रूप से प्रस्तृत किये गए है। अग्निवर्ण के विलामी जीवन का करण अन्त विष्णाक्तर किय यह विचार व्यक्त करता है कि चरित्र की उदात्तता एवं आदर्श के कारण रघु एवं राम ने जिस वंश को उतना गौरवपूर्ण बनाया था वही वंश विलासी एवं रुग्णमनोवृत्ति वाले कामी आग्नवर्ण के कारण दुःखद अन्त को प्राप्त हुआ। अग्नवर्ण की गर्भवती पत्नी का राज्याभिषेक कराकर किय काव्य का अन्त कर देता है।

कहा जाता है कि इस प्रकार के आदर्श चिरिन्नों के निर्माण में महाकवि ने तत्काजीन गुप्त सम्राटों के चरित्र एवं वैभव से भी प्रभाव ग्रहण किया है तथा अपनी
नवनवोन्मेवशालिनी कल्पना का समावेश कर उसे प्राणवन्त बना दिया है। पुत्रिवहीन
दिलीप की गौभक्ति एवं त्यागमय जीवन बड़ा ही आकर्षक है। रघु की युद्धवीरता एवं
दानशीलता, अज और इन्दुमती का प्रणय-प्रसंग एवं चिरवियोग में हृदयद्वावक दुःखानुभूति की व्यंजना तथा रामचन्द्र का उदास एवं आदर्श चरित्र सब मिलाकर कालिदास
की चरित्र-वित्रणसम्बन्धी कला को सर्वोच्च मीमा पर पहुंचा देते है। इतिवृत्तात्मक
काव्य होते हुए भी 'रघुवंश' में भावात्मक समृद्धि का चरम क्ष्य दिखलाया गया है।
इसमें किव ने प्रमुख रसों के साथ घटनावली को सम्बद्ध कर कथानक में एकसूत्रता
एवं चमत्कार लाने का प्रयास किया है। रघुवंश अत्यन्त लोकप्रिय काव्य है।
इसकी संस्कृत में ४० टीकाण रची गया है। इस पर मिल्लनाथ की टीका अत्यन्त
लोकप्रिय है।

आधारग्रन्थ—१. रघुवंश महाकाव्य (संस्कृत, हिन्दी टीका) चौखम्बा प्रकाशन । २. महाकवि कालिदास—डॉ० रमार्थकर त्रिपाठी ।

रत्नाकर—ये काश्मीरक किव एवं 'हरविजय' नामक महाकाव्य के प्रणेता हैं। इनके पिता का नाम अमृतभानु था। ये काश्मीरनरेश चिप्पट जयापीड ( ८०० ई०) के सभापण्डित थे। कल्हण की 'राजतरंगिणी' में इन्हें अवान्तवर्गा के राज्यकाल में प्रसिद्धि प्राप्त करने का उल्लेख है। ये नवभ शतक के प्रथमार्ध तक विद्यमान थे। मुक्ताकणः शिवस्वामी कविरानन्दवर्धनः। प्रथां रत्नाकरण्डागात् साम्राज्येऽवन्तिवर्मणः ॥ 'हरविजय' में ५० सगं एवं ४३२१ पद्य हैं। (इसका प्रकाशन काण्यमाला संस्कृत सीरीज बस्बई से हो चुका है)। रत्नाकर ने माघ की ख्यात्ति को दबाने के लिए हो इस काण्य का प्रणयन किया था। इसमें गंकर द्वारा जन्धकासुर के बण की कथा कहीं गयी है। किव ने स्वल्प कथानक को अलंकृत, पारण्हात एवं विस्तृत बनाने के लिए जलक्रीडा, सन्ध्या, चन्द्रोदय आदि का वर्णन करने में १५ सर्ग ज्या किये हैं। किव की गर्योक्ति है कि इस काण्य का अध्येता अकवि किव वन जाता उ आर कवि महाकिव हो जाता है—हरविजये महाकवे: प्रतिज्ञां प्रमुण कृत्राणयो मस प्रचन्थे। अपि शिशुर किव: कविप्रभावात् भवित कविश्च महाकिवः कमेण।।

**रत्नावर्त्धा**— यह हपंवधंन या हुएं (देव हुएं \ रचित नाटिका है। इस नाटिका में राजा उदयन तथा रत्नावली की प्रेम-कथा का वर्णन है। नाटिकाकार ने प्रस्तावना के पश्चात् विष्कम्भक्ष में नाटिका की पूर्व कथा का अलाव दिया है । उदयन का मर्जा योगन्धरायण ज्योदिषियों की वाणी पर विश्वास कर छेतः १ कि राज्य की अभ्युत्रति के लिए सिहलेश्वर की दृहिता रत्नावली के साथ राजा उदयन का परिणय आनश्यक है। ज्योतिषयों ने बतलाया कि जिसमे रत्नावली परिणीन होगी उसका चक्रवित्व निश्चित है। इस कार्य को सम्पन्न करने के निमित्त वह सिहलेश्वर के पास रत्नावली का विवाह उदयन के साथ करने को संदेश भेजता 🤾 पर राजा उदयन वासवदत्ता के कारण सिंहलेश्वर का प्रस्ताव स्वीकार करने में असमर्थ हो जाला है। पर, इस कार्य को सम्पन्न करने के लिए योगन्धरायण ने यह असत्य समाचार प्रचारित करा दिया कि लावाणक में वासवदना आग लगने से जल मरी। इसी बीच सिहलेश्वर ने अपनी दृहिता रत्नावली (सागरिका । को अपने मंत्रा वस्मान नया कंचुकी के साथ उदयन के पास भेजा, पर दैवात् रत्नावली को ले जाने वाले जलयान के टूट जाने से वह प्रवाहित हो गयी तथा भाग्यवश कोशाम्बी के व्यापारियों के हाथ लगी। व्यापारियों ने उसे लाकर यौगन्धरायण को सौंप दिया। यौगन्धरायण ने उसनः नाम सार्गारका रख कर, उसे वासवदत्ता के निकट इस उद्देश्य रे रखा कि राजा उसकी और आकृष्ट हो सके। यहीं से मूल कथा का प्रारम्भ होता है।

प्रथम अङ्कृ का प्रारम्भ मदनोत्सव म होता है। जब उदयन अपने नागरिकों के साथ मदनोत्सव में आनन्द म्ग्न था, उसी समय उसे सूचना प्राप्त हुई कि रानी वास-दत्ता ने उन्हें काम-पूजन में सम्मिलित होने की प्रार्थना की ह कि वे शीध ही मकर-न्दोद्यान में रक्ताशोक पादप के नीचे आयें। पूजा की सामग्री को सागरिका द्वारा लाया देखकर वासवदत्ता उसको राजा की दृष्टि से बचाना चाहती है। अतः, वह पूजा की सामग्री कांचनमाला को दिला देती है एवं सारिका की देखभाल करने के लिए सागरिका को भेज देती है। सागरिका वहीं पर छिप कर काम-पूजा का अवलोकन करती है तथा

कन्दर्प सहरा मुन्दर राजा को देखकर उनके प्रति आकृत् हो जाती है। यहीं से उसके मन में प्रणय का अंकृर जम जाता है।

द्वितीय अंक में सागरिका अपनी मखी सुसंगता से उदयन के प्रति, अपने प्रेमाकर्षण की वात कहती है। सागरिका ने चित्र-फलक पर राजा का चित्र बनाया था; सुसंगता ने उसके पार्श्व में उदयन का चित्र बना दिया। इडी बीच राज-पालित एक बन्दर उपद्रव मसाना हुआ बहां आया और मागरिका मुसंगता के साथ चित्र-फलक छोड़ कर भय नित्र होती हुई भाग गयी। तभी राजा उदयन विद्रुपक के साथ घूमते हुए आता है और उसे चित्र मिल जाता है। जब दोनों युवातयाँ चित्र लेने के लिए आती हैं, तभी वे लिप कर राजा और विद्रुपक का विश्व मलाप सुननी हैं। सुसंगता राजा और सागरिका का फिल्म करा देती हैं, पर रानी के आगमन के कारण उनका मिलन आगे चल नहीं पति। रानी को विद्युक की असावधानी के कारण चित्र-फलक मिल जाता है और वह अंकिन चित्र को देखकर अपने प्रबल्ध काथ को एकट किये बिना चली जाती है। समको शानत करने के लिए राजा निष्फल प्रयत्न करता है, पर वासवदत्ता को सारी स्थित का परिज्ञान हो। जाना है।

तृतीय अंक मे विदूषक हारा दोनों प्रेमियों को मिलाने की योजना सफल हो जाती है। सागरिका वासवदत्ता का तथा सागरिका का वेष धारण कर मुसंगता राजा से मिलने के लिए तैयार होती है, पर इस पड्यन्त्र का पता वासवदत्ता को लग जाता है और महाराज की इस कृत्सित भावना पर उसे अत्यधिक क्रोध होता है। जब सागरिका उसी वेश में उदयन मे मिलती है, उसी समय वासवदत्ता भी वहाँ पहुंच जाती है और उसे बड़ा क्रोध भाता है। वह उदयन का प्रणय-निवेदन भी सुन लेती है। वासवदत्ता दोनों प्रेमियों को संयुक्त देखकर प्रचंड क्रोध में भर कर विदूषक और सागरिका को बन्दी वना कर चल देती है।

चतुर्थं अंक के प्रवेशक में पता चलता है कि सागरिका रानी वासवदत्ता द्वारा बन्दी बनाकर उज्जिथिनी भेज दी गयी, पर यह घटना प्रचारित की गयी है, वास्तिवक नहीं है। इसी बीच एक ऐद्रजिलक राजा को जादू दिखाने के लिये प्रवेश करता है। खेल दिखाते समय ही अन्तः पर में आग लग जाती है और उसकी लपटे चारों और फैलने लगती हैं। वासवदत्ता ने सागरिका को बन्दी बनाकर रखा था, अनः उसे उसके जल जाने की चिन्ता होने लगी। इसलिये उसने उसकी रक्षा के निमित्त राजा से याचना की। राजा उसकी सहायता के लिए आग में कूद पडता है और निगड़-बद्ध सागरिका को सुरक्षित स्थिति में लाकर बाहर आ जाता है। पर, यह आग भी ऐन्द्रजालिक खेल ही थी। तत्क्षण यौगन्धरायण प्रकट होकर समस्त घटना का रहस्योद्घाटन करता है। वसुभूति और ब्राभव्य का आगमन होता है और दोनों ही पोत-भङ्ग की बात कहते हैं। बसुभूति राजकुमारी रत्नावली को पहचान लेता है और राजा से ब्याह करने की सहर्ष अनुमित दे देती है। वासवदत्ता की प्रार्थना पर राजा रत्नावली को पत्नी रूप में स्वीकार करते हैं और भरतवाक्य के साथ नाटिका की समाप्ति हो जाती है।

'रत्नावली' संस्कृत-साहित्य के प्रसिद्ध नाटिकाओं में है, जिसे नाट्यशास्त्रियों ने अत्यधिक महत्त्व देते हुए अपने ग्रन्थों में उद्धृत किया है। इसमें नाट्यशास्त्र के नियमों का पूर्णरूप से विनियोग किया गया है। 'दशरूपक' या 'साहित्य-दर्गण' प्रभृति शास्त्रीय ग्रन्थों मे रत्नावली का आधार बनाकर नाटिका का स्वरूप-मीमांसन किया गया है तथा इसे ही उदाहरण के रूप में रखा गया है। 'द्वयोनीयिकानायकथोः। यथा—रत्नावली विद्धशालभिक्जिकादिः।' साहित्य-दर्पण ३।७२ । नाटिका के शास्त्रीय स्वरूप की मीमांसा 'साहित्य-दर्पण' के अनुसार इस प्रकार है— नाटिका क्लुप्तवृत्ता स्यात्स्त्रीप्राया चतुरिङ्किका । प्रख्यातो धीरललितस्तंत्र स्यान्नायको नृषः ।। स्यादन्तःपुरसम्बद्धाः संगीतव्यापृताथवा । नवानुरागा कन्यात्र ना'यका नृपवंशजा ॥ संप्रवर्त्तेत नेतास्यां देव्यास्त्रामेन शिद्धतः देवी भवेत्प्रनज्येष्ठा प्रगल्भानृपवंशाजा ॥ पदे पदे मानवती तहशः संगमो द्वयोः । वृत्तिः स्यारकैसिकी स्वल्पविमर्शाः संधयः पूनः ॥ ३।२६९-१७२ । "नाटिका की कथा कवि-किल्पत होती है। इसमें अधिकांश स्त्रियां होती हैं, चार अङ्क होते हैं। नायक प्रसिद्ध धीरललित राजा होता है। रनवास से सम्बन्ध रखनवाली या गानेवाली राजवंश की कोई नवानुरागवती कन्या इसमें नायिका होती है। नायक का प्रेम देवी (महारानी) के भय से शङ्कायुक्त होता है, और देवी राजवंशोत्पन्न प्रगत्मा नायिका होती है। यह पद-पद पर मान करती है। नायिका और नायक का समायम इसी के अधीन होता है। यहां वृत्ति कैशिकी होती है और अल्प विमर्शयुक्त अथवा विमर्श-जून्य सन्धियां होती है।"

उपर्युक्त सभी नियमों की पूर्ण व्याप्ति 'रत्नावली' में होती है। इसमे चार अंक है तथा स्त्री पात्रों की संख्या अधिक है। इसका नायक राजा उदयन धीरलांजत या संगीत एवं कलाप्रेमी व्यक्ति है । इसकी नायिक रत्नाव ी ःनुरःगयती एवं राजकन्या <mark>है जिसका सम्बन्ध रनवास से है । र</mark>ाजा और रक्षावली का श्रेम रानी बासवदना के भय के कारण सम्पन्न नहीं हो पाना, और दोनों हो बासवदला नि संबादिनी रहती है । <mark>वासवदत्ता राजबंशोद्भव प्र</mark>गलना नाथिका । इसके ही कर्नाम नाथक पृथे नाणिका का समागम है। तथा यह पद-पद। पर मान करनेवाल 🐎 इसम सर्वत्र केंद्रिया ग्रीत अपनायी गयी है। इसमें अंगी रस शुनार है और भीरणित सायण की प्रणव जी पक्षी के चित्रण - िए सर्वेषा उप्युक्त है । पि**दू**प की आत्रका पर हास्वरम का की सृष्टि की गयी है । श्रृङ्कार और हास्य वे अंतरिक्त बीर तथा व्यागक रम का दी सच र किया गया है। कथि ने रुमण्यवान के युद्ध का १ एक यह अल्ला प्राप्तार रा परक्ष दिया है। जहाँ तक सप्टकीय कथानक के 'बया। का एक ः, उस घटना का सहस्य अर्थात् रुमण्यान द्वारा कोशल-विजय की घटना, अरूप है । इस घटना की नांटका स निकाल देने पर रचना-सीष्ठव एवं कथानक के गठन में अधिक चारता आ जायगा। अतः, कथानक के विकास की दृष्टि से यह घटना अनुपयुक्त है। ऐसा लगता है कि किव ने वीररस की सृष्टि के लिए ही इसका समावेश किया है। सहसा राजकीय बन्दर के छूटने एवं अन्तःपूर में आग लगने की घटना से भयानक रस की मृष्टि हुई है। इस हश्य का कवि ने बड़ा ही स्वाभाविक चित्रण किया है। "हम्याणां हेमश्रुङ्कश्रियमिव

निचयैर्रानवामादधानः सान्द्रोद्यानद्रमाग्रस्त्रपनियुनितात्यन्नतीन्नाभितापः । कुवंन् कीडामहीधं सजलजलधरश्यामलं धृमपातैरेष प्लोपात्योषिण्जन इह सहसैवोत्थितोऽन्तः
पुरेऽग्निः ॥" ४।१४ । "अरे, अन्तःपुर में अचानक अग्नि लग गई है, जिससे भयभीत
होकर स्त्रियां आत्तंनाद कर रही हैं । अग्नि की लपटों के फैल जाने से राजप्रासादों
के शिखर स्वर्णंकान्ति के सहश हो गये हैं, उद्यान के घने वृक्षों को सुलसाकर अग्नि ने
अपने तीव्र ताप को प्रकट कर दिया है तथा अग्नि मे उठे हुए धुएँ के कारण कीड़ा
पर्वन सजल मेघ के सहश काला हो गया है।" ऐन्द्रजालिक के चमत्कारों से अद्भुत
रस की तथा वगुभूति द्वारा रत्नावली के डूबने का समाचार सुनकर वासवदत्ता के
रो गड़ने में करुण रस की ब्यंजना हुई है। किव ने श्रृंगार के उभय रूपों —संयोग तथा
वियोग—का गुन्दर हृदय उपस्थित किया है। सामरिका और उदयन के प्रेम को
पूर्वानुराग के रूप में चित्रित किया गया है, जो वियोग श्रृङ्गार के ही अन्तर्गंत
आयेगा।

रत्नावली' में नाट्य-रचना-कोशल का पूर्ण परिपाक हुआ है । इसमें कवि ने शृङ्गार रस की मार्मिक अभिव्यक्ति की है। इस नाटिका में रंगमंच पर अभिनीत होने बाजी सभी विशेषताएँ हैं। इसमें कवि ने अपनी प्रतिभा के द्वारा ऐसी घटनाओं का नियोजन किया है जो न केवल चमत्कारिणों है, अपित स्वाभाविक भी हैं तथा कथावस्तु के विकास में तीव्रता लाने वालो हैं। सारी घटनाओं के नाटकीय ढङ्गमे घटित होने के कारण उसका कथानक कौतूहलपूर्ण है। द्वितीय अङ्क में सारिका द्वारा सागरिका एव सुगंगता के वार्तालाप की पुनरावृत्ति राजा के हृदय में सागरिका क प्रति प्रेमोद्रेक में सहायक बनती है। किव की यह कल्पना अत्यन्त प्रभावपूर्ण एवं कथा को गति देनेवाली है। वेप-विपर्यय वाला दृश्य अत्यन्त हृदय-ग्राही का सागरिका द्वारा वासवदत्ता का वस्त्र धारण कर अभिसरण करना तथा ुस घटना का रहस्य वादवदत्ता को प्राप्त हो जाने के वर्णन में हर्ष की कल्पनाशक्ति के उच्चतम रूप का परिचय प्राप्त होता है। इसी प्रकार ऐन्द्रजालिक की घटना तथा राजकीय बन्दर के मामन का कल्पना में हुए की प्रतिका ने नाटिका में अद्भृत सीन्दर्य की मुद्रिको है। काव्यत्व-चारुता तो इस नाट म की अपना विशेषता है। कवि ने सरम, मदल नया कामल शब्दों के द्वारा समस्त द्वात का आकर्षक बनाया है। स्थान-स्थान पर ता काव्य का मधुरमा अय शेकनीय है, जहा उन्ने ने रमणीर पदावली का निदर्शन कर चित्र का जाधक सधन एवं माहक बनाया है। इसमें कहीं भी दुष्ह शब्दों का प्रयोग नहीं हुन है, और न क ठन समासबना ही है। इसके सारी पात्र प्राणवन्त एवं अपर्यंक है । काथ ने विषय के अनुरूप इसकी नाधिकः रत्नावर्ली को मुग्ना क रूप में चिक्ति किया है। श्रुङ्कार रस की पृष्टि के निर्मित्त वसन्त, सन्व्या आदि के मधुर चित्र अपस्थित किये गए हैं । वैदर्भी रीति का सर्वत्र प्रयोग करने के कारण नाटिका में माध्यं गुण आंत-प्रोत ह।

चरित्र-चित्रण—रत्नावली में प्रधान पात्र तीन हैं—राजा उदयन, रत्नावली एवं वासवदत्ता । गौण पात्रों में यौगन्धरायण, विदूषक आदि आते हैं । राजा उदयन—इस नाटिका का नायक राजा उदयन धीरलिलत नायक के रूप में प्रस्तुत किया गया है। राजा राजनियक तथा प्रशासनिक कार्यों को योग्य मित्रियों पर छोड कर तथा विश्वस्त चित्त से पूरी निश्चितता के साथ अपने मित्र विद्वक की सहायता लेकर वासवदना के प्रणय में लीन हो जाता है। ''राज्यं निजितकात्रुयोग्यसिचिवे न्यस्तः समस्तो भरः सम्यक् पालनलालिताः प्रशामिनाशेषेप्रसर्गाः प्रजा.। प्रद्योतस्य सुता वसन्तसमयस्त्वं चेति नाम्ना धृति कामः काममुपैत्वयं सम पुनर्मन्ये महानुत्सवः॥'' १९९। ''राज्य के सभी शत्रु परास्त कर दिये गये, योग्य मन्त्री ५र सम्पूर्ण कार्यभार सौंप दिया गया। प्रजाये अच्छी रीति से पालित होने के कारण निरुपद्रव है तब प्रद्योतसुता वासवदत्ता है, तुम् हो, सब तरह से यह महोत्सव मरे लिये है, कन्दर्प का तो इसके साथ नामनात्र का सरोकार है।''

राजा के इस कथन से उसके चरित्र का दुर्बल पक्ष व्यंजित होता है, और वह अपने उत्तरदायित्व के प्रति जागरूक नहीं दिग्वाई पड़का। पर, यहाँ कवि ने राजा के अन्य रूप का चित्रण र कर केवल उसने प्रेमिल व्यक्तित्व को ही प्रस्तत किया है। यहाँ उदयन का व्यक्तित्व प्रेमी, कलाप्रिय तथा विलासी का है। जहाँ तक प्रेम का सम्बन्ध है, वह दक्षिण नायक के रूप में चित्रित हुआ है। वह सागरिका के प्रति आसक्त होते हुए भी वासवसत्ता से अनुराग रखते हुए उसका सम्मान करता है। तथा उसे रुप्र करना नहीं चाहता । वासवदत्ता के प्रति उसका सच्चा प्रेम है तथा अपने प्रति व सवदत्ता के अनन्य प्रेम का विश्वास भी है। सागरिका के प्रति उदयन के प्रेम प्रकट होने तथा पाद-पतन के बाद भी राजा पर प्रसन्न न होने एवं उदयन की चिन्ता बढ जाने के वर्णन में इस तथ्य की पृष्टि होती है। राजा अपनी विवधित चिन्ता का वर्णन विद्यक से करना है-प्रिया मुरुचत्यद्य स्फुटमसहना जीवितमसी प्रकृष्ट्रस प्रेम्णः स्वलितमविषद्यं हि भवति ॥" ३।१५ "निबन्य ही मेरी प्रिया प्राण त्याग देगी नयोकि गाहे स्नेह की शृष्टि भयानक होती है।" प्रथमतः सागरिका के प्रति जसका प्रेम वासनामय लगता है। वह बान्तरिक नहीं प्रतीत होता। क्योंकि सागरिका के विरह में व्यथित होने पर भी वास-बदत्ता के आगमन के कारण उसके प्रेम का भय में परिणत हो जाना राजा के प्रेम को मांसल सिद्ध करता है। वह बासबदत्ता से ऐसी बार्ने करता है कि सागरिका के प्रति उसका आकर्षण शिष्टाचार मात्र तथा बाहरी है। इसके इस अमत्याचरण से उसका चरित्र दूषित हो जाता है, और वह कामलिप्स व्यक्ति के ही रूप में प्रदर्शित होता है। "जिस समय वह सागरिका को अपने प्रेम का विश्वास दिलाने के बाद पनः वास-वदत्ता के आने पर उमे अपने असत्य वचन से मनाने का प्रयत्न करता है, उस समय वह धृष्ट नायक की कोटि में पहुंचता प्रतीत होता है।" पर, सागरिका के विरह में उसकी वासना जल जाती है और उसका प्रेम उस समय उज्ज्वल हो जाता है, जब सागरिका को जलने से बचाने के लिए वह विदूषक के रोकने पर भी अपने प्राणों की बाजी लगा कर भयंकर अग्नि की लपटों में कूद पड़ता है।

राजा व्यवहारपटु, कोमल तथा शिष्ट है। वह परिजनों तथा सामान्य दासी के प्रति भी सहुदयता प्रदिशत करते हुए कोमल भाषा का प्रयोग करता है। उसके कथोप- कथन में कहीं भी उसका अधिकार मद प्रकट नहीं होता और वह सबके साथ प्रेमपूर्ण व्यवसार करता है। अन्तः पुर की दासी सुसंगता के प्रति उसका कथन कितना शिष्ट है—सुसङ्गते! स्वागतम्, इहोपविध्यताम्। यद्यपि 'रन्नावली' में उदयन प्रधान कप से विलामी एवं प्रेमी के ही रूप में चित्रत है तथापि कतिपय अवसर पर उसकी राजनैतिक पट्टता एवं वीरता के भी दर्शन होते हैं। वह अपने वीर वैरी कोशलपित की मृत्यु का समाचार सुनकर उसकी वीरता की प्रशंसा किये बिना नहीं रहता—"साधु कोशलपित साधु। मृत्युर्गप ते ज्लाह्यों यस्य शत्रवंडप्यं पृष्टपातार वर्णयित '' ''धन्य हो, लोशलपित तम धन्य हो, तुम्हारी मृत्यु या प्रशसनीय है, जिसके शत्रु भी इस प्रकार त्रमहारी वीरता की सराहना करते हैं।'' प्रणय-जीता के मधुर क्षणों तथा विरह-वेदना के पीडामण विवस्त में भी दह राज्य की समस्याओं से तिरत नहीं रहता। विजयवर्मा से कोशल का समाचार सोन्याह सुनना तथा अपन सेनापित रुमण्यान् की रण्चारी एवं अद्युत्विजय के लिए उसे साधुवाद देने में उसकी राजनीतिक पटुता झलकती है। राजा की आजा के बिना सागरिका का लाने के प्रयस्त में यागन्यरायण भयभीत होता है, पर राजा के स्वगत-कथन से जात होता है कि वह राजनीति से उदासीन नहीं रहना—यीगन्यरायणेन न्यस्ता? कथमसी मामनिवेद्य कि वित्तर्हरण्यति।''

उस प्रकार हम देखते हैं कि हर्ष ने अत्यक्त पट्टता के साथ उदयन के प्रेमी एवं राजनीतिज्ञ उभय रूपो का जित्रण किया है। रत्नावली—सिह रेश्वर-सुना रत्नावली इस नाटिका की नायिका है। उसी के नाम पर इस नाटिका का नामकरण किया गया है। सागर में निमक्जित होकर बच जाने के करण उसका नाम सागरिका रखा गया है। वह यौगन्धरावण द्वारा लाई जाकर अन्तः पुर में रानी वासवदत्ता की दासी के खप में रखी जानी है। नाटिका के अन्तिम अंग को छाड़कर वह सर्वत्र सागरिका के ही नाम में अनिहित हुई है। वह असाधारण सुन्दरी थी, इसीलिए रानी सदा उसे राजा की हाष्ट्र से बचाती रही कि कहीं राजा इस पर आकृष्ट न हो जाय। वह मुग्धा नायिका के रूप में चित्रित हुई है।

उदयन के प्रथम दर्शन से ही उसकी जो स्थिति होती है उससे उसके मुख्यत्व की व्यंजन। होती है। वह अपने मन में कहती है कि 'उन्हें देखकर अत्यन्त लज्जा के कारण में एक पम भी नहीं चल सबती'। सुसंगता द्वारा चित्रित उम्रों चित्र को देखकर राजा ने जो उद्गार व्यक्त किये हैं, उनसे उसके अप्रत्म सौन्दर्य की अिव्यक्ति होती है। ''इशस्तु पृथुरीकृता जितनिजाव्जपत्रत्विपश्चतुभिर्णप साधु साध्विति मुखैं: समं व्याहृतम्। शिरासि चिलतानि विस्मयवशाद् धृवं वेधसा विधाय लल्नां जगत्त्रयललामभूता-मिमाम्।'' २१९६। 'इस त्रिलोक सुन्दरी रमणी को बना चुकने पर ब्रह्मा भी आंखे फाड़ कर देखने लगे होगे उनके चारों मुखों से एक साथ साधुवाद निकला होगा, और विस्मय से निश्चय ही उनके शिर हिलने लगे होगे।'

रत्नावली अत्यन्त भावुक नारी ज्ञात होती है। राजा को देखते ही, प्रथम दर्शन में ही वह उन पर अनुरक्त हो जाती है। यह जान कर भी कि रानी की दासी होते हुए उसका राजा से प्रेम करना कितना खतरनाक है, अपने ऊपर नियंत्रण नहीं करती, यह उसकी भावुकता नहीं तो क्या है ? उसकी भाव-प्रवणता का दूसरा उदाहरण प्राण-त्यागने के लिए उताक हो जाना भी है। राजा को देखते ही उसकी काम-व्यथा इस प्रकार बढ़ जाती है !क वह यह कहने को भी उताक हो गयी - 'सर्वथा मम मन्दभाग-त्या मरणमेवानेन दुर्निमित्तेनोपस्थितम्' । राजा के हाथ चित्र-फलक पड़ने पर जब बिद्रपक राजा से पूछता है कि यह उन्हें कैसी लग रही है, तब रत्नावली अपने सम्बन्ध रे राजा की प्रतिक्रिया जानने को उत्सुक होती है। वह लता-कुब्ज में छिप कर उनका बार्नालाप सुनती है। यदि राजा ने हां कह दिया तो अच्छा, अन्यथा नहीं कहने पर वह अपना प्राण त्याग देगी। '(आत्मगत) किमेव भणिष्यतीति यत्सत्यं जीवितमरण-योरन्तराले वर्ते'। वह दुवैल हदय की नारी है। संकेत-स्थान पर आकर जब वह राजा को नहीं पाती, तब जान जाती है कि उसकी अभिसार-चेष्टा का परिज्ञान रानी को हो गया है, अनः वह मृत्यु का ही वरण करना श्रेष्ठ समझती है—'वरिमदानीं' स्वयमेबात्मानमुदबध्योपरता न पुनर्ज्ञातसंवेतवृत्तान्तत्या देव्या परिभूता।'

रत्नावली कला-प्रेमिका है और उसे चित्र-कला की विशेष पटुता प्राप्त है। वह उदयन के प्रति आसक्त होकर चित्र हारा ही अपना मनोरंजन करती है। उसकी चित्र-कला की प्रशंसा मुसंगता भी करती है। उसमें वंशाभिमान एवं आत्मसम्मान की भावना कूट-कूट कर भरी हुई है। दासों के रूप में जीवन-यापन करते हुए अपनी अभिन्न-हृदया सखी मुसंगता से अपने दश का परिचय नहीं देती। इसमें वह अपने सहंग की अप्रतिष्ठा मानती है। परिस्थितिवश राजकुमारी होकर भी उसे दासी का पृणित कार्य करना पडता है, जिससे उसके मन से आत्मस्लान का भाव आता है और वह जीवत रहना भी नहीं चाहती, पर राजा के प्रेम को प्राप्त कर उसे जीने की लालमा हो जाती है। उसके आत्मसम्मान का भाव इस प्रकार भरा हुआ है, कि उसका वंशाभिमान समय-सक्त्य पर जामक हो जाता है और विसी प्रकार का अपना अपमान होने पर वह निर्लंडन जीवन व्यतीत करने से मरण को उपयुक्त मान लेता है।

हर्यन के प्रति उपका प्रेम बामनाजन्य न हाकर, बास्तिब त है तथा उसमें अन्यन्व का अग्रव पूर्व मर्गादा (१०० । वसा १०० वह उत्यम के एवं की प्रयोगक है, पर सहसा उनकी और ११००० नहीं हाना। जब उसे यह जात हो। जाता है कि यह वहीं उध्यम कियों किए उसमें प्रता में उस में भेजा था, तो राजा के मान्द्रों का आवर्षण प्रेज में पार ति है। अता है । बहु जो म्हापूष प्रेम का समर्थन करती है— 'न १ म्लाकर वर्जायका राजहम्यस्य का उसने हैं 'इसके हृदय के उदयन वे प्रति प्रेम, बासव ता कि प्रया, युनावा के का विमानिवन् भनेह और अपने जीवन के प्रति प्रकान और केह एक नाथ है।'

व स्व क्ता — र सव का उदयन की प्रतान में हथी है। वह अत्यन्त पीति-प्रवण एक स्व ाव से मृदु हैं। राजा के प्रति असके सन में सम्मान एवं प्रेम का भाव है। वह प्रेमिक प्रतिमा के रूप में चित्रित हुई हैं। वह राजा के प्रति इस प्रकार अनुरक्त हैं कि उसे अपनी जान की भा सुधि नहीं रहती। राजा के मन में भी उसके प्रति इढ़ विश्वास हैं। इसी कारण जब वह मान करती हैं तो राजा उसके चरणों पर गिर पडता है। राजा को बिना उमे मनाये चैन नहीं पडता, क्योंकि उनका विश्वास है कि उनके प्रेम में किंचित् अन्तर आने पर भी वह जीवित नहीं रह सकती—'प्रिया मुल्चन्यच स्फुटमसहना जीवितमसी प्रकृष्टस्य प्रेम्ण: स्वलितमविषद्धं हि भवति।' वासवदत्ता राजा की क्यलित्सा से परिचित है, अतः वह सागरिका को राजा के नेत्रों के सम्मुख नहीं होने देती, और असावधानी से वह राजा के सामने आने लगती है तो वह अपनी दासियों पर बिगड़ने लगती है—'अहो ? प्रमादः परिजनस्य।' राजा के प्रति प्रगाड स्नेह होने के कारण वह उनके ऊपर एकाधिकार चाहती है। वह उदयन को सगरिका से प्रेम करते देखना नहीं चाहती। उदयन के साथ सागरिका का चित्र चित्रित देखसर वह सिर वी पीड़ा का बहाना बनाकर मान करती है, तथा सागरिका के अभिसार के रहस्य को जानकर उदयन के पाद-पतन पर भी नहीं मानती। उसमें सपत्नी की ईच्या की भावना भरी हुई है। राजा के प्रति अनुराग होने के कारण वह अधिक देर तक रुष्ट नहीं रह पाती। राजा की दीनता और अपनी कठोरता के प्रति उसे पश्चात्ताप होता है और राजा को प्रसन्न करने के लिए कहती है—'मैंने राजा को उस स्थित में छोड़कर अच्छा नहीं किया, चलूं, उनके पीछे जाकर उनके गले से लिपट कर उनको मना लूँ।'

वह सरल एवं दयालु हृदय की नारी है, पर उसमें कठोरता का भाव परिस्थिति-जन्म है। वह सागरिका के अविनय के कारण उसे कारागार में बन्द कर अन्तःपुर के किसी निभृत स्थान पर रख देती है, पर अग्निकाण्ड के कारण उसके जीवन के अनथें की आशंका से उसकी बचाने के लिए राजा से प्रार्थना नरती है। सागरिका का रहस्योद्-घाटन होने पर अपने प्राचीन गावों को भुलाकर उसे गले से गाग लेती है। सागरिका के प्रांत अपन ब्यवहार से उमे पश्चाताय होता है, पर वह उमे अपने बस्त्राभूषणों से अग्नेजन कर राजा ने पतनी के राम स्वीकार करने की प्रार्थना करती हुई समस्त वात.वरण को मधुर बना देती है।

आधारग्रन्थ--- १. रत्नावाशः (हिन्दी अनुवाद सहित )--चीलम्बा प्रकाशन । २. सम्हा नाटक - । हिन्दी अनुवाद ) धी कीथा । ३. संस्कृत नाटक-समीक्षा--धी इन्द्रपाल सिह 'उन्द्र' । ४. संस्कृत वाव्यकार---डॉ० हरियस शास्त्री ।

ासरताया अपुर्वेद का ग्रन्थ । यह रसशास्त्र वा रिकाय । य ग्रन्थ है जिसमें पान एक है — रसक्ष है, तोगद्रखण्ड वाधिकार, रसायनस्व एक एक्स्य एक । इसके स्था । एक एक्स्य एक्स्य है। इनका समा । है यो गती है। प्रत्य के औष्प्रियोग का भी वर्णन है पर रस्योग पर विशेष बल दिया गया है। इसप्र यत्रत्य तालिक यात्र का भी वर्णन है। 'रसरत्नाकर' मुख्यतः शोधन भारत वर्णिक एक्स्य के विषयोग पूर्ण है और इसके आरम्भ में ज्वरादि की भी विक्तिस्या वर्णित है।

आधारग्रन्थ — आयुर्वेद का बृहत् इतिहास — श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

रसरत्नसञ्जञ्चय — आयुर्वेदशास्त्रका ग्रन्थ। इस ग्रन्थ के रचियता वा नाम वाग्भट है तो सिंहगुष्त के पुत्र थे। लेखक का समय १३ वीं शताब्दी है। यह रसशास्त्र का अत्यन्त अपयोगी एवं विशाल ग्रन्थ है। रसीत्पत्ति, महारसों का शोधन, जपरस, साधारण रसों का शोधन आदि विषय पुस्तक के प्रारम्भिक ग्यारह अध्यायों में विणित हैं तथा शेष भागों मे जबरादि रोगों का वर्णन है। इसमें रसशालानिर्माण का भी निर्देश किया गया है तथा कविष्य अर्वाचीन रोगों का वर्णन है। इसम खनिजों (रसणाक्ष में) को पांच भागों में विश्वक किया गया है—रस, उपरक्ष, साधारणरम, रतन तथा लोह। इसका हिन्दी अनुवाद आचार्य अम्बिकादक्त शास्त्र। ए० एम० एस० ने किया है।

आधारग्रन्थ - आयुर्वेद का बृहत् इतिहास—धी अत्रिदेव विद्यालंकार ।

रसरत्नाकर या रसेन्द्रमंगळ — आयुर्वेद का ग्रन्थ । यह आयुर्वेदीय रसिवद्या का प्राचीनतम ग्रंथ माना जाता है। इसके लेखक नागाजुन हैं जिनका सपय मानवीं या आठवीं शताब्दी है। इसका प्रकाशन १९२४ ई० में श्रीजीवराम कालिदास ने गोंडल से किया है। इस ग्रन्थ में आठ अध्याय थे किन्तृ उपलब्ध ग्रन्थ लिज्त हैं और इसमें चार ही अध्याय हैं। इस ग्रन्थ का सम्बन्ध महायान सम्प्रदाय में है और इसका प्रतिपाद्य विषय रसायन योग हैं। लेखक ने रामायनिक विधियों का वर्णन संदादराली में किया है जिसमें नागार्जुन, मांडब्य, वटयक्षिणी, शालिवाहन तथा रत्नघोप ने भाग लिया है। ग्रन्थ में विविध प्रकार के रसायनों की शोधनविधि प्रस्तुन की गयी हैं — जैमे राजावत्तंशोधन, गन्धकशोधन, दरदशोधन, माधक में नाम्र बनाना तथा पाक्षिक एवं ताप्य में ताम्र की प्राप्त । पारद और स्वर्ण के योग में दिव्य शरीर प्राप्त करने की विधि देखिए—रसं हेम समं मद्यं पीठिका गिरिगन्धकम्। द्विपदी रजनीरमभां मदयेत् इंकणान्विताम्।। नष्ट्रपिटं च मुख्कं च अन्धमुख्यां निधापयेत्। नृपाल्लचुपुटं दस्वा यावद् भस्मत्वमागतः। भक्षणात् साधकेन्द्रस्तृ दिव्यदेहमवाप्नुयात् ३।३०-३२। नागार्जुन रचित दूसरा ग्रन्थ 'आइचयंयोगमाला' भी कहा जाता है।

आधारग्रंथ-आयुर्वेद का बृहतु इतिहास-श्रीअत्रिदेव विद्यालंकार।

रमहृद्यतन्त्र—आयुर्वेदशास्त्र का ग्रन्थ। यह ग्रन्थ रसशास्त्र का व्यवस्थित एवं उपयोगी ग्रन्थ है। इसके रचयिता का नाम गोविन्द है जो ग्यारहवीं शताब्दी में विद्यमान था। इसमें अध्यायों की संज्ञा अवबोध है तथा उनकी संख्या १९ है। प्रथम अवबोध में रसप्रशंसा, द्वितीय में पारद के १८ संस्कारों के नाम तथा स्वेदन, मदंन, मुच्छंन, उत्थापन, पातन, रोधन, नियमन एवं दीपन आदि संस्कारों की विधि वर्णित है। तृतीय एवं चतृर्थ अवबोध में अभ्रकगास की प्रक्रिया एवं अभ्रक के भेद और अभ्रक सत्त्वपातन का विधान है। पाँचवें में गर्भद्वित की विधि, छुठे में जागरण तथा सातवें में विद्वविधि वर्णित है। इपी प्रकार कमणः उन्नीसवें अवबोध तक रसरंजन, बीजविधान, वेकान्तादि से सत्त्वपातन, बीजनिर्वाहण, द्वन्द्वाधिकार, संकरबीजविधान, मंकरबीजजारण, बाह्यद्रति, सारण, कामण, वेधविधान तथा शरीर-शुद्धि के लिए रसायन सेवन करने वाले योगों का वर्णन है। इसमें पारद के सम्बन्ध में अत्यन्त व्यवस्थित ज्ञान उपलब्ध होते हैं। इसका प्रथम प्रकाशन आयुर्वेद ग्रन्थमाला से हुआ था जिसे श्री यादव जी त्रिकमजी आचार्य ने प्रकाशित कराया था। इसका हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन चौखम्बा विद्या भवन से हुआ है।

आधारप्रन्थ—आयुर्वेद का बृहत् इतिहास—श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

रसेन्द्रचिन्तामणि—अध्युवेदशास्त्र का ग्रन्थ । इसक रचिता हुन्हीनाथ हैं जो कालनाथ के शिष्य े। इसका रचनाकाल १३ एवं १४वीं अती के आसपास है। यह रसशास्त्र का अस्यधिक प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं। इसके छेबक ने लिखा है कि इपकी रचना अनुभव के आधार पर हुई है। इस ग्रन्थ का प्रकाशन रायगढ़ से सं० १९९१ में हुआ था जिसे वैद्य मणिशर्मा ने स्वरचित संस्कृत टीका के साथ प्रकाशन किया था।

आधारग्रन्थ-आयुर्वेद का बृहत् इतिहास --श्री अधिदेव विद्यालंकार ।

रसेन्द्रस्यूङ्गमिणा—अायुर्वेदकास्त्रका ग्रन्थ। यह रसशास्त्रका प्रसिद्ध ग्रब्थ है जिसके रचियता सोमदेव हैं। इनका समय १२ वीं एवं तेरहवी शताब्दी का मध्य है। इसम विणित विषयों की तालिका इस प्रकार हैं— रसपूजन, रसशाला-निर्माणप्रकार, रसशालासंग्राहण, परिभाषा मूषापुटयन्त्र, दिव्योषांध, ओषधिगण, महारस, उपरस, साधाःणरस, यत्नवातु तथा इनके रसायन योग एवं पारद के १० संस्कार। इसका प्रकाशन लाहीर में १९६९ संवत् में हुआ था।

आधारग्रन्थ-आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-अत्रिदेव विद्यालकार ।

रसेन्द्रसारसंग्रह— आयुद्धेद का ग्रन्थ । यह रसशास्त्र का अत्यन्त उपयोगी ग्रन्थ है । इसके रचियता महामहोषाध्याय गोपालभट्ट हैं । पुस्तक का रचनाकाल १३ वीं शताब्दी है । इसमें पारद का शोधन, पातन, बोधन, मूच्छेंन, गन्धकशोधन, बैकान्त, अस्रक, ताल, मैन्सिल का शोधन एवं मारण आदि का वर्णन है । इसकी लोकप्रियता बङ्गाल में शोधक है । इसके दो हिन्दी अनुवाद हुए हैं— क—वैद्य घनानन्दकृत संस्कृत-हिन्दी टीका । ख— गिरजादयाल शुक्लकृत हिन्दी अनुवाद ।

अधारग्रन्थ-आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-श्री अन्निदेव विद्यालंकार ।

राघवपाण्डवीय—( महाकाव्य )—यह ब्लेषप्रधान महाकाव्य है, जिसके रचियता है कविराज । इस महाकाव्य में किव ने प्रारम्भ में अन्त तक एक ही शब्दान्वली में रामायण और महाभारत की कथा कही है। स्वयं किव ने अपने को वासवदत्ता के रचियता सुबन्धु एवं बाणभट्ट की श्रेणी में अपने को रखते हुए 'भिङ्गमामयश्लेषरचना' की परिपाटी में निपुण कहा ह, तथा यह भी विचार व्यक्त किया है कि इस प्रकार का कोई चनुधं किव है या नहीं, इसमें सन्देह है। सुबन्धुर्वाणभट्ट च किवराज इति त्रयः। वक्रोक्तिमार्गनिपुणाश्चतुर्थी विद्यते न वा॥ ११४१ ! इस किव का वास्तविक नाम माधवन्भट्ट था और किवराज उपाधि थी। ये जयन्तीपुर में कादम्बवंशीय राजा कामदेव के सभा-किव थे। कामदेव नरेश का शासन-काल ११८२-११८७ ई० है। इस महाकाव्य में १३ सर्ग है और सभी सर्गी के अन्त में कामदेव शब्द का प्रयोग किया गया है। प्रारम्भ से लेकर अन्त तक किव ने रामायण तथा महाभारत की कथा का, दलेष के सहारे, एक ही शब्द में निर्वाह किया है। राम-पक्ष का वर्णन युधिष्ठर-पक्ष के साथ एवं रावण-पक्ष का वर्णन दुर्योधन-पक्ष के साथ किया गया है, पर कहीं-कहीं इसका विपयंय भी दिखाई देता है। 'राघवपाण्डवीय' में महाकाव्य के सारे लक्षण पूर्णतः घटित हुए हैं। राम एवं युधिष्ठर धीरोदात्त नायक हैं तथा वीर रस अंगी या प्रधान है। यथा—

संश्व सभी रसों का अङ्गरूप में वर्णन है। ग्रन्थारमा में नमस्क्रिया के अतिरिक्त करी की निन्दा एटं सरक्रों की स्तृति की गयी है।

सन्ध्या, सूर्येन्द्र का संक्षिप्त किन्तु मृगया, शैल, बन एवं सागर का विश्वद वर्णन है । बिप्रालम्ब शृङ्कार, संतोग, मृनि, स्वगँ, जरक, युद्धयात्रप, बिजय, दिवाह, स्वत्रणा, पुत्रप्राप्ति, एवं अभ्युदय का सामोपास वर्णन किया। या है। इस महाकाव्य के प्रारम्भ में राजा दशरथ एवं पाण्ड्र दोनों कं परिस्थियों म साम्य दिलाने हुए मृतयाधिजार, मुनिवाप आदि ब है रही कुजलता से मिलाई गर्या है। पून: राजा दशस्थ एवं पाण्ड्र के पुत्रों की उत्पत्ति की कथा मिश्रित रूप से कही गयी है। तदतन्तर दोनों पक्षों की ममान घटनाएँ वीषात है-विश्वासित्र के रुध्य राम का जान तथा युधिष्ठिर का वारणावत नगर जाना, तपोवन जाने के मार्ग में दोनों को घटन एँ मिलाई गयी है। ताडका और हिल्मिबा के वर्णन ये यह साम्य दिख्लाई पडना है। द्वितीय सर्गे ये राम का जनकपूर व स्वयंवर में तथा युधिष्ठिर का राजा पांचाल ( द्रुपद ) के यहाँ द्रं।पदी के स्वयंबर में जाना विणित है। पुनः राजा दशरथ एवं युधिष्ठिर के यज्ञ करते का वर्णन है। फिर संथरा द्वारा राम के राज्यापहरण एवं खुनकीड़ा के द्वारा युधिधिर के राज्यापहरण की घटनार्व मिलाई गयी हैं। अन्त में रादण क दसो मुखा के कटने एवं दुर्योधन की जंघा टुटने का वर्णन है। अग्निपरीक्षा में मीतः का अग्नि से बाहर होने तथा द्वीपदी का मानिसक दुःख से बाहर निकलते के वर्णन में साम्य स्थापित किया गया है । इसके परचात् एक ही जब्दावली में राम एवं युधिष्ठिर के राजधानी लीटने तथा भरत एवं धनराष्ट्र से मिलने का वर्णन है। किव ने राम और पाण्डव-पक्ष के वर्णन को मिलाकर अन्त-अन्त तक काव्य का निवाह किया है, पर समुचित घटना के अजाव में वह उपक्रम के विरुद्ध आचरण करने के लिए वाध्य हुआ है। क-रावण के द्वारा जटायु की दुर्दशा से मिलाकर भीम के द्वारा जयद्रथ की दुर्दशा का वर्णन । ख--मेघ-नाद के द्वारा हनुमान् के बन्धन से अर्जुन के द्वारा दुर्योधन के अवरोध का मिलान । ग-रावण के पुत्र देवान्तक की मृत्यु के साथ अभिमन्यु के निधन का वर्णन । घ-मुग्रीव के द्वारा कूम्भराक्षस-वध से कर्ण के द्वारा घटोत्कच-वध का मिलाव।

आधारग्रन्थ— राघवपाण्डवीय (हिन्दी अनुवाद तथा भूमिका) अनु० पं० दामोदर झा, चोखम्बा प्रकाशन ( १९६५ ई० )।

राज्यतरिङ्गणा— संस्कृत का सर्वश्रेष्ठ ऐतिहासिक महाकाव्य । इसके रचियता महाकवि कल्हण हैं [दे० कल्हण ] । इसमें आठ तरङ्ग है । जिनमें काश्मीर-नरेशों का इतिहास विणत े । किव ने प्रारम्भ-काल से लेकर अपने समकालीन ः १२ वीं शताब्दी ) नरेश तक का वर्णन किया े । इसके प्रथम तीन तरङ्गों में ५२ राजाओं का वर्णन है । यह वर्णन ऐतिहासिक न होकर पौराणिक गाथाओं पर आश्रित है, तथा उसमें कल्पना का भी आधार लिया गया है । इसका प्रारम्भ विकमपूर्व १२ सी वर्ष के गोविन्द नामक राजा से हुआ है, जिसे कल्हण युधिष्ठिर का समसामयिक मानते हैं । इन वर्णनों में कालक्षम पर ध्यान नहीं दिया गया है, और न इनमें इतिहास और पुराण में अन्तर ही दिलाया गया है । चतुर्थ तरङ्ग में किव ने करकोट वंश का वर्णन

किया है । मद्यपि इसका भी प्रारम्भ पौराणिक है, पर आगे चल कर इतिहास का रूप मिलने लगा है। ६०० ई० में लेकर ६५५ ई० तक दुर्लभर्यन से अनङ्गयीड तक के राजाओं का उसमें वर्णन है। इस वंग का नाश मुख्यकों के पृत्र अवन्तीवर्मा इत्य पराजित होने के बाद हो जाता है। पांचवीं तरङ्ग से बास्तविक इतिहास प्रारम्भ होता है, जिसका प्रारम्भ अवन्तीवर्मा के वर्णन से होता है। ६ ठी तरकू में १००३ ई० तक का इतिहास वर्णित है। जिसमें रानी दिद्दा तक का वर्णन है। सातवीं तर झ ें का प्रारम्भ रानी दिहा के भनीजे से होता है जिससे लोहर वंश का प्रारम्भ हुआ। इस तरङ्ग में १००१ ई० तक की घटनाएं .७३१ पद्यों में दिशत हैं। कवि राजा हर्ष की हत्या तक का वर्णन इस सर्ग में करता है। अस्तिम तरङ्ग अत्यन्त विस्तृत है तथा इसमे ३४४९ पद्य है । इसमें किव उच्छल के राज्यारोहण में लेकर अपने समय तक की राजनीतिक स्थिति का वर्णन करता है। इस ।ववरण से जात होता है कि 'राजतरिङ्गणी' में किव ने अत्यन्त लम्बे काल तक की घटनाओं का विवरण दिया है। इसमें सभी विवरण अशुद्ध एवं काल्पनिक हैं तथा उनमें निराधार कल्पना एवं जनश्रीत को आधार बनाया गया है। पर, जैसे-जैसे वे आगे बढ़ते गए है उनके विवरणों मे ऐतिहासिक तथ्य आ गए हैं और कवि वैज्ञानिक ढंगसे इतिहास प्रस्तृत करने की स्थिति में आ गया है। ये विवरण पौराणिक एवं काल्पनिक न होकर विश्वसनीय एइं प्रामाणिक हैं।

[हिन्दी अनुवाद सहित राजतरिङ्गणी का प्रकाशन पण्डित पुस्तकालय, वाराणसी से हो चुका है 🕩

राजनोखर--संस्कृत के प्रसिद्ध नाटककार एवं काव्यशास्त्री । इनका जीवनवृत्त अन्य साहित्यकारों की भांति धूमिल नहीं है। इन्होंने अपने नाटको की प्रस्तावना में विस्तारपूर्वक अपनी जीवनी प्रस्तृत की है। ये महाराष्ट्र की साहित्यक परमारा न विमण्डित एक ब्राह्मण वंश में उत्पन्न हुए थे। इनका कुल मायावर के नाम से विख्यात था। कीथ ने भ्रमवश इन्हें क्षत्रिय मान लिया है। इनकी पत्नी अवस्य ही, चीहान कुलोत्पन्न क्षत्रिय थी, जिनका नाम अवन्तिसुन्दरी था। ये प्राकृत तथा संस्कृत भाषा जी विदुषी एवं कविषत्री थीं। राजशेखर ने अपने माहित्यशास्त्रीय ग्रन्थ 'काव्य-मीमांसा' में 'पाक' के प्रकरण में इनके मत का आख्यान किया है । राजशेखर कान्य-कुडन नरेश महेन्द्रवाल एवं महीपाल के राजगुरु थे। प्रतिहारवंशी शिलालेखों के ु आधार पर महेन्द्रपाल का समय दसवीं शती का प्रारम्भिक काल माना जाता है, अतः राजशेखर का भी यही समय है। उस युग में राजशेखर के पाण्डित्य एवं कात्र्यप्रतिभाकी सर्वत्र तूती बोलतीयी और वे अपनेको वाल्मीकि, भर्तृमेण्ठ तथा भवभूति के अवतार मानते थे। बभूच वल्मीकिभवः कविः पुरा ततः प्रपेदं भुवि भर्तमेण्ठ-ताम् । स्थितः पुनर्यो भवभूतिरेखया स वर्तते सम्प्रति राजशेखरः ॥ बालभारत । इनके सम्बन्ध में सुभाषित संग्रहों तथा अनेक ग्रन्थों में जो विचार व्यक्त किये गए हैं उनकी यहाँ उद्भृत किया जा रहा है—१. यायावरः प्राज्ञवरो गुणज्ञैराशंसितः सूरिसमाजवर्धेः । नृत्यत्युदारं भणिते गुणस्या नटी वयस्योढरसा पदश्रीः ॥ 'सोड्ढल'। २. पातुं कर्णरसायनं रचियत वाचं सतां संमतां, व्यत्पत्ति परमामवाष्त्मविध लब्धं रसस्रोतस । भोन्तुं स्वादु फलं च जीविततरार्थद्यस्ति ते कीतुर्वं, तद् भ्रातः शृषु राजशेखरकवेः सूक्तः सुधास्य-न्दिनीः । शङ्करदर्मेणः । सदुक्तिकर्णामृत ५।२७।३ I ३ समाधिगुणशास्त्रियः असत्रपरि-

पक्षित्रमाः । यायावरकवेर्वाची मुनीनामिव वृत्तयः । धनपाल तिलकर्मजरी ३३ । ४. स्वयं किव की अपने सम्बन्ध मे उक्ति— कर्णाटी-दशनाङ्कितः शिवमहाराष्ट्री कटाक्षा-हतः प्रादानधीस्तनपीडितः प्रायिनीभूभङ्ग**विश्वासितः। लाटी**बाहुविलेष्टतरेच मणय-स्कीतर्जनीत्रज्ञितः सोयं संगति राजशेखरकविः वाराणसीं वाल्छति ॥

राजशेखर की अबतक दम रचनाओं का पता चला है, जिनमें चार रूपक, पांच प्रबन्ध एवं एक काव्यकास्त्रीय प्रन्थ है । इन्होंने स्वयं अपने षट्प्रबन्धों का अंकेत किया हे--विद्धिन: पट् प्रबन्धान्--बालरामायण १।१२ । इन प्रबन्धों में पाँच प्रबन्ध प्रकालित हो चुवे है तथा एक 'हरविलास' का उद्धरण हेमचन्द्ररचिन 'काव्यानुशासन' में मिलता है। 'काव्यमीमांसा' इनका साहित्यशास्त्र-विषयक ग्रन्थ है। चार नाटकों के नाम है--'बालरामायण', 'बालमहाभारत', 'बिद्धशालम!ब्जका' एवं 'कर्पूरमंजरी' । 🕜 बालरामा-यण-इसर्का रचना १० अंकों मे हुई ह तथा राम-कथा को नाटक का रूप दिया गया है दि॰ बालरामायण । २. बालमहाभारत---: सका दूसरा नाम 'प्रचंडपाण्डव' भी हा इसमें महाभारत ही कथा का वर्णन है। इसके दो प्रारम्भिक अंग्रही उपलब्ध है वि बालमहाभारत । ३. विद्धशालमध्यिकाका--यह चार अंको की नाटिका है जिसमें लाट के सामन्त रामचन्द्रवर्मा को पूर्वी मृगाङ्कावली का सम्राट् विद्याधर मञ्ज के साथ विवाह होते का - वर्णन हैं [दे० विद्धशालभीजका]। ४. कर्पूरमंहरो—इसकी रचना चार यवनिकांतरो भ हुई है, अतः यह भी नाटिका ही है, पर सम्पूर्ण रचना प्राकृत में होने के कारण इसे सद्रक वहा जाता है।

राजशेखर ने स्वयं अपने को कविराज कहा है और महाकाव्य के प्रणेताओं के प्रति आदर का भाव प्रकट किया है। ये भूगोल के भी नहाज्ञ ता थे और इन्होंने भूगोल-विषयक 'नुवनकोष' नामक ग्रन्थ की भी रचना को थः, किन्तु सम्प्रति यह ग्रन्थ अनुपलब्ध है, और इसकी सूचना 'काव्यमीमांसा' में प्राप्त होती है। राजशेखर बहुभाषाविज्ञ थे । इन्होने विराज उसे कहा है जो समान अधिकार के साथ अनेक भाषाओं मंरवना कर सके। इन्होंने स्वय अनेक भाषाओं में रचना की थी। इनकी उक्ति ध्यातव्य है-गिर: श्रव्या दिव्याः पकृतिमधुराः प्राकृतधुराः सूभण्याऽपभ्रंशः सर-सरचनं भूतवचनम् । विभिन्नाः पत्थानः किम!प कमनीयाश्च त इमे निवद्ध। यस्त्वषां स खछ निखिलेऽस्मिन् कविवृषा ॥ राजशेखर की रचनाओं के अध्ययन से जात होता है क वे नाटककार को अपेक्षा किव के रूप में अधिक सफल हैं। 'बालरामायण' की विशालता उसे अभिनेय होने में बाधक सिद्ध होती है। इन्होंने वर्णन चात्री का प्रदर्शन कर इस नाटक में अपनी अद्भुत काव्य-क्षमता का परिचय दिया है, पर यही गुण उसके नाटकीय रूप को नष्ट कर देने वाला सिद्ध होता है। 'बालरामायण' में कुल ७४१ पद्य हैं तथा इनमें भी २०० पद्य शादूंलविक्रीडित छन्द में एवं ६६ पद्य स्रग्धरावृत्त में हैं। अन्तिक अंक में कवि ने १०५ पद्यों में रामचन्द्र के अयोध्या

प्रत्यावत्तंन का वर्णन किया है, जो किसी भी नाट्य कृति के लिए अनुपयुक्त माना जा सकता है। राजशेखर बार्द्वजिवकी डित छन्द के सिद्धहस्त कवि हैं जिसकी प्रशंसा क्षेमेन्द्र ने अपने 'सुवृत्ततिश्रक' में की है- शादूल-विकोडितैरेव प्रख्याती राजशेखर:। शिखरीव परं वकें: सोल्लेखेरुच्चशेखर: ॥ राजशेखर ने अपने नाटकों के 'भणितिगृण' स्वयं प्रशंसा की है। 'भणितिगृण' से इनका तात्वयं है उस गृण से जिसके कारण उक्ति सरस, सुन्दर एवं सुतोध बनती है। इन्होंने 'बालरामायण' के 'नाट्यगुण' को महत्त्व न देकर उसे पाट्य एवं गेय माना है । ये अपने नाटकों की सार्थंकता अभिनेय में न मानकर पढ़ने में स्वीकार करते हैं। ब्रुते यः कोऽपि दोषः महदिति सूमतिर्बालरामायणेऽस्मिन् प्रष्ट्रव्योऽसौ पटीयान् इह भणितिगुणो विद्यते वा न वेति । यद्यस्ति स्वस्ति तुभ्यं भव पठनरुचि: ।। १।१२ बालरामायण । आचार्यों ने राजशेखर को 'शब्द-किंब' कहा है। सीता के रूप का वर्णन अत्यन्त मोहक है—सीता के मुख के समक्ष चन्द्रमा ऐसा लगता है मानों उसे अंजन से लीप दिया गया हो। मृगियों के नेत्रों में मानों जड़ता प्रविष्ट कर गयी है तथा मूंगे की लता की लालिमा फीकी पड़ गयी है। सोने की कान्ति काली हो गयी है तथा कोकिलाओं के कलकण्ठ में मानों कला के रूखेपन का अभ्यास कराया गया है। मोरों के चित्र-विचित्र पंख मानों निन्दा के भार से दवे हुए हैं। इन्द्र्लिप्त इवाञ्जनेन जिंदता दृष्टिम् नीणामिव, प्रम्लानारुणिमेव विद्रमलता श्यामेव हेमद्युति:। पारुष्यं कलया च कोकिलावधू-कण्टेष्विव प्रस्तुनं, सीतायाः पुरतदच हन्त शिखिनां बर्हा सगहीं इव 🖰 बालरापायण १।४२। राजशेखर में प्रथमकोटि की काव्यप्रतिभा थी। वर्णन की निपूणता तथा अलंकारों का रमणीय प्रयोग इन्हें उच्चकोटि के कवि सिद्ध करते है। इनमें कल्पना का अपूर्व प्रवाह दिखाई पड़ता है तथा शब्द-चमत्कार पद-पद पर प्रदक्षित होता है ! इन्होने अपनी रचना में लोकोक्तियों एवं मुहावरों का भी चमत्कारपूर्ण विन्यास किया है । 'नव नगद न तेरह उधार' का सुन्दर प्रयोग किया गया है—'वरं तत्कालोपनतां तित्तिरी न पूनः दिवसां तरिता मयूरी'। दि० काव्यमीमांस । ।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास—ं० बलदेव उपाध्याय । २. संस्कृत नाटक—कीथ ।

राज्ञानक रुट्यक — साहित्यशास्त्र (काण्यशास्त्र) के आचार्य । इनका समय वारहवीं शताब्दी का मध्य है । ये काश्मीरक बताये जाते हैं और राजानक इनकी उपाधि थी । इनका दूसरा नाम रुवक था । 'काण्यप्रकाशसंकेत' नामक ग्रन्थ में (प्रारम्भिक द्वितीय पद्य ) लेखक ने अपना नाम रुवक दिया है — काव्यप्रकाशसंकेतो रुवनेनेह लिख्यते । इसके अतिरिक्त अलंबारसर्वस्व के टीकाकार चक्रवर्ती ने भी रुवक नाम दिया है — और कुमारस्वामी (रत्नापणटीका, प्रनापरुद्रीय) अप्पय दीक्षित आदि ने भी रुवक नाम दिया है । मंखक के 'श्रीकण्ठचरित' महाकाव्य में [दे० मंखक] रुव्यक अभिधा दी गर्या है । अतः इनका दोनों ही नाम प्रामाणिक है और दोनों ही नामधारी एक ही व्यक्ति थे । रुव्यक के पिता का नाम राजानक तिलक था जिन्होंने 'काव्यालं हारसारसंग्रह' पर उद्घटविवेक या विचार नामक टीका लिखी थी । ये रुप्यक के गुरु भी थे ।

मंखककृत 'श्रीकण्डचरित' का निर्माणकाल ११३५-४५ के मध्य है। घ्यक ने 'अलंकारसर्वस्व' में श्रीकण्डचरित के ५ क्लोक उदाहरणस्वरूप उद्धृत किये हैं, अतः इनका समय १२ वीं शताब्दी का मध्य हो निश्चित होता है। 'अलंकारसर्वस्व' लेखक की प्रौढ़ कृति है अतः इनका आविर्भावकाल १२ वीं शताब्दी का प्रारम्भ माना जा सकता है।

मर्वस्वकार ने साहित्य के विभिन्न अंगों पर स्वतन्त्र रूप से या व्याख्यात्मक ग्रन्थों की रचना की है। इनकी रचनाओं का विवरण इस प्रकार है - सहदयलीला ( प्रकाशित ), साहित्यमीमांसा, ( प्रकाशित ), नाटकमीमांसा, अलकारानु गरिणी, अलंकारमंजरी, अलंकारवार्त्तिक, अलंकारसर्वस्व (प्रकाशित), श्रीकण्डस्तव, काव्य-प्रकाशसंकेत (प्रकाशित ), हपंचरितवार्तिक व्यक्तिविवेकव्यख्यानिवचार (प्रकाशित ) एवं बृहती । सहृदयकीका अत्यन्त छाटी पुस्तक है जिसमं ४-५ पृष्ठ हैं । इसमें 'उत्कर्ष ज्ञान के द्वारा वैदग्ध्य और उसके द्वारा सहृदय बनकर नागरिकता की पिद्धि का वर्णन है। साहित्यमीमांसा —यह साहित्यशास्त्र का ग्रन्थ है जिसमें जाउ प्रकरण हैं। ग्रन्थ तीन भागों में विभाजित है कारिका, वृत्ति एवं उदाहरण । सर्वेद्व-वपरिष्कार के दोषगुणत्याग, कवि एवं रसिकों का वर्णन, वृत्ति एवं उसके भेद, पदशप, काव्यगुण, अलंकार, रस, कविभेद एवं प्रतिभाविवेचन एवं काव्यानन्द आदि विषयो का इसमें विवे-चन है। इसमें ब्यंजनाशिक का वर्णन नहीं है और तात्पर्यवृत्ति के द्वारा रसान् भूति होने का कथन किया गया है-अपदार्थोऽपि वाक्यार्थो रसस्तात्पर्यवृत्तितः-सा० मी० प० **८५**। 'अलंकारसर्वस्व' इनका सर्वोत्कृष्ट ग्रन्थ है जिसमें अलंकारों का प्रोढ़ विवेचन है िदे अलंकारसर्वस्व । 'नाटकमीमांसा' का उल्लेख 'व्यक्तिविवेकव्याख्यान' नामक ग्रन्थ में किया गया है, सम्प्रति यह ग्रन्थ अनुपलब्ध है —अस्य च विधेय।विमर्शस्य।नन्तेतर-प्रसिद्धलक्ष्यपातित्वेनास्माभिनीटकमीमांसायां साहित्यमोमांसायां च तेषु तेष स्थानेषु प्रपंची दिशितः । पृ० २४३। अलंकारानुसारिणी, अलंकारवात्तिक एवं अलंकारमंजरी की सूचना जयरथकृत विमर्शिणी टीका मं प्राप्त होती है । 'काव्यप्रकाशसंकेत' काव्यप्रकाश पर संक्षिप्त टीका है और 'ब्यक्तिविवेकव्याख्यान' महिमभट्ट कृत 'ब्यक्तिविवेक' की व्याख्या है जो अपूर्ण रूप में हो उपलब्ध है।

रुयक ध्वनिवादी आचार्य हैं। इन्होंने 'अलंकारसर्वस्व' के प्रारम्भ में काव्य की आहमा के संबंध में भामह, उद्भट, रुद्रट, वामन, कुंतक, महिमभट्ट एवं ध्वनिकार के मत का सार उपस्थित किया है। ऐतिहासिक दृष्टि से इनके विवेवन का अत्यधिक महत्त्व है। परवर्त्ती आचार्यों में विद्यावर, विद्यानाथ एवं शोआकर मित्र ने रुप्यक के अलंकारसंबंधी मत से पर्याप्त सहायता ग्रहण की है।

आधारग्रन्थ-अलंकार-मीमांसा-डॉ॰ रामचन्द्र द्विवेदी ।

रामाचन्द्र—ये हेमचन्द्राचार्य के शिष्य तथा कई नाटकों के रचियता एवं प्रसिद्ध नाट्यशास्त्रीय ग्रंथ 'नाट्यदर्पण' के प्रणेना हैं, जिसे इन्होंने गुणचन्द्र की सहायता से लिखा है। ये गुजरात के रहने वाले थे। इनका समय बारहवीं शती है। इन्होंने विभिन्न विषयों पर रूपक की रचना कर अपनी बहुविध प्रतिभा का निदर्शन किया है। इनके

समग्र ग्रन्थ प्राप्त नहीं होते, पर छोटे-छोटे प्रबंधों को लेकर लगभग तीस ग्रन्थ उपलब्ध हो चुके हैं। इन्होंने रूपकों के अन्तर्गत नाटक, प्रकरण, नाटिका तथा व्यायोग का वर्णन किया है। इनमें नाटकों के नाम इस प्रकार हैं—'नलिवलास' एवं 'सत्यहरिश्चन्द्र' दोनों ही नाटक प्रकाशित हो चुके हैं। 'यादवाभ्युद्रय', 'राघवाभ्युद्रय' तथा 'रघुविलास' नामक तीन ग्रन्थ अप्रकाशित हैं तथा इनके उद्धरण 'नाट्यरपंण' में प्राप्त होने हैं। इन्होंने तीन प्रकरणों की भी रचना की है जिसमें 'कीमुदी मित्रानन्द' का प्रकाशन हो चुका है, किन्तु 'रोहिणीमृगांकप्रकरण' एवं 'मिल्लकामकरंद' 'नाट्यरपंण' में ही उद्द्युत हैं। इन्होंने 'वनमाला' नामक नाटिका की भी रचना की थी जो अप्रकाशित है। इसके 'नाट्यरपंण' में उद्धरण प्राप्त होते हैं, जिसमे पता चलता है कि इसमें नल-दमयन्ती की कथा विणत है। इन्होंने 'निभंयभोम' नामक व्यायोग की रचना की है जो प्रकाशित हो चुका है। उपर्युक्त सभी ग्रन्थों के प्रणयन मे ज्ञात होता है कि रामचन्द्र प्रतिभाशाली व्यक्ति थे, जिन्होंने व्यापक रचना-कौशल एवं नाट्यचानुरी का परिचय दिया है। 'रघुविल्यस' की प्रस्तावना में इनकी प्रशस्ति इस प्रकार को गई है—पञ्चप्रवन्धमिपञ्च मुखानकेन विद्वन्मनःसदिस नृत्यित यस्य कीर्तिः। विद्यात्रयीचरणवृष्ट्वितकाव्यतन्द्र कस्तं न वेद सुकृती किल रामचन्द्रम्॥

रामचन्द्रचम्पू — इस चम्पूकाव्य के रचियता महाराज विश्वनाथ सिंह हैं। ये रीवा के नरेश थे और इनका शासनकाल १७२१ से १७४० ई० तक है। इसमें किव ने आठ परिच्छेदों में रामायण की कथा का वर्णन किया है। पुस्तक का प्रारम्भ सीता की वन्दना से हुआ है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण मित्रा कैंटलॉग, बोल १, सं० ७३ में प्राप्त होता है।

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

रामचन्द्र गुणचन्द्र — नाट्यशास्त्र के आचार । दोनों ही आचार हैमचन्द्राचार के शिष्य एवं प्रसिद्ध जैन बिद्धान् थे। दोनों की सम्मिलित रचना 'नाट्यदर्पण' है। इनमें गुणचन्द्र की अन्य कृति प्राप्त नहीं होती पर रामचन्द्र के अनेक ग्रन्थ प्राप्त होते हैं जिनमें नाटकों की संख्या अधिक है। इनके ११ नाटकों के उद्धरण 'नाट्यदर्पण' में प्राप्त होते हैं। इन्हें 'प्रबन्धशतकर्त्ता' कहा जाता है। दोनों ही आचार्य गुजरात के तीन राजाओं — सिद्धराज, कुमरपाल तथा अजयपाल — के समय में विद्यमान थे। इनका समय १२ वों शताब्दी है। कहा जाता है कि अजयपाल के आदेश में रामचन्द्र को मृत्युरण्ड मिला था। 'नाट्यदर्पण' नाट्यशास्त्र का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसकी रचना कारिकाशैली में हुई है जिस पर स्वयं ग्रन्थकार ने वृत्ति लिखी है। ग्रन्थ चार विवेक (अध्याय) में विभक्त है। प्रथम विवेक में नाटक के तत्त्वों का विवेचन है तथा द्वितीय में प्रकरणादि रूपक के नो भेर वर्णित हैं। तृतीय विवेक में नाट्यवृत्ति, अभिनय एवं रसों का विस्तृत विवेचन एवं चतुर्थ में नायक-नायिका-भेद, स्त्रियों के अलंकार तथा उपरूपक के भेदों का वर्णन है। इसमें रस को केवल सुखात्मक न मानकर दु:खात्मक भी सिद्ध किया गया है। इसमें लगभग ३५ ऐसे नाटकों के

उद्धरण हैं जिनका कहीं भी उन्नेख नहीं है। इस दृष्टि से इस ग्रन्थ का ऐतिहासिक महत्त्व सिद्ध होता है। श्रीविद्याखदत्त कृत 'देवीचन्द्रगुप्तम्' नामक अनुपलब्ध नाटक का उद्धरण इसमें प्राप्त होता है। इस ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद आचार्य विश्वेश्वर सिद्धान्तिशिरोमणि ने किया है।

आधारग्रन्थ—१. हिन्दी नाट्यदर्पण —अनु० आ० विश्वेश्वर, २ भारतीय साहित्य-गास्त्र भाग १-आ० बलदेव उपाध्याय ।

राम्रचिरित—यह क्ष्लेष काव्य है। इसके रचियता सन्व्याकरनन्दी हैं जो बंगाल के निवासी थे। उनके पिता का नाम प्रजापितनन्दी था। 'रामचिरित' की रचना मदनपाल के राज्यकाल में हुई थी जिनका समय एकादश शतक का अन्तिम भाग है। इसमें किव ने भगवान् रामचन्द्र तथा पालचंकी नरेश रामपाल का एक ही साथ क्ष्लेष के द्वारा वर्णन किया है। विरेन्द्र रिसर्च सोसाइटी (कलकत्ता) से १९३० ई० में प्रकाशित, सम्पादक डॉ० रमेशचन्द्र मजूमदार ]

रामदें यक्क — ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। इनका स्थिति-काल १५६५ ई० है। ये प्रसिद्ध ज्योतिषशास्त्री अनन्तदैवज्ञ के पुत्र थे और नीलकण्ठ (ज्योतिष के आचार्य) इनके भाई थे। रामदैवज्ञ ने 'मुहूर्त्तचिन्तामणि' नामक फलित ज्योतिष का अत्यन्त ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखा है जो विद्वानों के बीच अत्यधिक लोकप्रिय है। कहा जाता है कि अकबर की आज्ञा से इन्होंने 'रामिबनोद' संज्ञक ज्योतिषशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की थी और टोडरमल के प्रसन्नार्थ 'टोइरानन्द' का निर्माण किया था। 'टोडरानन्द' संहिनाविषयक ग्रन्थ है जो सम्प्रति उपलब्ध नहीं है।

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-इाँ नेमिचन्द शास्त्री ।

रामानुजाचार्य — श्री बैष्णव मत के प्रतिष्ठापक तथा विशिष्ठा हैतवाद नामक वैष्णव सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक । इनका जन्म १०१७ ई० में (समय १०१७ से ११३७ ई०) मद्रास के निकटस्थ ग्राम ते रें कुदूर में हुआ था। वे प्रसिद्ध आचार्य ग्रामुनाचार्य के निकट सम्बन्धी थे। उनके पिता का नाम केशवभट्ट था। उन्होंने यादवप्रकाश नामक अद्वेती विद्वान् से कांची मे जाकर शिक्षा ग्रहण की। किन्तु उपनिषद्-विषयक अर्थ में गुरु-शिष्य में विद्याद उपस्थित होने के कारण यह अध्ययन-क्रम अधिक दिनों तक नहीं चला सका, फलतः उन्होंने स्वतन्त्ररूप से बैष्णवशास्त्र का अनुशीलन करना प्रारम्भ कर दिया। उनके प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं— 'वेदार्थसंग्रह' (इसमें शांकर अद्वेत तथा भेदाभेदवादी भास्करमत का खण्डन किया गया है), 'वेदान्तसार' (यह ब्रह्मसूत्र की लध्वक्षरा टीका है), 'वेदान्तदीप' (ब्रह्मसूत्र की विस्तृत व्याख्या), 'गीताभाष्य' (श्रीविष्णवमतानुकूल गीता का भाष्य), ब्रह्मसूत्र का विशिष्टाद्वैतपरक भाष्य जिसे 'श्रीआष्य' कहते है।

तत्त्वमीमांसा—रामानुजाचार्यका मत विशिष्टाद्वैतवाद कहा जाता है। इस मत में पदार्थत्रयकी मान्यता है—चित्, अचित् तथा ईश्वर। चित् का अर्थभोक्ता जीव से है तथा अचित् भोग्य जगत् को कहते हैं। ईश्वर सर्वान्तर्यामी परमेश्वर है। रामानुज के अनुसार जीव और जगत्भी नित्य और सत्य हैं, क्योंकि ये ईश्वर के अंग हैं, किन्तु इनकी सत्ता स्वतन्त्र पदार्थ के रूप में है। उनके अनुसार ईश्वर सदा सगुण सिवशेष होता है, किन्तु संसार के सभी पदार्थ गुण विशिष्ठ होते हैं। रामानुज के अनुसार ईश्वर जगत् का निमित्त एवं उपादान कारण दोनों ही है। वह चित् अचित् का नियमन करते हुए उन्हें कार्य में प्रवृत्त करता है। चिदचित् दोनों ही ईश्वर पर आश्रित होते है। ईश्वर विशेष्य हाता है और जीव जगत् विशेषण होते हैं। विशेष्य या ब्रह्म की सत्ता पृथक् रूप से सिद्ध है किन्तु जीव और जगत् विशेषण रूप होने के कारण ईश्वर से सम्बद्ध होते हैं। अटैत ब्रह्म को सगुण और सिवशेष मानने के कारण इनका सिद्धान्त विशिष्टाईतवाद के नाम से प्रकृषात है।

ईश्वर — ईश्वर जगत् की उत्पत्ति लीला करने के लिए करता है और उसे इस कार्य से आनन्दानुभव होता है। ब्रह्म की सृष्टि होने के कारण जगत् उतना ही वास्तविक एवं सत्य है जितना कि ब्रह्म। व सृष्टि और जगत् को भ्रम नहीं मानते। विशिष्टाहैतवाद में ईश्वर दो प्रकार का माना गया है — कारणवस्थ ब्रह्म एवं कार्यावस्थ ब्रह्म। सृष्टिकाल में जगत् स्थूल रूप में प्रतीत होता है, किन्तु प्रलयकाल में उसकी प्रतीति सूक्ष्मरूप में होती है। अतः प्रलयकाल में जीव और जगत् का सूक्ष्म रूपापन्न होने से उनसे समबद्ध ईश्वर कारणब्रह्म कहा जाता है, किन्तु सृष्टि के समय चिदचिद् के स्थूल होने के कारण उसी चिदचिद्विशिष्ट ईश्वर को 'कार्यब्रह्म' कहते हैं। ब्रह्म किसी भी स्थिति में विशिष्टता से होन नहीं होता। प्रलयकाल में भी जब कि चित्र और अचित् सूक्ष्म रूप धारण कर लेते हैं उस समय भी ईश्वर चित् और अचित् से विशिष्ट होने के कारण सगुण एवं सिवशेष बना रहता है। वह भक्तों पर अनुग्रह करने के लिए पांच रूप धारण करता है। पर, ब्यूह, विभव, अन्तर्यामी और अर्चिवतार।

चित्—चित् जीव को कहते हैं जो देह-इन्द्रिय-मन-प्राण बुद्धि से विलक्षण, अजड़, आनन्दरूप, नित्य, अणु, अव्यक्त, अचिन्त्य, निरवयव, निर्विकार तथा ज्ञान।श्रय होता है। वह अपने सभी कार्यों के लिए ईश्वर पर आश्रित होता है। रामानुज के अनुसार जीव और ईश्वर का सम्बन्ध देह और देही की भांति या चिनगारी और अग्नि की तरह है।

अचित् — अचित् जड़ और ज्ञानशून्य वस्तु को कहते हैं। इसके तीन भेद हैं — शुद्ध-सत्त्व, मिश्रसत्त्व एवं सत्वशून्य । सत्त्वशून्य अचित् तत्त्व 'काल' कहा जाता है। तम और रज से मिश्रित तत्त्व को मिश्रसत्त्व कहते हैं। इसो का नाम माया या अविद्या है। शुद्धसत्त्व में रज और उम का लेशमात्र भी नहीं रहता तथा वह शुद्ध, नित्य, ज्ञानानन्द का जनक तथा निरविधक तेज स्वरूप द्वाय होता है।

ईश्वर-भिक्ति—रामानुज ने मुक्ति का साधन ईश्वर-भिक्ति को माना है। कोरे ज्ञान या वेदान्त के अध्ययन से मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकती। कर्म और भिक्त के द्वारा उत्पन्न भिक्ति ही मुक्ति का साधन है। रामानुज वेदोक्त कर्मकाण्ड या वर्णाश्रम के अनुसार नित्य नैमिक्तिक कर्म पर अधिक बल देते हैं। बिना किसी कामना या स्वर्गादि की प्राप्ति की इच्छा से भगवान की भक्ति करनी चाहिए। ईश्वर की अनन्य भिक्त के द्वारा भक्त में प्रपत्ति या पूर्णं आत्मसमर्पण का भाव आता है। भिक्त और प्रपित्त ही मोक्ष के साधन हैं। इनके द्वारा अविद्या और कमों का नाश हो जाता है तथा आत्मा परमात्मा का साक्षात्कार कर सदा के लिए मुक्त हो जाता है। साधक की भिक्त तथा प्रपित्त से प्रसन्न होकर परमात्मा उसे मुक्ति प्रदान करते हैं और जीव आवागमन के चक्र से छुटकारा पा जाता है। मुक्ति का अर्थं परमात्मा में आत्मा का मिल कर एकाकार होना न होकर मुक्त आत्मा का शुद्ध एवं निर्मल ज्ञान से युक्त होकर ब्रह्म के समान निर्दोष हो जाना है। श्रीवैष्णवमत में दास्यभाव की भिक्त स्वीकार की गयी है। अपने स्वामी नारायण के चरणों में अपने को छोड़ देना तथा सभी धर्मों का त्याग कर शरणापन्न होना ही भिक्त का रूप है। रामानुजाचायं ने भगवान् नारायण की उपासना की पद्धति चलाई। इस मत में गुरु या आचार्य का भी महत्त्व प्रतिपादित किया गया है। जीव को अपने स्वामी भगवान् के पास पहुंचने के लिए गुरु की आवश्यकता होती है। इस सम्प्रदाय का जन्म शांकर अर्देत की प्रतिक्रिया के रूप में हुआ था और दार्शनिक जगत् में इसी कारण यह विशेष महत्व का अधिकारी है।

आधारग्रन्थ— १. भागवत सम्प्रदाय—पं० बलदेव उपाध्याय । २. भारतीय-दर्शन —पं० बलदेव उपाध्याय । ३. वैष्णवमत-—पं० परशुराम चतुर्वेदौ । ४. रामानुज-दर्शन—डॉ० सरनाम सिह ।

रामायण-यह संस्कृत का आदि काव्य है जिसके रचयिता महर्षि वाल्मीिक हैं िदे वाल्मीकि । 'रामायण' चतुर्विशतिसंहिता' के नाम से विख्यात है क्योंकि इसमें २४ सहस्र इलोक है। गायत्री में भी २४ अक्षर होते हैं। विद्वानों का कथन है कि 'रामायण' के प्रत्येक हजार क्लोक का प्रथम अक्षर गायत्री मन्त्र के ही अक्षर से प्रारम्भ होता है। भारतीय परम्परा के अनुसार आदि कवि वाल्मीकि ने त्रेतायुग के प्रारम्भ मे, राम के जन्म के पूर्व ही, रामायण की रचना की थी। भारतीय जन जीवन में आदि काव्य धार्मिक ग्रन्थ के रूप में मान्य है। 'रामायण' की घौली प्रीढ़, काव्यमय, परिमाजित, अलंकृत एवं प्रवाहपूर्ण है तथा इसमें अलंकृत भाषा के माध्यम से समग्र मानवजीवन का अत्यन्त रमणीय चित्र अंकित किया गया है एवं कवि की दृष्टि प्रकृति के अनेकविध मनोरम दृश्यों की ओर भी गयी है। रामायण का कवि प्रकृति की सुरम्य वनस्थली से अपने को दूर नहीं कर पाता और वर्णन की पृष्ठभूमि के रूप में अथवा मन को रमाने के लिए या मानवीय भावों की अभिव्यक्ति के लिए प्रकृति का सहारा ग्रहण करता है । सम्पूर्ण 'रामायण' सात काण्डों में विभक्त है-बालकाण्ड, अपोध्याकाण्ड, अरण्यकाण्ड, किष्किन्धाकाण्ड, सुन्दरकाण्ड, युद्धकाण्ड एवं उत्तरकाण्ड । इसके प्रत्येक काण्ड में अनेक सर्ग हैं। जसे, बाल मे ७७, अयोध्या में ११९, अरण्य में ७५, किष्किन्धा में ६७, सुन्दर में ६८, युद्ध में १२८ तथा उत्तरकाण्ड में १११। रामायण एक ऐतिहासिक महाकाव्य होने के अतिरिक्त भारतीय संस्कृति, सभ्यता एवं चिन्तन प्रणाली का अपूर्व कोश है, जिसमें भाषा और भाव का अत्यन्त उदात्त रूप तथा अलंकृत शैली का भव्य रूप प्रस्तुत किया गया है। इसमें राम की मूख्य कथा के अतिरिक्त बाल एवं उत्तरकाण्ड में अनेक कथायें एवं उपकथायें हैं।

ग्रन्थ के आरम्भ में वाल्मीकि द्वारा यह प्रश्न किया गया है कि इस लोक में पराक्रमी एवं गुणवान् कीन व्यक्ति है ? नारद जी ने उन्हें दशरथमुत राम का नाम बतलाया। आगे के सर्ग में अयोध्या, राजा दशरथ एवं उनके शासन तथा नीति का वर्णन है। राजा दशरथ पुत्र-प्राप्ति के लिए पुत्रेष्टियज्ञ करते हैं तथा ऋष्यश्रञ्ज के द्वारा यज्ञ सम्बन्न होता है और राजा को चार पुत्र उत्पन्न होते हैं। विश्वामित्र अपने यज्ञ की रक्षा के लिए राजा से राम-लक्ष्मण को मांग कर ले जाते हैं, वहां उन्हें बला और अतिवला नामक विद्यायें तथा अनेक अस्त्र प्राप्त होते हैं। राम ताड़का, मारीच एवं सुबाहु का वध कर विष्णु का सिद्धाक्षम देखते हैं।

बालकाण्ड — इस काण्ड में बहुत-सी कथाओं का वर्णन है जिन्हें विश्वामित्र ने राम को मुनाया है। विश्वामित्र के वंश का वर्णन तथा तत्सम्बन्धी कथायें, गंगा एवं पार्वती की उत्पत्ति की कथा, कार्त्तिकेय का जन्म, राजा सगर एवं उनके साठ सहस्र पुत्रों की कथा, भगीरथ की कथा, दिति-अदिति की कथा तथा समुद्र-मंथन का वृत्तान्त, गौतम-अहल्या की कथा, राम के चरणस्पर्श से अहल्या की मुक्ति, विसष्ठ एवं विश्वामित्र का संघर्ष, त्रिशंकु की कथा, राजा अम्बरीय की कथा, विश्वामित्र द्वारा तपस्या करना एवं मेनका का तप-भंग करना, विश्वामित्र द्वारा पुनः तपस्या एवं ब्रह्मिय-पद की प्राप्ति। सीता और अमिला की उत्पत्ति की कथा, राम द्वारा धनुभं क्ल एवं चारों भाडयों का विवाह।

अयोग्याकाण्ड—काव्य की दृष्टि में यह काण्ड अत्यन्त महनीय है। इसमें अधिकांश कथायें मानवीय हैं। राजा दशरथ द्वारा राम-राज्याभिषेक की चर्चा मुनकर कैंकेयी की दासी मंथरा को कैंकेयी का बहझाना, कैंकेयी का राजा से बरदान मांगना जिसके अनुसार राम को चौदह वर्ष का बनवास एवं भरत को राजगद्दी की प्राप्ति। इसके फलस्वरूप राम, सीता और लक्ष्मण का बनगमन एवं दशरथ की मृत्यु। निन्हाल से भरत का अयोध्या आगमन और राम को मनाने के लिए चित्रकूट प्रस्थान। राम-लक्ष्मण का सन्देह और बार्चालाप, भरत और राम का विलाप, जावालि द्वारा राम को नास्तिक-दर्शन का उपदेश तथा राम का उन पर क्रीध करना, पिता के बचन को सत्य करने के लिए राम का भरत को लीट कर राज्य करने का उपदेश, राम की चरणपादुका को लेकर भरत का नन्दिग्राम में वास, राम का दण्डकारण्य में प्रवेश करना।

अरण्यकाण्ड—दण्डकारण्य में ऋषियों द्वारा राम का स्वागत तथा विरोध का सीता को छीनना, विराधवध, पंचवटी में राम का आगमन, जटायु से भेंट, शूर्पणला वृत्तान्त, खर, दूषण एवं त्रिशिरा के साथ राम का युद्ध एवं तीनों की मृत्यु, मारीच के साथ रावण का आगमन तथा मारीच का स्वर्ण मृग बनना, स्वर्णमृग का राम द्वारा वध तथा रावण हारा सीता-हरण।

किष्किन्धाकाण्ड — पम्पा के तीर पर राम-लक्ष्मण का ोकपूर्ण संवाद, पम्पासर का वर्णन, राम तथा सुग्रीव की मैत्री, वाली का वध तथा सीता को खोजने के लिए सुग्रीव का बन्दरों को आदेश देना, बानरों का मायासुर-रक्षित ऋक्षविल में जाना तथा वहां े स्वयंप्रभा तपस्विनी की सहायता से सागर-तट पर पहुँचना, सम्पाती से बानरों की भेंट तथा उसके पंख जलने का कथा, जाम्बान द्वारा हतुमान् की उत्पत्ति कः कथन करना ।

सुन्दरकाण्ड-समुद्र-संतरण करते हुए हनुमान् का अलंकृत वर्णन तथा हनुमान् का लङ्का-दर्शन, लङ्का का भव्य वर्णन, रावण के शयन एवं पानभूमि का वर्णन, अशोक वन मे सीता को देखकर हनुमान् का विपाद करना, लङ्का-दहन तथा वाटिका-विध्वंस कर हनुमान् का जाम्बवान् आदि के पास लीट आना तथा सीता का कुशठ राम-लक्ष्मण को सुनाना।

युद्धकाण्ड—राम का हनुमान् की प्रशंसा, लंका की स्थिति के सम्बन्ध में प्रश्न, रामादि का लका-प्रयाण, विभीषण का राम की शरण में आना और राम की उसके साथ मन्त्रणा । अंगद का दूत बन कर रावण के दरवार में जाना तथा। लौटकर राम के पास आना, लंका पर चढ़ाई, मेघनाद का राम लक्ष्मण को घायल कर पुष्पक विमान से सीता को दिखाना, सुषेण वैद्य एवं गरुड का आगमन एवं राम-लक्ष्मण का स्वस्थ होना, मेघनाथ द्वारा ब्रह्मास्त्र का प्रयोग कर राम लक्ष्मण को मूर्ज्छित करना, हनुमान् का द्रोण पर्वत को लाकर राम-लक्ष्मण एवं बानरसेना को चेतन। प्राप्त कराना, मेघनाद एवं कुम्भकर्णका वध, राम-रावण-युद्ध, रावण की शक्ति मे लक्ष्मणका मूच्छित होना, रावण के सिरों के कटने पर पुनः अन्य सिरों का होना, इन्द्र के सारथी मातिल के परामर्श से ब्रह्मास्त्र से राम द्वारा रावण का वध, राम के सम्मुख सीता का आना तथा राम का सीता को दुवँचन कहना, लक्ष्मणरचित अग्नि में सीता का प्रवेश करना तथा सीता को निर्दोष सिद्ध करते हुए अग्नि का राम को समर्पित करना, दशरथ का विमान द्वारा राम के पास आना तथा कैकेयी एवं भरत पर प्रसन्न होने के लिए प्रार्थना करना, इन्द्र की कृपा से बानरों का जी उठना, वनवास की अवधि की समाप्ति के पश्चात् राम का अयोध्या लौटना तथा अभिषेक, सीता का हनुमान् को हार देना तथा रामराज्य का वर्णन एवं रामायण श्रवण करने का फल।

उत्तरकाण्ड — राम के पास कीशिक, अगस्त्य आदि महिंपियों का आगमन, उनके द्वारा मेधनाद की प्रशंशा सुनने पर राम को उसके सम्बन्ध में जानने की जिज्ञासा प्रकट करना, अगस्त्य मुनि द्वारा रावण के पितामह पुलस्त्य एवं पिता विश्ववा की कथा सुनाना, रावण, कुम्भकण एवं विभीषण की जन्म-कथा तथा रावण की विजयों का विस्तारपूर्वक वर्णन, रावण का वेदवती नामक तपस्विनी को श्रष्ट करना और उसका सीता के रूप में जन्म लेना, हनुमान के जन्म की कथा, जनक, केकय, सुग्रीव, विभीषण आदि का प्रस्थान, सीता-निर्वासन तथा वाल्मीकि के आश्रम पर उनशा निवास, मधु या लवणासुर के वध के लिए शत्रुवन का प्रस्थान तथा वाल्मीकि के आश्रम पर उहरना, लब-कुश की उत्पत्ति, ब्राह्मणपुत्र की मृत्यु एवं शम्बुक नामक श्रूद्र की तपस्या तथा राम द्वारा उसका वध एवं ब्राह्मणपुत्र का जी उठना, राम का राजसूय करने की इच्छा प्रकट करना, वाल्मीकि का यज्ञ में आगमन तथा लव-कुश द्वारा रामायण का गान, राम द्वारा सीता को वपनी शुद्धता सिद्ध करने के लिए शपथ लेने की बात कहना, सीता का

शपथ लेना, भ्तल से सिंहासन का प्रकट होना और सीता का रसातल प्रवेश, तापस-धारी काल का ब्रह्मा का सन्देश लेकर राम के पास आना, दुर्वासा का आगमन एवं लक्ष्मण को शाप देना, लक्ष्मण की मृत्यु तथा सरयू तीर पर पधार कर राम का स्वर्गा-रोहण करता । रामायण के पाठ का फल-कथन ।

'रामायण' के बालकाण्ड एवं उत्तरकाण्ड के सम्बन्ध में विद्वानों का मत है कि ये प्रक्रित अंग हैं। इस सम्बन्ध में यूरोपीय विद्वानों ने ही ऐसे विचार प्रकट किये हैं। उनके अनुसार बालकाण्ड और उत्तरकाण्ड की रचना वास्तविक काव्य के बहुत बाद हुई। मूल यथ्य की शैली एवं वर्णन-पद्धति के आधार पर भी दोनों काण्ड स्वतन्त्र रचना प्रतीत होते हैं।

बालकाण्ड के प्रारम्भ में रामायण की जो विषयसूची दी गयी है उसमें उत्तरकाण्ड का उल्लेख नहीं है। जर्मन विद्वान् याकोबी के अनुसार मूल रामायण में पांच ही काण्ड थे। लंकाकाण्ड के अन्त में ग्रन्थ-समाप्ति के निर्देश प्राप्त हो जाते हैं जिससे जात होता है कि उत्तरकाण्ड आगे चल कर जोड़ा गया। उत्तरकाण्ड में कुछ ऐसे उपाल्यानों का वर्णन है जिनका कोई संकेत पूर्ववर्ती काण्डों में नहीं मिलता। विद्वानों का ऐसा विश्वास है कि 'रामायण' के प्रक्षिप्तांश 'महाभारत' के 'शतसाहस्री' रूप प्राप्त होने के पूर्व रचे जा चुके थे। "केवल पहले और सातवें काण्डों में ही राम को देवता, विष्णु का अवतार माना गया है। कुछ ऐमे प्रकरणों के अलावा जो निस्सन्देह प्रजिप्त हैं, दूसरे काण्ड से छठे काण्ड तक राम सर्वदा मनुष्य के रूप में आते हैं। महाकाव्य के सारे निविवाद रूप से असली भागों में राम के विष्णु अवतार होने का कोई भी संकेत नहीं मिलता। असली भागों में, जहां पुराण-कल्पना का सहारा लिया गया है, विष्णु को ही नहीं बल्क वेदों की तरह इन्द्र को सबसे बड़ा देवता माना गया है।" विन्टरनित्स—प्राचीन भारतीय साहित्य, भाग १, खण्ड २, १० १६७-१६८ (हिन्दी अनुवाद)।

'रामायण' का रचनाकाल बतलाने के लिए अभी तक कोई सर्वसम्मत प्रमाण उपस्थित नहीं हो सका है। प्रथम एवं सातर्वे काण्ड को आधार बनाते हुए मैक्डोनल ने अपनी सम्मति दी है कि यह एक व्यक्ति की रचना नहीं है। उन्होंने 'रामायण' का अन्त्येष्टिकाल ५०० ई० पू० तथा उसमें किये गए प्रक्षेत्रों का समय २०० ई० पू० स्वीकार किया है। 'रामायण' के सामाजिक-चित्रण के आधार पर भारतीय विद्वान् इसका समय ५०० ई० पू० मानते हैं। ए० क्लेगल के अनुसार रामायण की रचना १९०० ई० पू० हुई थी। जी० गोरेसियो के अनुसार १२०० ई० पू० तथा ह्वालर एवं वेबर के अनुसार इस पर वौद्धमत का प्रभाव होने के कारण इसकी रचना और भी पीछे हुई है। याकोवी इसकी रचना ५०० ई० पू० से ५०० ई० पू० के बीच मानते हैं। पर, भारतीय परम्परा के अनुसार रामायण की रचना लाखों वर्ष पूर्व तेतायुग के प्रारम्भ में हुई थी, किन्तु इस सम्बन्ध में अभी पूर्ण अनुसन्धान की आवश्यकता है कि त्रेतायुग की काल-सीमा क्या हो? 'महाभारत' में 'रामायण' की कथा की चर्च है। अतः इसकी रचना 'महाभारत' के पूर्व हुई थी। इसमें बीद्धधर्म

या बुद्ध का नाम भी नहीं है, अतः इसका वर्तमान रूप बौद्धधमं के जन्म के पूर्व प्रचलित हो चुका होगा।

वर्त्तमान समय में 'रामायण' के तीन संस्करण प्राप्त होते हैं और तीनों में पाठ-भेद भी दिखाई पड़ता है। उत्तरी भारत, बंगाल एवं काश्मीर से 'रामायण' के तीन संस्करण उपलब्ध हैं जिनमें परस्पर क्लोकों का ही अन्तर नहीं है अपितु कहीं-कहीं तो इनके मर्ग के सर्ग मिन्न हैं। 'वाल्मीकि रामायण' की टीकाओं की संख्या डॉ॰ औफ क्ट के अनुसार ३० है।

१—रामानुज की 'रामानुजीयम्' व्याख्या का समय १८०० ई० के आसपास है। वे वाधूलगोत्रीय वरदाचार्य के पुत्र थे। इस टीका का उल्लेख वैद्यनाथ दीक्षित तथा गोविन्दराज ने किया है। २ — वेंकटकृष्णाध्वरी या वेंकटेश यज्वा लिखित 'सर्वार्थसार' नामक टीका का समय १४७५ ई० के लगभग 💈। ३ — वैद्यनाथ दीक्षित — इनकी टीका का नाम 'रामायणदीपिका' है और समय १५०० ई० के आसपास है। ४—ईश्वर दीक्षित ने दो टीकाएँ लिखी है जिन्हें 'बृहद्विवरण' एवं 'लघुविवरण' कहा जाता है। प्रथम का रचनाकाल १५१८ ई० एवं द्विताय का १५२५ ई० के आसपास है। ५- तीर्थीय-इनका नाम महेश्वर तीर्थ तथा टीका का नाम 'रामायणतत्त्व-दीपिका' है। ६—रामायणभूषण—इस टीका के रचियता गोविन्दराज थे। ७— अहोबिल आग्रेय--इनकी टीका का नाम 'वाल्मीकिहदय' है। इनका समय १६ ४ ई० के लगभग है। --- कतकयोगिन्द्र--- इन्होंने 'अमृतकतक' नामक टीका लिखी है। समय १६४० ई० के निकट । ९ —रामायणतिलक — यह 'रामायण' की सर्वाधिक लोक-प्रिय टीका है। इसके रचयिना प्रसिद्ध वैयाकरण नागेश थे। निर्णयसागर प्रेस से प्रकाशित । १० -- रामायण शिरोमणि -- इसके रचियता वंशीधर तथा शिवसहाय हैं। रचनाकाल १८५३ ई० । ११—मनोहरा—इसके रचयिता बंगदेशीय श्री लोकनाय चक्रवर्ती हैं। १२ - धमीकृतम-यह रामायण की आलोचनात्मक व्याख्या है। इसके रचियता का नाम त्र्यम्बकमखी तथा रचनाकाल १७ वी शताब्दी का उत्तराधं है।

'वाल्मीकि रामायण' काव्यमात्र न होकर दो भिन्न संस्कृतियों एवं सभ्यताओं के संघर्ष की कहानी है। आदि किव की सीन्दर्य-चेतना किवत्वमयी है। रामायण के प्रकृति-चित्रण में किब की सीन्दर्य-संवेदना का प्रौढ़ रूप मिलता है। यदि इसमें प्रकृति के अधिकांश चित्र विवरणात्मक है तथापि उसमें किव की चित्रणकला का अपूर्व कौशल दिखाई पड़ता है। विवरणात्मक स्थलों में ही किव ने अधिक चित्र-विधान किये है। रामायल में प्रकृति-चित्रण प्रचुर मात्रा में है जिसमें निहित किव की दृष्टि प्रकृति किव का रूप प्रस्तुत करती है। उदाहरण के लिए गङ्गा का वर्णन लिया जा सकता है—जलाघातादृहासोग्रां फेनिनमंलहासिनीम्। क्वचिद् वेणीकृतजलां क्वचिदावतंशोभिताम्॥ क्वचित्स्तिमतगम्भीरां क्वचिद् वेगममाकुक्वचिद्गम्भीरनिर्घाषां कविद् भैरविनःस्वनाम्॥ अयोध्याकाण्ड ५०।१६।१७। "जल के आघात से गंगाजी उग्र अट्टहास-सा करती हैं, निमंल फेनों में

वे हैंसती हैं। कहीं उनका जल वेणी के आकार का लगता है, कहीं भैंवर उनकी शोभा बढ़ाते हैं। गंगा का प्रवाह कहीं स्थिर और गम्भीर है, कहीं वेगवान् और चंचल।''

रामायण का कवि उपमा, उत्प्रेक्षा प्रभृति शाहश्यमुलक अलंकारों के अतिरिक्त शब्दालंकारों का प्रयोग कर अपनी शैली को अलंकृत करता है। वाल्मीकि संस्कृत काव्य के इतिहास में 'स्वाभाविक शैली' के प्रवर्त्तक माने जाते हैं, जिसका अनुगमन अश्वघोष तथा कालिदास प्रभृति कवियों ने पूरी सफलता एवं मनोयोग के साथ किया है। 'रामायण' में सहज और अकृत्रिम शैली के अतिरिक्त कहीं-कही अलंकृत शैली का भी प्रयोग है। सुन्दरकाण्ड का 'चन्द्रोदय वर्णन' में अन्त्यानुपास की मनोरम छटा प्रदर्शित की गयी है, किन्तू वहाँ पद्य अलंकार के दृष्प्रयोग के कारण बोझिल नहीं हो सका है और न शैली की कृत्रिमता से यानसिक तनाव उत्पन्न करता है। वाल्मीकि की सर्वाधिक विशेषता है उनका प्रकृत प्रेम। प्रकृति के कोमल भयंकर या अलंकृत रूपों का सूक्ष्म पर्यवेक्षण करते हुए उन्होंने अपनी अपूर्व निरीक्षणशक्ति का परिचय दिया है। प्रकृति-चित्रण में कवि ने कहीं बिम्बग्रहणवाली अनाबिल अलंकृत शैली के द्वारा प्रकृति का यथावत् चित्र उपस्थित किया है तो कहीं मानवीय भावनाओं की तुलना प्रकृति के किया-कलाप से करते हुए अलकृत शैली का निबन्धन कर स्वन:संभवी उ अप्रस्तृतः विधान का नियोजन किया है, किन्तु वह वैचित्र्यमूलक अकृत्रिम चित्र की ओर ध्यान नहीं देता। किव वक्ता या पात्र की मनोवैज्ञानिक प्रक्रिया की झलक बाह्य प्रकृति में दिखाते हुए दोनों के बीच समन्वय स्थापित करता है। इस प्रकार कहा जा सकता है कि वाल्मीकि प्रकृति का सच्चा चितरा है जो बहुविध रंगों के द्वारा भावों के आधारपलक पर उसका चित्र उरेहने में पूर्णतः सफल हुआ है जिसकी रेखाएँ अत्यन्त सक्ष्म एवं सहज हैं।

प्रकृति-चित्रण की भांति नारी के रूप-चित्रण में या किसी विषय के वर्णन में किव की लेखनी भावों की नवीन उद्भावना करती हुई मनोरम चित्र उपस्थित करने में पूर्ण समर्थ है। रावण के अन्तः पुर में शयनागार में अस्तव्यस्त पड़ी हुई रितश्रम से खिन्न नारियों का अनाविल चित्र अत्यन्त हृदयग्राही एवं स्वाभाविक है। इसी प्रकार मदिव्यला तारा के मादक रूप और यौवन का चित्रण करने में किव की लेखनी यकना महीं जानती। नितम्बों तक प्रलम्बमान कांची के लोल नृत्य के वर्णन में कविप्रतिभा का सुन्दर रूप प्रदिश्ति होता है। मानव प्रकृति के चित्रण में भी वाहमी कि ने सूक्ष्म पर्यवेवक्षणशक्ति का परिचय दिया है। राम, सीता, भरत, हनुमान, विभीषण, रावण आदि के चरित्रांकन में चरित्र-चित्रण का वैविष्य दिखाई पड़ता है। इनके राम मानवमुलभ गुणों से युक्त हैं, किन्तु उनमें गुणों के अतिरिक्त मानवीय दुर्यलताएं भी हैं, जिससे वे अतिमानव नहीं बन पाते और पूरे मानव के रूप में उपस्थित होते हैं। कथानक के संयोजन में किव की उत्कृष्ट वर्णनात्मक शक्ति प्रकट होती है। वर्णनात्मक धारा की पूर्ण कल्पना तथा घटना सम्बन्धी सजीवता के लिए किन ने अनेक विवरणों का प्रयोग किया है। कितपय पात्रों के द्वारा देखे गए दुःस्वप्नों के द्वारा कथानक में तीव्रता एवं मामिकता आ गयी है। भरत एवं त्रिजटा के दुःस्वप्न ऐसे ही हैं। भारतीय जीवन की

उदात्तता, सीन्दर्य, नीति-विभान, राजधर्म, सामाजिक आदशें आदि की सुखकर अभिव्यक्ति रामायण में है जिसमे इसकी महाकाव्यात्मक गरिमा में दृद्धि हुई है। वस्तु-व्यंजना, भावव्यंजना एवं यैठी का सहज तथा अलंकृत रूप इसे महाकाव्य की उदात्त श्रेणी पर पहुँचाये बिना नहीं रहना। वाल्मीकि महाकाव्यात्मक कथानक के विस्तृत क्षेत्र के पूर्ण गीतात्मक और कवित्वसय रूप का वर्णन करने वाले प्रकृत किव हैं।

आधारग्रन्थ—१—प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १, खण्ड २<del>—विन्टरनित्स</del> (हिन्दी अनुवाद), । २ -- संस्कृत साहित्य का इतिहास--पं० बलदेव उपाध्याय । ३---. संस्कृत साहित्य का नवीन इ!तहास-अो कृष्ण चैतन्य (हिन्दी अनुवाद) । ४ - संस्कृत साहित्य का इतिहास-श्री वाचस्पित शास्त्री गैरोला। ५-भारतीय संस्कृति-डॉ॰ देवराज । ६—रामायण कोप--श्री रामकुमार राय । ७—रामक<mark>था---</mark>फादर कामिल बुल्के । ८ — रामायणकालीन मंस्कृति — डॉ० नानूराम व्यास । ९ — रामायणकालीन समाज डाँ० नानूराम व्यास । १०-प्राचीन संस्कृत साहित्य की सांस्कृतिक भूमिका-डाँ० रामजी उपाध्याय । ११--व्यास एण्ड वाल्मीकि-महर्षि अरविन्द ( अँगरेजी ) । १२--रामायण (हिन्दी अनुवाद सहित )--गीता प्रेम, गोरखपूर । रामायण के कुछ प्रसिद्ध अनुवाद एवं अन्य ग्रन्थ १--दस रामायण ( जर्मन )--याकोबी, बोन १८९३ ई०। २—उबेर दस रामायण ( जर्मन )—ए. ए. वेबर, १८७० ई०। ३—दि रिडड्ल औंफ रामायण-सी. बी. वैद्य, बम्बई १९०६ ई०। ४--लैटिन भाषा में अनुवाद—स्लेगल (१८२९--३८ ई०) (दो भागों में )। ५—औंगरेजी पद्यानुवाद आर. टी. एच. ग्रीफिथ ५ भागों में। ६—मन्मथनाथ द्वारा अँग्रेजी गद्यानुवाद— कलकत्ता १८९२-९४ई०।७--संक्षिप्त पद्यानुवाद--रमेशचन्द्र दत्त, लंडन १९००ई०। द─इतालवी अनुवाद─जी० गोरेसियो (१८४७ ४८ )। ९—फेंच अनुवाद─ए० रोमेल (१९०३-११०९, पेरिस)। १०-प्रथम काण्ड का जर्मन अनुवाद-जे मनराड (१८९७) । ११-- कुछ अंशों का जमन अनुवाद-- फे० रूकटें।

रामायणचम्पू — इसके रचिता धाराधिप परमारवंशी राजा भोज हैं (दे॰ भोज )। इसकी रचना वाल्मीकि रामायण के आधार पर हुई है। इसमें वालकाण्ड से सुन्दरकाण्ड तक की रचना भोज ने की है तथा अन्तिम युद्धकाण्ड लक्ष्मणसूरि द्वारा रचा गया है। इसमे वाल्मीकि रामायण का भावापहरण प्रचुर मात्रा में है तथा बालकाण्ड के अतिरिक्त गेप काण्डों का प्रारम्भ रामायण के ही इलोकों से किया गया है। इसमें गद्यभाग संक्षिप्त एवं पद्य का बाहुल्य है। किव ने स्वयं वाल्मीकि का आधार स्वीकार किया है — वाल्मीकिगीनिरघुण्यं वर्णनं विद्याति नरः पितृनाम्। १।४

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

रामावतार दार्मा ( महामहोपाध्याय )—बीसवीं शनाब्दी के असाधारण विद्वान् । इनका जन्म ६ मार्च १८७७ ई० में विहार के छपरा जिले में हुआ था । इन्होंने प्रथम श्रेणी में साहित्याचार्य एवं एम० ए० ( संस्कृत ) की परीक्षाएँ उत्तीण की थीं तथा पटना कालिज के रंस्कृत विभागाध्यक्ष एवं हिन्दू विश्वविद्यालय में प्राच्य-विभाग के प्राचार्य पद पर नियुक्त हुए थे। इन्होंने वैज्ञानिक विधि से सभी शास्त्रों का अध्ययन किया था। इनका देहान्त १९२९ ई० में हुआ। इन्होंने नाटक, गीत, काव्य, निबन्ध आदि के साथ-ही-साथ दर्शन (परमार्थ) तथा संस्कृत विश्वकोश का भी प्रणयन किया है। इनके 'परमार्थ-दर्शन' की ख्याति सप्तम दर्शन के रूप में हुई है। १५ वर्ष की अवस्था में शर्मा जी ने 'धीरनैपध' नामक नाटक की रचना की थी जिसमें पद्य का बाहुल्य है। 'भारतगीतिका' (१९०४) तथा 'मुद्गरदूत' (१९१४) इनके काव्य ग्रन्थ हैं। 'मुद्गरदूत' (१४६२ इलोक) में 'मेघदून' के आधार पर किसी व्यभिचारी मूर्खंदेव का जीवन चित्रित किया गया है। इनका प्रसिद्ध पद्यबद्ध कोश 'वाङ्मयार्णव' के नाम से जानमण्डल, वाराणसी से (१९६७ ई०) प्रकाशित हुआ है। 'मुद्गरदूत' का प्रारम्भिक इलोक—कि मे पुत्रैगुंणनिधिरयं तात एवेष पुत्रः शून्यध्यान्नैस्तदहमधुना वत्त्ये ब्रह्मचर्यम्। किश्वन्यमूर्खंदचपलविधवा स्नानपूतोदकेषु स्वान्ते कुर्वन्निति समवसत्कामगिर्याश्रमेपु॥

रावणार्जुनीयमहाकात्य — इसके रचियता भट्टभीम या भीमक है। यह संस्कृत के ऐसे महाकाव्यों में है जिनकी रचना व्याकरणिक प्रयोगों के आधार पर हुई है। इसकी रचना भट्टिकाव्य के अनुकरण पर हुई है [ दे० भट्टिकाव्य ]। इसमें रावण एवं कार्तवीय अर्जुन के युद्ध का वर्णन है। किव ने २७ सर्गों में 'अष्टाध्यायी' के क्रम मे परों का निदर्शन किया है। ज्ञेमेन्द्र के 'सुवृत्तान्तिक में (३।४) इसका उल्लेख है, अतः भट्टभीम का समय ग्यारहवीं शताब्दी से पूर्व सिद्ध होता है। भट्टभीम काश्मीरक किव थे।

र्ह् समणीपरिणय चम्पू — इस चम्पूकाव्य के रचियता अम्मल या अमलानन्द हैं। इनका समय चौदहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनके निवासस्थान आदि के सम्बन्ध में कोई निरचत प्रमाण प्राप्त नहीं होता। अम्मल को अमलानन्द से अभिन्न माना गया है जो प्रसिद्ध वैष्णव आचार्य थे। इन्होंने 'वेदान्तकल्पतरु' (भामती टीका की व्याख्या) शास्त्रदर्णण तथा पंचपादिका की व्याख्या नामक पुस्तकों का प्रणयन किया है। इस चम्पूकाव्य में रुविमणी के विवाह की कथा अत्यन्त प्रांजल भाषा में वर्णित है जिसका आधार 'हरियंशपुराण' एवं श्रीमद्भागवत की तत्सम्बन्धी कथा है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण मैसूर बैटलग संख्या २७० में है।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी।

र्स्विमणीहरणम् महाकाव्य — यह बीसवीं शताब्दी के प्रसिद्ध महाकाव्यों में है। इसके रचियता पं० काशीनाथ शर्मा द्विवेदी 'सुधीसुधानिधि' हैं। इतका निवासस्थान अस्सी (वाराणसी) १,२२ है। इस महाकाव्य का प्रकाशन १९६६ ई० में हुआ है। इसमें 'श्रीमद्भागवत' की प्रसिद्ध कथा 'रुविमणीहरण' के आधार पर श्रीहष्ण एवं रुविमणी के परिणय का वर्णन किया गया है। प्राचीन शास्त्रीय परिपाटी के अनुसार

किव ने महाकाव्य की रचना की है तथा विविध छन्दों का प्रयोग किया है। इसमें कुण्डिनपुर नरेश राजा भीष्मक का वर्णन, रुक्मिणी जन्म, नारद जी का कुण्डिनपुर में जाना, रुक्मिणी के पूर्वराग का वर्णन. कुण्डिनपुर में शिशुपाल का जाना, रुक्मिणी का कृष्ण के पास दूतसम्प्रेषण, श्रीकृष्ण की कृष्डिनपुर यात्रा एवं रुक्मिणी का हरण करना आदि घटनाओं का वर्णन है। इस महाकाव्य में कुल २१ सगे हैं तथा वस्तुव्यजना के अन्तर्गत समुद्र, प्रभात एवं षड्ऋनूओं का मनोरम वर्णन किया गया है। प्रभात वर्णन का एक चित्र देखें—यामेष्वथ त्रिषु गतेषु निशीथनी सा, निष्णव्दनीर-वतराध्वनिताक्रमेण। निद्राऽन्यसेव रमणी रमणायवाचां, वाचां भरेण रिणनाऽनरणा वभूव।। १३।१।

रुट्ट - काव्यशास्त्र के आचार्य। इनका समय नवम शताब्दी का आरम्भिक काल है। इन्होंने 'काव्यालंकार' नःमक महत्त्वपूर्ण ग्रंथ की रचना की है (दे० काव्यालंकार )। इनके जीवन के सम्बन्ध में अधिक सामग्री प्राप्त नहीं होती। नाम के आधार पर डनका काश्मीरी होना निश्चित होता है। 'काव्यलंकार' के प्रारम्भ एवं अन्त में गणेश-गौरी तथा भवानी, मुरारि एवं गजानन की वन्दना करने के कारण ये शैव माने गए हैं। टीकाकार निमसामु के अनुसार इनका अन्य नाम शतानन्द था और ये वामुकाट्ट के पुत्र थे । शतानन्द पराख्येन भट्टवामुक्तसूनुना । साधितं रुद्रटेनेदं सामाजा-धीमता हितम् ॥ काव्यालंकार ४।१२-१४ की टीका । इनके पिता सामत्रेदी थ । रुद्रट ने भामह, दण्डी, उद्भट की अपेक्षा अलंकारों का अधिक व्यवस्थित विवेचन किया है और कितपय नवीन अलंकारों का भी निरूपण किया है। अत: ये उपर्युक्त आचार्यों से परवर्त्ती थे। इनके मत को दशमी शताब्दो के आचार्या---राजशेखर, प्रतिहारेन्दुराज, धनिक एवं अभिनवगुप्त प्रभृति-ने उद्भृत किया है, अत: ये उनके पूर्ववर्त्ती सिद्ध होते हैं। इस प्रकार इनका समय नवम शतक का पूर्वाई उपयुक्त जान पड़ता है। रुद्रट ने काव्यलक्षण, भेद, शब्दशक्ति, वृति, दोष, अलंकार, रस, नायक-नायिका-भेद का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है और अनेक नवीन तथ्य प्रकट किये हैं। इन्होंने 'प्रेयान्' नामक दशम रस की उद्भावन की है और रस के बिना काव्य को निष्प्राण एवं रम्यताविहीन मान कर काव्य में उसका (रस का) महत्त्व स्थापित किया है। भरत के बाद रुद्रट रसिद्धान्त के प्रवल समर्थक सिद्ध होते हैं। काव्या-लंकार १६ अध्यायों का बृहत् काव्यशास्त्राय ग्रंथ है जिसमें सभी प्रमुख विषयों का निरूपण है। इसमें अलंकारों के चार वैज्ञानिक वर्ग बनाये गए हैं और वास्तव, औपम्य, अतिशय तथा श्लेष के रूप में उनका विभाजन किया है।

आधारग्रन्थ—१. भारतीय काव्यकास्त्र भाग १—आ० बलदेव उपाध्याय। २. काव्यालंकार की भूमिका (हिन्दी भाष्य) डॉ० सत्यदेव चौधरी।

रुद्ध न्यायपञ्चानन ये नवद्वीपनिवासी काशीनाथ विद्यानिवास के पुत्र थे। इनके पितामह का नाम रत्नाकर विद्यावाचस्पति था। ये सुप्रसिद्ध नेयायिक एवं बहुप्रतिभासम्पन्न व्यक्ति थे। इनका समय १७ वीं शताब्दी का उत्तराधं माना जाता है। श्रीपञ्चानन द्वारा रचित ग्रन्थों की संख्या ३९ है। अधिकरणचन्द्रिका, कारक- परिच्छेद, कारकचक्र, विधिरूपिन रूपण, उदाहरणलक्षण टीका, उपाधिपूर्वपक्षग्रन्थ टीका, केवलान्विय-टीका, पक्षतापूर्वप्रन्थ टीका, न्यायसिद्धान्तमुक्तावली टीका, व्याध्यनुगम टीका, कारकाद्यर्थनिर्णय टीका, सव्यभिचार सिद्धान्त टीका, भावप्रकाशिका, अनुमित-टीका, कारकाद्यर्थनिर्णय टीका, कारकवाद, तत्त्वचिन्तामणिदीधिति टीका आदि । इनके द्वारा रचित तीन काव्य ग्रन्थ भी हैं—भावविलासकाव्य, भ्रमरदूत एवं पिकदूत । भ्रमरदूत में राम द्वारा किसी भ्रमर से सीता के पास सन्देश भेजने का वर्णन है। इसमें २३२ व्लोक है और समग्र ग्रन्थ मन्दाकान्ता वृत्त में ही लिखा गया है। 'पिकदूत' नामक सन्देशकाव्य में राधा ने पिक के द्वारा श्रीकृष्ण के पास सन्देश भेजा है। यह काव्य अत्यन्त छोटा है और इसमें कुछ ३१ ब्लोक हैं। कोकिल को दूत बनाने के कारण पर राधा के मुख से वर्णन सुनिये—सर्वास्वेव सभामु कांकिल भगवान् वक्ता यतस्त्वद्वचः। श्रुत्वा सर्वनृणां मनोऽपि रमते त्वं चापि लोकप्रियः।। ४। इसमें राधा एवं श्रीकृष्ण के अनन्य प्रेम का अत्यन्त सुन्दर रूप प्रदर्शित किया गया है।

आधारग्रन्थ--संस्कृत के सन्देश-कात्य--डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

रूद्रभट्ट--काव्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'शृङ्गारतिलक' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया है जिसमे रस एवं नायक-नायिका-भेद का विवेचन है। इनका सनय डॉ॰ एस के. हे. के अनुसार दसवीं शताब्दी है। 'शुङ्गार तिलक' का सर्वप्रथम उद्धरण हेम-चन्द्रकृत काव्यानुशासन' में प्राप्त होता है। हेमचन्द्र का समय १०८८-११७२ ई० माना जाता है, अतः रुद्धट का समय दसवीं शताब्दी के आसपास ही है। बहुत दिनों तक रुद्रट एवं रुद्रभट्ट को एक ही व्यक्ति माना जाता रहा है किन्तू अब निविचत हो गया है कि दोनों भिन्न-भिन्न व्यक्ति थे। वेबर, बहुलर, औफ्रोट एवं पिशल ने दोनों को अभिन्न माना है। पर रुद्रटकृत 'काव्यालंकार' एवं 'श्वंगारतिलक' के अध्ययन के उपरान्त दोनों का पार्थक्य स्पष्ट हो चुका है। 'श्रृङ्गारतिलक' की अनेक हस्तलिखित प्रतियों में इसका लेखक रुद्र या रुद्रट कहा गया है और कहीं-कहीं ग्रन्थ का नाम 'श्रृंगारतिलकास्य-काव्यालंकार' भी प्राप्त होता है। 'भ।वप्रकाशन' एवं 'रसाणंवसूधाकर' नामक ग्रन्थों में रुद्रट के नाम से ही 'श्रुंगारितलक' के मत उद्धृत हैं और अनेक सुभाषित ग्रन्थों में भी दोनों लेखकों के सम्बन्ध में भ्रान्तियाँ फैली हुई हैं। शृङ्गारतिलक में तीन परिच्छेद हैं और मृख्यतः इसमें शृङ्गार रस का विस्तृत विवेचन है। प्रथम परिच्छेद में नी रस, भाव एवं नायिका-भेद का वर्णन है। द्वितीय पारच्छेद में विप्रलम्भ शृंगार एवं वृतीय में शृङ्गारेतर आठ रस तथा वृत्तियों का निरूपण है। 'शृङ्गारितलक' में सर्वेप्रथम काव्य की दृष्टि से रस को निरूपण किया गया है और चन्द्रमा के बिना रात्रि, पति के बिना नारी एवं दान के बिना लक्ष्मी की भौति रस के बिना वाणी को अशासन माना गया है-प्रायो नाट्यं प्रतिप्रोक्ता भरताद्यै रसिस्थितिः । यथामित मयाप्येषा काव्यंप्रति निगद्यते ॥ १।४ यामिनीवेन्द्रना मुक्ता नारीव रमणं विना । लक्ष्मीरिव ऋते त्यागान्नो वाणी भाति नीरसा ॥ १।६। 'शृङ्गारतिलक' एवं रुद्रटकृत 'काव्यालंकार' के अध्ययन के उपरान्त विद्वानों ने निम्नांकित अन्तर प्रस्तुत किये हैं-

क—रुद्रट के 'काव्यालंकार' के चार अध्यायों के वर्णित विषय 'श्रुङ्कारतिलक' से

पूर्ण साम्य रखते हैं अतः एक ही रचियता के लिए एक ही विषय का दो बार लिखना युनि संगत नहीं हैं। ख— 'श्रुङ्गारतिलक' में नी रसों का वर्णन है जब कि रुद्रट ने प्रेयान् नामक नवीन रस का निष्पण कर दश रसों का विवेचन किया है। ग—रुद्रट ने उद्घट के अनुकरण पर पांच वृत्तियों का निष्पण किया है— मधुरा, प्रौढ़ा, परुषा, लिलता एवं भद्रा। जब कि रुद्रभट्ट कैश्विकी आदि चार वृत्तियों का ही वर्णन करते हैं। घ— नायक-नायिका-भेद के निष्पण में भी दोनों में पर्याप्त भेद है। रुद्रभट ने नायिका के तृतीय प्रकार वेश्या का बड़े मनोयोग के साथ विस्तृः वर्णन किया है किन्तु रुद्रट ने वेबल दो ही श्लोक में इसका चलता हुआ वर्णन कर इसके प्रति तिरस्कार का भाव व्यक्त किया है। इ—रुद्रट एक महनीय आचार्य के रूप में आते हैं। जिन्होंने 'काव्या-लंकार' में काव्य के सभी अंगों का विस्तृत विवेचन किया है, पर रुद्रभट्ट की दृष्टि परिमित है और वे काव्य के एक ही अंग रस का वर्णन करते हैं। इनका क्षेत्र संकुचित है और वे मुख्यतः किव के रूप में दिखाई पड़ते हैं।

आधारग्रन्थ—१. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १—आ० बलदेव उपाध्याय । २. श्रृङ्कारतिलक—हिन्दी अनुवाद—पं०कपिलदेव पाण्डेय प्राच्य प्रकाशन, वाराणसी १९६८ । ३ संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ० पा० वा० काणे ।

रूपगोस्यार्मः-अक्ति एवं रसशास्त्र के आचार्य। ये प्रसिद्ध वैष्णव एवं चैतन्य महाप्रभू के शिष्य हैं। इन्होंने वैष्णव दृष्टि से ही अनेक ग्रन्थों का प्रणयन किया है। इनके मुलबंशज कर्नाटक ब्राह्मण थे और चौदहवीं शती के अन्तिम या पन्द्रहवीं शताब्दी के आदि चरण में बंगाल में आकर रह रहेथा ये भारद्वाजगोत्रीय ब्राह्मण थे। इनके पिताका नाम श्रीमार और पितामह का नाम श्री मुकुन्द था। रूपगोस्वामी के अन्य दो भाई भी थे जिनका नाम सनातन एवं अनुषम था। सनातन गोस्वामी तथा रूप-गोस्वामी दोनों ही प्रसिद्ध वै णव आचार्य है। बंगाल में इनकी जन्मभूमि का नाम वफल था। वहाँ से ये महाप्रभु चैतन्य की प्रेरणा से वृन्दावन में जाकर बस गए। रूपगोस्वामी ने १७ ग्रन्थों की रचना की है जिनमें द ग्रन्थ अत्यन्त महत्त्वपुण है--हंसदूत (काव्य ), उद्भव-सन्देश (काव्य ), विदम्धमाधव (नाटक ), ललितमाधव ( नाटक ), दानकेलिकोमुदी, भक्तिरसामृतसिन्धु, उज्ज्वलनीलमणि एवं नाटकचन्द्रिका । इनमें मे अन्तिम तीन ग्रन्थ काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ हैं । इन्होंने 'विदग्धमाधव' का रचनाकाल १५३३ ई० दिया है। इनका समय १४९० से लेकर १५५३ ई० तक माना जाता है। चैतन्य महाप्रभु का समय १५ वीं शताब्दी का अन्तिम शतक है। अत: रूप-गोस्वामी का उपयुक्त समय ही उपयुक्त ज्ञात होता है। इनके द्वारा रचित अन्य ग्रन्थों की सूची इस प्रकार है---लघुनाक्वतामृत, पद्यावली, स्तवमाला, उत्कलिकामञ्जरी. अनन्दमहोद्धि, मथुरामहिमा, गोविन्दविरुदावली, मुकुन्दमुक्तावली तथा अष्टादशस्टन्द । रूपगोस्वामी की महत्ता तीन काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों के ही कारण अधिक है।

१. भक्तिरसामृतिसन्धु—यह ग्रंथ 'भिक्तिरस' का अनुपम ग्रन्थ है। इसका विभाजन चार विभागों में हुआ है और प्रत्येक विभाग अनेक लहरियों में विभक्त है। पूर्वविभाग में भक्ति का सामान्य स्वरूप एवं लक्षण प्रस्तुत किये गए हैं तथा दक्षिण विभाग में भक्ति रस के विभाव, अनुभाव, स्थायी, सात्त्विक एवं संचारी भावों का वर्णन है । पश्चिम विभाग में भ'क्तरस का विवेचन किया गया है तथा उसके शान्तभक्तिरस, प्रीति, प्रेम, वात्सल्य एवं मधूरभक्तिरस नामक भेद विये गए हैं। उत्तर विभाग में हास्य, अद्भृत, वीर, करुण, रोद्र, बीभत्स एवं भयानक रसों का वर्णन है। इसका रचनाकाल १४४१ ई० है। २. उउउवलनीलमणि—इसमे मधुरशृङ्गार' का निरूपण है और नायक-नायिका-भेद का विरत्त विवेचन विया गया है। इसमें शृङ्गार का स्थायीभाव प्रेमारित को माना गया है और उसके छह विभाग किये गए है—स्नेह, मान, ध्रणय, राग, अनुराग एवं भाव । आचार्य ने 'उज्जवलनीलमणि' मे नायक के चार प्रकारों के दो विभाग किये हैं—पित तथा उपपित एटंइनके भी दक्षिण, धृष्ट, अनुकूल एवंशाठके नाम से ९६ प्रकारों का वर्णन किया है। इसी प्रकार नायिका के दो विभाग किये गए हैं— स्वकीया एवं परकीया और पून: उनके अनेक प्रकारों का उल्लेख किया गया है। ३. नाटकचिन्द्रका-यह नाट्यशास्त्र का ग्रन्थ है जिसमे भरत मृनि के आधार पर नाटक के तत्त्वो का संक्षिप्त वर्णन है। रूपगोस्वामी के भतीजे जीवगोस्वामी ने 'भक्तिरसामृत-सिन्धु' एवं 'उज्ज्वलनीलमणि' पर क्रमशः 'दुर्गमसङ्गमिनी' तथा 'लोचनरोचनी' नामक टीकाओं की रचना की है। इनके उपयंक्त तीनो ही ग्रन्थों के हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हो चुके है।

आधारग्रन्थ—१. भक्तिरसामृतसिःधु—(१) हिन्दी व्याख्या—आ० विश्वेश्वर । (२) डॉ० रूपनारायण पाण्डेय । २. उउउवलनीलर्माण—हिन्दी टीका—डॉ० रूपनारायण पाण्डेय । ३. नाटकचिन्द्रका—हिन्दी टीका—पं० बाबूलाल शुक्ल (चीखम्बा प्रकाशन)।

रंगनाथ—ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। ये काशीनिवासी थे। इनका जन्म १५७५ ई० मे हुआ था। रंगनाथ के माता-पिता का नाम मोजि एवं वक्काल था। 'सूर्यसिद्धान्त' के ऊपर 'गूढ़ार्यंप्रकाशिका' नामक इनकी टीका प्रसिद्ध है।

आधारग्रन्थ-भारतीय ज्योतिष-डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

लक्ष्मीधर भट्ट— राजधमं के निबन्धकार । ये कान्यकुक्षे क्वर जयचन्द्र के पितामह गोविन्दचन्द्र के महासन्धिविग्रहिक (विदेश मन्त्री) थे। इनका समय बारहवीं शताब्दी का प्रारम्भ है। इनका ग्रन्थ 'कृत्यकल्पतक' अपने विषय का अत्यन्त प्रामाणिक एवं विशालकाय निबन्ध ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ चीदह काण्डों में विभाजित है, किन्तु अबतक सभी काण्ड प्रकाशित नहीं हो सके हैं। इसका 'राजधमं' काण्ड प्रकाशित हो चुका है जिसमे राज्यशास्त्रविषयक तथ्य प्रस्तुत किये गए हैं। 'राजधमं काण्ड' इक्कीस अध्यायों में विभक्त है। प्रारम्भिक बारह अध्यायों में सप्तांग राज्य के सात अंग विणत हैं। तेरहवें तथा चौदहवें अध्यायों में पाड्गुण्यनीति तथा शेष सात अध्यायों में राज्य के कत्याण के लिए किये गए उत्सवों, पूजा-कृत्यों तथा विविध पद्धतियों का वर्णन है। इसके इक्कीस अध्यायों के विषय इस प्रकार हैं—राजप्रशंसा, अभिषेक, राजगुण, अमात्य, दुगं, वास्तुक मंविध, संग्रहण, कोश, दण्ड, मित्र, राजपुत्ररक्षा, मन्त्र, षाड्गुण्यमन्त्र, यात्रा,

अभिषिक्तस्यकृत्यानि, देवयात्राविधि, कौमुदीमहोत्सव, इन्द्रध्वजोच्छायविधि, महानवमी-पूजा, जिह्नविधि, गवोत्सर्गं तथा वसार्धारा । लक्ष्मीधर के ग्रन्थ से ज्ञात होता है कि वे अत्यन्त शाक्रविष्ठ एवं धर्मशास्त्रों के पण्डित थे ।

आधारग्रन्थ-भारतीय राजशास्त्र प्रणेता - डॉ० इयामलाल पाण्डेय ।

ल्रह्न — ये ज्योतिषशास्त्र के आचार्य हैं। इन्होने 'शिष्यधोवृद्धिद तंत्र' नामक प्रसिद्ध ज्योतिषशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की [सुधाकर द्विवेदी द्वारा संपादित एवं १८६६ ई० में बनारस में प्रकाशित ] है जिसमें एक हजार ज्लाक एवं १३ अध्याय हैं। यह मूलतः ज्योतिषशास्त्र का ही ग्रन्थ है और इसमें अंकगणत या बीजगणित को स्थान नहीं दिया गया है। इनके समय के सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद पाया जाता है। म० म० पिष्डत सुधाकर द्विवेदी के अनुसार इनका समय ४२१ शक संवत् है, पर शंकर बालकृष्ण दीक्षित इनका समय ५६० शक मानते हैं। प्रबाधचन्द्र सेनगुष्त 'वण्ड-खाद्यक' की टीका (ब्रह्मगुष्त ज्यातिषी रचित ग्रन्थ) की भूमिका में इनका समय ६७० शक मानते हैं जिसका समर्थन डॉ० गोरख प्रमाद ने भी किया है। लक्क ने ग्रन्थ-रचना का कारण देते हुए बताया है कि आर्यभट्ट अथवा उनके शिष्यों द्वारा लिखे गए ग्रन्थों के दुष्टह होने के कारण इन्होंने विस्तारपूर्वक (उदाहरण के साथ) कर्मकम से इस ग्रन्थ की रचना की है।

विज्ञाय शास्त्रमलमार्यंभटप्रणीतं तंत्राणि यद्यपि कृतानि तदीयशिष्यैः ।
कमंक्रमो न खलु सम्यगुदीरितस्तैः कमं ब्रवीम्यहमतः क्रमशस्तदुक्तम् ॥ २ ॥
मध्यमाधिकार 'पाटीपणित' एवं 'रत्नकोश' इनके अन्य दो ग्रन्थ भी हैं, पर वे प्राप्त
नहीं होते ।

आधारग्रन्थ—१. भारतीय ज्योतिष का इतिहास-डॉ॰ गोरखप्रसाद । २. भारतीय ज्योतिष श्री शंकर बालकृष्ण दीक्षित (हिन्दी अनुवाद, हिन्दी-समिति)।

लिंगपुराण — कमानुसार ११ वाँ पुराण । इसका प्रतिपाद्य है विविध प्रकार से शिवपूजा के विधान का प्रतिपादन एवं लिंगोपासना का रहस्योद्घाटन । 'शिवपुराण' में बताया गया है कि लिंग के चिरत का कथन करने के कारण इसे 'लिंगपुराण' कहते हैं। 'मत्स्यपुराण' के अनुसार भगवान शंकर ने अग्निलिङ्ग के मध्य में स्थित होकर तथा कल्पान्तर में अग्नि को लक्षित करते हुए धर्म, अथ, काम एवं मोक्ष इन चारों पदार्थों की उपलब्धि के लिए जिस पुराण में धर्म को आदेश दिया है, उसे ब्रह्मा ने लिंग या लेंगपुराण की संज्ञा दी हैं। मत्स्यपुराण अध्याय ५३]। इस पुराण से पता चलना है कि भगवान शंकर की लिंग रूप से उपासना करने पर ही अग्निकल्प में धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष की प्राप्ति होती है।

'लिगपुराण' में बलोकों की संख्या ग्यारह हजार एवं अध्यायों की संख्या १६३ है। इसके दो विभाग किये गए है—पूर्व एवं उत्तर । पूर्वभाग में शिव द्वारा ही सृष्टि की उत्पत्ति का कथन किया गया है तथा वैवस्वत मन्वन्तर से लेकर कृष्ण के समय तक के राजवंशों का वर्णन है। शिवोपासना की प्रधानता होने के कारण इसमें विभिन्न स्थानों पर उन्हें विष्णु से महान् सिद्ध किया गया है। इस पुराण में भगवान् शंकर के

२८ अवतार वर्णित हैं तथा होव ब्रतों एवं होवतीयों का विशद विवेचन है। इसके उत्तर भाग में शैवतन्त्रों के अनुसार ही पशु, पाश और पशुपति का वर्णन है। इसमें लिंगोपासना के सम्बन्ध में एक कथा भी दी गयी है कि किस प्रकार शिव के वनवास करते समय मुनि-पहिनयां उनसे प्रेम करने लगीं और मुनियों ने उन्हें शाप दिया। इसके ९२ वें अध्याय में काशी का विशाद विवेचन है तथा उससे सम्बद्ध अनेक तीर्यों के विवरण दिये गये हैं। इसमें उत्तरार्द्ध के कई अध्याय गद्य में ही लिखित हैं तथा १३ में ध्याय में शिव की प्रसिद्ध अष्टमूर्तियों के वैदिक नाम उक्किखित हैं। इसकी रचना-तिथि के सम्बन्ध में अभी तक कोई सुनिश्चित विचार स्थित नहीं हो सका है, पर कतिपय विद्वान् इसका रचना-काल सातवीं एवं आठवीं शताब्दी स्वीकार करते हैं। इसमें किल और बोद्ध अवतारों के भी नाम हैं तथा ९ वें अध्याय में योगान्तरायों का जो वर्णन किया गया है, वह 'व्यासभाष्य' से अक्षरशः मिलता-जूलता है। 'व्यासभाष्य' का रचना काल पष्ठ शतक है, अतः इससे भी इसके समय पर प्रकाश पड़ता है। इसका निर्देश अलबेरुनी तथा उसके परवर्ती लक्ष्मीधर भट्ट के 'कल्पतरु' में भी प्राप्त होता है । अलबेरुनी का समय १०३० ई० है । 'कल्पतरु' में 'लिगपुराण' के अनेक उद्धरण प्रस्तुत किये गए हैं। इन्हीं आधारों पर विद्वानों ने इसका समय आठवीं एवं नवीं शताब्दी के बीच स्वीकार किया है, किन्तु यह तिथि अभी प्रामाणिक नहीं मानी जा सकतो एवं इस पर अभी सम्यक् अनुशीलन अपेक्षित है। 'लिंगपुराण' शैवव्रतों एवं अनुष्ठानों का प्रतिपादन करने वाला अत्यन्त महनीय पुराण है जिसमें शैव-दर्शन के अनेक तत्त्व भरे हए हैं।

आधारग्रन्थ—१. लिंगपुराण—नवलिकशोर प्रेस, लखनऊ । २. पुराण-विमर्शं— पं० बलदेव उपाध्याय । ३. पुराणतत्त्वमीमांसा—श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । ४. पुराणम् (हितीय भाग १९६०) पृ० ७६-८१ ।

चत्सभट्टि—इनकी कोई पुस्तक उपलब्ध नहीं होती कीर्त्ति के रूप में एकमात्र मन्दसीर-प्रशस्ति प्राप्त होती है, जो कुमारगुप्त के राज्यकाल में उत्कीणित हुई थी। इसका रचनाकाल मालव संवत् ५२९ है। इस प्रशस्ति में रेशम-बुनकरों द्वारा निर्मित एक सूर्य-मन्दिर का वर्णन किया गया है जिसका निर्माण ४३७ ई० में हुआ था एवं इसका पुनरुद्धार ४७३ ई० में हुआ 'मन्दसीर-प्रशस्ति' में कुल ४४ रलोक हैं। इसके प्रारम्भिक रलोकों में भगवान् भास्कर को स्तुति एवं बाद के छन्दों में दशपुर (मन्दसीर) का मनोरम वर्णन है। किय ने इसमें तत्कालीन नरेश नरपतिबन्धुवर्मा का प्रशस्ति-गान किया है, जिनका समय पाँचवीं शताब्दी है। काव्यशास्त्रीय दृष्टि से यह प्रशस्ति उच्चकोटि की है तथा इस पर महाकवि कालिदास की छाया परिलक्षित होती है।

चत्स्तराज्ञ — ये संस्कृत के नाटककार हैं जो कालिजर-नरेश परमदिदेव के मंत्री थे। इनका समय ११६३ से १२०३ ईस्वी तक के मध्य है। इनके द्वारा रिचत छह नाटक प्रसिद्ध हैं। १. कपूँरचरित — इसमें द्यूत के खिलाड़ी कपूँर के मनोरंजक अनुभवों का वर्णन किया गया है। यह एकांकी भाण है। २. किरातार्जुनीय — इसकी रचना महाकिव भारिव रिचत 'किराताजुंनीय' महाकाव्य के आधार पर हुई है। यह एकांकी ध्यायोग है। ३. हास्यचूड़ामिण—यह एक अंक का प्रहसन है। ४. रुक्मिणीहरण — 'महाभारत' की कथा के आधार पर इसकी रचना है। यह चार अंकों वाला ईहामृग है। ४. त्रिपुरदाह—इसमें भगवान् शंकर द्वारा त्रिपुरासुर की नगरी के ध्वंस होने का वर्णन है। यह चार अंकों का डिम है '६. समुद्रमंथन—इसमे देवता एवं दानवों द्वारा समुद्रमंथन की कथा प्रस्तृत की गई है। अन्ततः चौदह रत्नों के प्राप्त करने पर विष्णु तथा लक्ष्मी के विवाह का वर्णन किया गया है। यह तीन अंकों का समवकार है। वित्सराज की शैली अत्यन्त सरस एवं मधुर है। स्थान-स्थान पर दीर्घसमास एवं दुरूह शैली का भी प्रयोग किया गया है। इनके रूपकों मे कियाशीलता, रोचकता तथा घटनाओं की प्रधानता स्पष्टतः दृष्टिगोचर होती है।' संस्कृत नाटककार पृ० २०३।

वरदाम्बिका परिणयचम्प्-इस चम्प्रकाव्य की रचिवता तिकलम्बा नामक कवियत्री हैं जो विजयनगर के महाराज अच्युतराय की राजमहिषी थीं। इसका रचनाकाल १५४० ई० के आसपास है। अच्युतराय का राज्यकाल १५२९ से १५४२ ई० तक है। इस चम्पू काव्य की कथा विजयनगर के राजपरिवार से सम्बद्ध है और अच्युतराय के पुत्र चिन वेकटाद्रि के युवराज पद पर अधिष्ठित होने तक है। कवियत्री ने इतिहास और कल्पना का समन्वय करते हुए इस काव्य की रचना की है। इसकी कथा प्रेमप्रधान है और भाषा पर लेखिका का प्रगाढ़ आधिपत्य दिखाई पड़ता है। इसमें संस्कृत गद्य की समासबहुल एवं दीघंसमास की पदावली प्रयुक्त हुई है। दीर्घसमासवती गद्यरचना के साथ-ही-साथ मनोरम एवं सरस पद्यों की रचना इस चम्पू को प्राणवन्त बनाने मे पूर्णं समर्थ है। गद्यभाग की अपेक्षा इसका पद्यभाग अधिक सरस एवं कमनीय है और उसमें लेखिका का कल्पना-वैभव प्रदिशत होता है। अलंकारों का प्राचुर्य, शाब्दी कीड़ा, वर्णन सौन्दर्य एवं कथावस्तु का विकास आदि का रासायनिक संमिश्रण इस काव्य में है। भावानुरूप भाषा में सर्वत्र परिवर्त्तन दिखाई पड़ता है। 'सततसाललवस्तिजनितजडिमहरणकरणतरिणकिरणपरिचरणपरजलमानवमाणवकारोहा-बरोहसन्दितपुरन्दर ऊर्मिसन्तितम्'। कावेरी के इस दृश्यचित्रण में कोमलकान्त पदावली संगुंफन दिखाई पड़ता है। डॉ० लक्ष्मणस्वरूप द्वारा सम्पादित होकर यह ग्रन्थ लाहीर से प्रकाशित हुआ था । इसका हस्तलेख तंजीर पुस्तकालय में है।

आधारप्रन्थ— चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छिवनाथ पाण्डेय।

चक्रोक्तिजीवित—यह वक्रोक्ति सिद्धान्त का प्रस्थान ग्रन्थ है जिसके रचिया आचार्य कुन्तक हैं [दे० कुन्तक]। यह ग्रन्थ चार उन्मेष में विभक्त है तथा इसके तीन भाग हैं—कारिका, वृत्ति और उदाहरण। कारिका एवं वृत्ति की रचना स्वयं कुन्तक ने की है और उदाहरण विभिन्न पूर्ववर्त्ती किवयों की रचनाओं से लिए गए हैं। इसमें कारिकाओं की कुल संख्या १६५ है (५५+१५+४६+२६)। प्रथम उन्मेष में काव्य के प्रयोजन, काव्यलक्षण, वक्रोक्ति की कल्पना, उसका स्वरूप एवं छह भेदों का वर्णन है। इसी उन्मेष में ओज, प्रसाद, माधुर्यं, लावण्य एवं आभिजात्य गुणों का निरूपण

है। द्वितीय उन्मेष में षड्विधवकता का विस्तारपूर्वंक वर्णंन है। वे हैं—ह्विवकता, पर्यायवकता, उपचारवकता, विशेषणवक्रता, संवृतिवक्रता एवं वृत्तिवैचित्र्यवक्रता। इन वक्रताओं के कई अवान्तर भेद भी इसी उन्मेष में विणत हैं। इस उन्मेष में वर्णावन्यासवक्रता, पदपूर्वाधवक्रता एवं प्रत्ययवक्रता का विस्तारपूर्वंक वर्णंन करते हुए इनके अवान्तर भेद भी कथित हैं। [कुन्तक के अनुसार वक्रोक्ति के मुख्य छह भेद हैं—वर्णावन्यासवक्रता, पदपूर्वाधवक्रता, पदपराधवक्रता, वाक्यवक्रता, प्रकरणवक्रता एवं प्रवन्थवक्रता। इनका निर्देश प्रथम उन्मेष में है]। तृत्रोय उन्मेष में वाक्यवक्रता का विवेचन है और चतुर्थ उन्मेष में प्रकरणवक्रता एवं प्रवन्थवक्रता का निष्ट्रण क्रिया गया है। 'वक्रोक्तिजीविन' में ध्विन सिद्धान्त का खण्डन कर उसके भेदों को वक्रोक्ति में ही अन्तर्भृत किया गया है और वक्रोक्ति को हो कात्र्य की आत्मा के रूप में मान्यता प्रदान की गयी है। इस ग्रन्थ का सर्वप्रथम सम्पादन डॉ० एस० के० डे ने किया था जिसका तृतीय संस्करण प्रकाशित हो चुका है। तत्पश्चात् आचार्य विश्ववेदवर सिद्धान्तिशिरामणि ने हिन्दी भाष्य के साथ 'वक्राक्तिजोविन' को प्रकाशित किया (१९५५ ई० में)। इसका अन्य हिन्दी भाष्य चोवन्वा विद्याभवन मे निक्रश है। भाष्यकर्ता हैं—पं० राधेदयाम मिश्र।

वराहः महिर-भारतीय ज्योतिषशास्त्र के अप्रतिम आचार्य। इनका जन्म-समय ५०५ ई० है। भारतीय ज्योतिर्विदों में बराहिमिहिर अप्रतिम प्रतिभ सम्पन्न आचार्य माने जाते हैं। इनका सुर्गसद्ध प्रत्थ है 'बृहज्जातक' । इनके द्वारा रचित अन्य ग्रन्थ हैं--पञ्चिसद्धान्तिका, बृहत्संहिता, लघुजातक, विवाह-पटल, योगयात्रा तथा समाससंहिता। बहुरजातक में लेखक ने अपने विषय में जो कुछ लिखा है उसमे जात होता है कि इनका जन्मस्यान कालपी या काम्पिल्ल था। इनके पिता का नाम आदित्य-दास था जिनमे वराह:मिहर ने ज्यातिषशास्त्र का ज्ञान प्राप्त किया था और उज्जैनी में जाकर 'बृहज्जातक' का प्रणयन किया। ये महाराज विक्रमादित्य के सभारत्नों ( नवरत्नों ) में से एक माने जाते हैं । इन्हें 'त्रिस्कन्ध ज्योतिशास्त्र का रहस्यवेत्ता तथा नैसींगक कवितालता का प्रेमाश्रय' कहा गया है। वराहमिहिर ने ज्योतिषशास्त्र को तीन शाखाओं में विभक्त किया था। प्रथम को तन्त्र कहा है जिसका प्रतिपाद्य है सिद्धान्तज्योतिष एवं गणित सम्बन्धी आधार । द्वितीय का नाम होरा है जो जन्म-पत्र से सम्बद्ध है। तृतीय को संहिता कहते हैं जो भौतिक फलित ज्योतिष है। इनकी 'बहरमंहिता' फलित ज्योतिष की सर्वमान्य रचना है जिसमें ज्योतिशास्त्र की मानव जीवन के साथ सम्बद्ध कर उसे व्यावहारिक धरातल पर प्रतिष्ठित किया गया है। इनकी असाधारण प्रतिभा की प्रशंसा पाश्चात्य विद्वानों ने भी की है। इस ग्रन्थ में सूर्यं की गतियों के प्रभावों, चन्द्रमा में होने वाले प्रभावों एवं ग्रहों के साथ उसके सम्बन्धों पर विचार कर विभिन्न नक्षत्रों का मनुष्य के भाग्य पर पड़नेवाले प्रगावों का विवेचन है। 'योगयात्रा' में राजाओं के युद्धों का ज्योतिषशास्त्र की दृष्टि से विश्लेषण प्रस्तृत किया गया है। इनके ग्रन्थों की शैली प्रभावपूर्ण एवं कवित्वमयी है। उनके आधार पर ये उच्चकोटि के कवि सिद्ध होते हैं। 'बृहज्जातक' में लेखक ने अनेकानेक यवन ज्योतिष्

के पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग किया है तथा अनेक यवनाचार्यों का भी उल्लेख किया है। डॉ॰ कीथ ने (ए॰ बी॰ कीथ) अपने 'संस्कृत साहित्य के इतिहास' में इनकी अनेक कविताओं को उद्दृष्ट्त किया है। 'बृहत्संहिता' में ६४ छन्द प्रयुक्त हुए हैं।

> पेपीयते मधुमधी सह कामिनीभि-र्जेगीयते श्रवणहारि सवेणवीणम् । बोभुज्यतेऽातिषसुहृत्स्वजनैः सहान्न-मन्दे सितस्य मदनस्य जयावघोषः ॥

'वसन्त में कामिनियों के साथ में अच्छी तरह मधुपान किया जाता है; वेणु और वीणा के साथ श्रवण-सुखद गीतों का प्रचुर गान किया जाता है। अतिथियों, सुहुदों स्नीर स्वजनों के साथ खूब भोजन किये जाते हैं और सित के वर्ष में कामदेव का जयघोष चलता है।'

आधारग्रन्थ—१. भारतीय ज्योतिष का इतिहास— डॉ॰ गोरख प्रसाद। २. भारतीय ज्योतिष—(हिन्दी अनुवाद) शंकर बालकृष्ण दीक्षित। ३. भारतीय ज्योतिष— डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री। ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास—डॉ॰ कीथ (हिन्दी अनुवाद)।

चस्त्वराजीयम् आयुर्वेदशास्त्र का ग्रन्थ। इस ग्रन्थ के रचियता वसवराज आन्ध्रप्रदेश के निवासी थे। इनका समय बारहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। वसवराज शिविलिंग के उपासक थे — शिविलिंगमूर्तिमहं भजे पृ० २९०। इनके पिता का नाम नमः शिवाय था। ग्रन्थकर्त्ता का जन्म नीलकण्ठ दंश में हुआ था और इनके जन्मस्थान का नाम कोट्टूर ग्राम था। इस ग्रन्थ का प्रचार दक्षिण भारत में अधिक है। इसमे २५ प्रकरण हैं तथा नाडीपरीक्षा, रस-भस्म-चूर्ण गुटिका, कथाय, अवलेह तथा ज्वरादि रोगों के निदान एवं चिकित्सा का विवेचन है। ग्रन्थ का निर्माण अनेक प्राचीन ग्रन्थों के आधार पर किया है — इते तु चरकः प्रोक्तस्वेतायां तु रसाणवः। हापरे सिद्ध-विद्याभूः कली वसवकः स्मृतः। इस ग्रन्थ का प्रकाशन पं० गोवर्धन शर्मा छांगाणी जी ने नागपुर से किया है।

आधारग्रन्थ —आयुर्वेद का बृहत् इतिहास—श्री अत्रिदेव विद्यालंकार।

चहालसेन—ज्योतिषशास्त्र के प्रसिद्ध आचार्य। ये मिथिलानरेश लक्ष्मणसेन के पुत्र थे। इन्होंने ११६८ ई० में 'अद्भुतसागर' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था। यह ग्रन्थ उनके राज्याभिषेक के आठ वर्षों के पश्चात् लिखा गया था। इन्होंने ग्रहों के सम्बन्ध में जितनी बातें लिखी हैं उनकी स्वयं परीक्षा करके विवरण दिया है। यह अपने विषय का विशाल ग्रंथ है जिसमें लगभग आठ हजार इलोक है। लेखक ने बीच-बीच में गद्य का भी प्रयोग किया है। ग्रन्थ के नामकरण की सार्थकता उसके विणत विषयों के आधार पर होती है। इसमें विवेचित विषयों की सूची इस प्रकार है—सूर्य, चन्द्र, मंगल, बुध, गुरु, भृगु, शिन, केतु, राहु, छुव, ग्रहगुढ, संवत्सर, ऋक्ष, परिवेष, इन्द्रधनुष, गन्धवंनगर, निर्घात, दिग्दाह, छाया, तमोधूमनीहार, उल्का, विद्युत्, वायु, मेष, प्रवर्ण, अतिवृष्टि, कबन्ध, भूकम्प, जलाशय, देवप्रतिमा, वृक्ष, गृह, वस्त्रोपानहा-

सनाद्य, गज, अक्ष्व, विडाल आदि [यह सूची 'भारतीय ज्योतिष' से उद्धृत है | इस ग्रन्थ का प्रकाशन प्रभाकरी यन्त्रालय काशी, से हो चुका है।

आधारग्रन्थ-- १. भारतीय ज्योतिष -- डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री । २.भारतीय ज्योतिष का इतिहास -- डॉ॰ गोरख प्रसाद ।

वसिष्टधर्मसूत्र—कुमारिलभट्ट ने अपने 'तन्त्रवास्तिक' में 'वसिष्टधर्मसूत्र' का सम्बन्ध ऋग्वेद' के साथ बतलाया है। इसमें सभी वेदों के उद्धरण प्राप्त होते हैं अतः 'वसिष्ठधर्मसूत्र' को वेवल 'ऋग्वेद' का धर्मसूत्र नहीं माना जा सकता। इसके मूलरूप में कालान्तर मे परिखंहन, परिवर्धन एवं परिवर्त्तन होता रहा है और सम्प्रति इसमें ३० अध्याय पाये जाते हैं। वसिष्ठधर्मसूत्र' का सम्बन्ध कई प्राचीन ग्रन्थों से है। इसमें 'मनुस्मृति' के लगभग ४० इलोक मिलते हैं तथा 'गौतमधर्मसूत्र' के १९ वें अध्याय तथा 'वसिष्ठधर्मसूत्र' के २२ वे अध्याय में अझरशः साम्य दिखाई पडता है। प्रमाणों के अभाव मे यह कुछ भी नहीं कहा जा सकता कि इनमें से कौन-सा ग्रन्थ परवर्त्ती है और कीन पूर्ववर्त्ती। 'वसिष्ठधर्मसूत्र' की विषयसूची इस प्रकार है—

(१) धर्म की परिभाषा तथा आर्यावतं की सीमा, पापी के लक्षण, नैतिक पाप, एक ब्राह्मण का किसी भी तीन उच्च जातियों से विवाह करने का नियम, ६ प्रकार के विदाह, राजा का प्रजा के आचार को संयमित करने वाला मानना तथा उसे कर के रूप में षष्टांश ग्रहण करने की व्यवस्था। (२) चारो वणों के विशेषाधिकार एवं व लंब्य कावणंन, विपक्तियार में ब्राह्मण का क्षांत्रय या वैदय की वृत्ति करने की छूट, ब्राह्मण हारा कतिपय विदिष्ट वस्तुओ के विक्रय का निषेध, व्याज लेना निषिद्ध एवं व्याज के दर का वर्णन । (३) अपढ ब्राह्मण की निन्दा, धन-सम्पति प्राप्ति के नियम, आततायी का वर्णन, पंक्ति का विधान आदि । (४) चारो वर्णों के निर्माण का कर्म पर आश्रित मानना, सभी वर्णों के साधारण कत्तंव्य, जन्म, मृत्यु, एवं अशीच का वर्णन, अतिथि-सत्कार, मध्यकं आदि । (५) स्त्रियों की आश्रितता तथा रजस्वला नारी के नियम। (६) आचार्य की प्रशंसा तथा मल-मूत्रत्याग के नियम, शुद्र तथा ब्राह्मण की विशेषताएँ, शूद्र के घर पर भोजन करने की निन्दा। (७) चारो आश्रमों तथा विद्यार्थी का कर्त्तव्य। (८) गृहस्थ-कर्त्तव्य एवं अतिथि-सत्कार । (९) अरण्यवासी साधुओं का कर्त्तव्य । (१०) संन्यासियों के कर्तब्य एवं नियम (११) विशिष्ट आदर पानेवाले ६ प्रकार के व्यक्ति। उपनयनरहित व्यक्तियों के नियम। (१२) स्नातक के आचार-नियम। (१३) वेदाध्ययन प्रारम्भ करने के नियम। (१४) वर्जित एवं अवर्जित भोजन। (१५) गोद लेने के नियम, वेदों के निन्दक तथा शुद्रों के यज्ञ कराने वालों तथा अन्य पापों के नियम । (१६) न्यायशासन तथा राजा के विषय । (१७) औरसपुत्र की प्रशंसा, क्षेत्रजपुत्र के सम्बन्ध में विरोधी मत। (१८) प्रतिलोग जातियों तथा शूद्रों के लिए वेदाध्ययन का निषेध । (१९) राजा का कत्तंत्र्य एटं पुरोहित का महत्त्व । (२०) जाने या अनजाने हुए कर्मों के प्रायद्यित । (२१) शूटा एवं ब्राह्मण स्त्री के साथ ब्यभिचार के लिए प्रायश्चित्त की व्यवस्था । (२२) सुरापान तथा संभोग करने पर ब्रह्मचारी के लिए प्रायश्चित की व्यवस्था। (२३) कृच्छ् तथा अतिकृच्छ्। (२४) गुप्तव्रत तथा हरके पापों के लिए व्रत । ( २४ )–( २६ ) प्राणायाम के गुण । ( २७ )– (२८) नारी की प्रशंसा तथा दान सम्बन्धी वैदिक मन्त्रों की प्रशंसा। (२९) द्।न-पुरस्कार एवं ब्रह्मचर्य व्रत आदि। (३०) धर्म की प्रशंसा, सत्य और ब्राह्मण का वर्णन । इसका समय ईसा पूर्व ३०० वर्ष एवं २०० के बीच है।

आधारग्रन्थ - १. धर्मशास्त्र का इतिहास - डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे (भाग १ हिन्दी अनुवाद ) २. वंदिक स।हित्य और संस्कृति —पं० बलदेव उपाध्याय ।

बस्तुपाळ-१३ वीं शताब्दी के जैन किव। इन्होने 'नरनारायणानन्द' नामक महाकाव्य की रचना की है। इसमें १६ सर्ग हैं तथा कृष्ण और अर्जुन की मित्रता, उनको गिरनार पर्वत पर कीड़ा तथा सभद्राहरण का वर्णन है। ये गुजरात के राजा वीरधवल के मन्त्री थे और विद्वानों को सम्मान एवं आश्रय प्रदान करने के कारण 'लघुभाजराज' के नाम से प्रख्यात थे।

वसुचरित्र चम्पू —इस चम्पूकाव्य के रचियता कवि कालाहस्ति थे जो अप्पय-दीक्षित क शिष्य कहे जाते हैं। इनका समय सालहवीं शताब्दी है। इस चम्यूकाव्य की रचना का आधार तेलगु में रचित श्रीनाथ कवि का 'वसुचरित्र' है। प्रारम्भ में कविने गणेश की वन्दनाकर पूर्ववर्तीकवियों काभी उल्लेख किया है। ग्रन्थ की समाप्ति कामाक्षी देवी की स्तुति से हुई है। इसमें कुल छह आश्वास हैं। 'वाल्मीिक-पाराशरकालिदासदण्डिप्रहृष्यद्नवभृतिमाघान् । वल्गन्मयूरं वरभारवि च महाकवीन्द्रान् मनसा भजे तान्।। यह काव्य अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैटलॉग संख्या ४।४६ में प्राप्त होता है।

आधारग्रन्थ —चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन —डॉ० छवि-नाथ त्रिपाठी ।

चसुबन्धु - बोद्धदर्शन के वैभाषिक मत के आचार्यों में वसुबन्धु का स्थान सर्वोपिर है। ये सर्वास्तिवाद (दे० बोद्धदर्शन) नामक सिद्धान्त के प्रतिधापकों में से हैं। ये असाधारण प्रतिभा-सम्पन्न काशिकगांत्रिय बाह्मण थे और इनका जन्म पुरुष रूर (पेशावर) में हुआ था। इनके आविभविकाल के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। जापानी विद्वान् तकामुकु के अनुसार इनका समय पौचवीं शताब्दो है पर यह मत अमान्य सिद्ध हो जाना है; क्यांकि इनके बड़े भाई असंग के ग्रन्थों का चीनी भाषा में अनुवाद ४०० ई० में हो चुका था। धर्मरक्ष नामक विद्वान ने जो ४०० ई० में चान में विद्यमान थे, इनके ग्रन्थों का अनुवाद किया था। इनका स्थितिकाल २८०ई० मे लेकर ३६०ई० तक माना जाता है। कुमारजीव नामक विद्वान् ने बस्बन्ध् का जीवन-चरित ४०१ से ४०९ के बीच लिखा था, अतः उपयुंक समय ही अधिक तर्कसंगत सिद्ध होता है। ये तीन भाई थे असंग, वनुबन्धु एवं विरिन्निवत्स । कहा जाता है कि प्रौढ़ावस्या में इन्होंने अयोध्या का अपना कार्यक्षेत्र बनाया था। इनकी प्रसिद्ध रचना 'अभिधर्मकोश' है जो वैभाषिक मन का सर्वाधिक प्रामाणिक ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ आठ परिच्छेदों में विभक्त है जिसमें निम्नांकित विषयों का विवेचन है—१ धात्निदेंश, २ इन्द्रियनिर्देश, ३ लोकधातु निर्देश,४ कर्मनिर्देश, ४ अनुशयनिर्देश, ६ आर्य पुद्गलनिर्देश, ७ ज्ञानिनिर्देश एवं ८ ध्यानिनिर्देश । यह विभाजन अध्यायानु**षार** है । जीवन के अन्तिम समय में इन्होंने अपने भ्राता असंग के विचारों से प्रभावित होकर वैभाषिक मत का परित्याग कर योगाचार मत को ग्रहण कर लिया था। इनके अन्य ग्रन्थ है—

१ परमार्थं सप्तिति—इसमें विन्ध्यवासी प्रणीत 'सांख्यसप्तित' नामक ग्रन्थ का खण्डन है। २. तर्कशास्त्र —यह बौद्धन्याय का प्रसिद्ध ग्रन्थ है जो तीन परिच्छेदों में विभक्त है। इसमें पञ्चावयव, जाति और निग्रह-स्थान का विवेचन है। ३. वाद-विधि —यह भी न्यायशास्त्र का ग्रन्थ है। ४. अभिधर्मकोश की टीला, ५. सद्धमंगुण्डरीक की टीका, ६. महापरिनिर्वाणमूत्र-टीका, ७ वच्चच्छेदिका प्रज्ञापारिमताटीका, ६. विज्ञप्तिमात्रासिद्धि।

तिब्बती विद्वान् वुस्तीन के अनुसार वमुबन्धु-रचित अन्य ग्रन्थ हैं—पंचस्कन्ध-प्रकरण, व्याख्यायुक्ति, कर्मासद्विपकरण, महायानमूत्रालंकार-टीका प्रतीत्यसमुत्पादसूत्र-टीका तथा मध्यान्तविभागभाष्य। 'अभिधर्मकीका' का उद्धार करने का श्रेय डाक्टर पुर्से को है। इन्होंने मूल ग्रन्थ तथा चीनी अनुवाद के साथ इसका प्रकाशन फर्चच भाषा की टिप्पणियों के साथ किया है। इसका हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन हिन्दु-स्तानी अकादमी से हो चुका है जिसका अनुवाद एवं सम्पादन आ० नरेन्द्रदेव ने किया है। बौद्धधर्म के आकर ग्रन्थों में 'अभिधर्मकोक्ष' का नाम विख्यात है। इस पर यशोमित्र ने 'स्फुराथों' नामक संस्कृत-टीका लिखी है | 'विज्ञिष्तमात्रतासिद्धि' का हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन चौखम्बा संस्कृत सीरीज से हो चुका है। अनुवादक डाँ० महेश तिबारी ]।

आधारग्रन्थ—१. बौद्ध-दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । २. भारतीय दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । ३. बौद्धधर्ण के विकास का इतिहास—डॉ० गोविन्दचन्द्र पाण्डेय । ४ बौद्धदर्शन एवं अन्य भारतीय दर्शन—डॉ० भरतिसह उपाध्याय । ५. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्री वाचस्पति गैरोला ।

व्यक्तिविवेक—इस प्रन्थ के रचियता अग्चार्य महिमभट्ट हैं | दे० महिमभट्ट ] । इसकी रचना आनन्दवर्षन कृत 'ध्वन्यालोक' में प्रतिपादित ध्वनिसिद्धान्त के लण्डन के लिए हुई थी । इसके मंगलाचरण में ही लेखक ने अपने उद्देश्य का संकेत किया है—'अनुमानेऽन्तर्भावं सर्वस्येव ध्वतेः प्रकाशयितुम् । व्यक्तिविवेकं कुक्ते प्रणम्य महिमा परां-वाचम् ॥ 'व्यक्तिविवेक' में तीन विमर्श हैं । प्रथम विमर्श में ध्वनि की परीक्षा करते हुए उसके लक्षण में (आनन्दवर्धन द्वारा प्रतिपादित लक्षण में ) दस दोष प्रदर्शित किये गए हैं । लेखक ने याच्य तथा प्रतीयमान अर्थ का उल्लेख कर प्रतीयमान अर्थ को अनुमिति ग्राह्म सिद्ध किया है । माहमभट्ट ने ध्वनि की तरह अनुमिति के भी तीन भेद किये हैं—वस्तु, अलंकार एवं रस । द्विताय विमर्श में शब्ददावों पर विचार कर ध्वनि के लक्षण में प्रक्रमभेद तथा पौनक्ति आदि दोष दिख्लाये गए हैं । तृतीय विमर्श में ध्वन्यालोक के उन उदाहरणों को अनुमान में गतार्थ किया गया है जिन्हें कि ध्वन्यालोककार ने ध्वनि का उदाहरण माना है । 'व्यक्तिविवेक' का मुख्य प्रतिपाद्य है—

'ध्विन या व्यंग्यार्थ का खण्डन कर परार्थानुमान में उसका अन्तर्भाव करना।' यह संस्कृत काव्यशास्त्र का अत्यन्त प्रोढ़ ग्रन्थ है जिसके पद-पद पर उसके रचियता का प्रगाढ़ अध्ययन एवं अद्भुत पाण्डित्य दिखाई पड़ता है। इस पर राजानक रुप्यक कृत 'व्यक्तिविवेकव्याख्यान' नामक टीका प्राप्त होती है जो द्वितीय विमशंतक ही है। इस पर पं० मधुसूदन शास्त्री ने 'मधुसूदनी' विवृत्ति लिखी है जो चौखम्बा विद्याभवन से प्रकाशित है। 'व्यक्तिविवेक' का हिन्दी अनुवाद पं० रेवाप्रसाद त्रिवेदी ने किया है जिसका प्रकाशन चौखम्बा विद्याभवन से हुआ है। प्रकाशनकाल १९६४ ई०।

वाक्यपदीय-पह व्याकरण-दर्शन का अत्यन्त प्रीढ़ ग्रन्थ है जिसके लेखक हैं भतृंहरि [दे॰ भतृंहरि ] । इसमें तीन काण्ड हैं--आगम या ब्रह्मकाण्ड, वाक्यकाण्ड एटं पदकाण्ड । ब्रह्मकाण्ड में अखण्डवावयस्वरूप स्फोट का विवेचन है । समप्रति इसका प्रथम काण्ड ही उपलब्ध है। 'वाक्यपदीय' पर अनेक व्याख्याएँ लिखी गयी हैं। स्वयं भर्तृहरि ने भी इसकी स्वोपज्ञ टीका लिखी है। इसके अन्य टीकाकारों में वृषभदेव एवं धनपाल की टीकाएँ अनुपलब्ध है। पुण्यराज (११ वीं शती) ने द्वितीयकाण्ड पर स्फुटार्थक टीका लिखी है। हेलाराज (११ वीं शती ) ने 'वाक्यपदीप' के तीनों काण्डों पर विस्तृत व्याख्या लिखी थी, किन्तु इस समय नेवल तृतीय काण्ड ही उपलब्ध होता है। इनकी व्याख्या का नाम 'प्रकीणं-प्रकाश' है। 'वाक्यपदीय' में भाषाशास्त्र एवं व्याकरण-दर्शन से सम्बद्ध कति पय मौलिक प्रश्न उठाये गए हैं एवं उनका समाधान भी प्रस्तृत किया गया है। इसमें वाक का स्वरूप निर्धारत कर व्याकरण की महनीयता सिंद की गयी है। इसकी रचना रलोकबंद है तथा कुल १९६४ रलोक हैं। प्रथम में १५६, द्वितीय में ४९३ एवं तृतीय १३२५ बलोक है। इसके तीनों काण्डों के विषय भिन्न-भिन्न हैं। वस्तुतः, इसका प्रतिपाद्य दो ही काण्डों में पूर्ण हो जाता है तथा प्रथम दे काण्डों में आए हुए प्राकरणिक विषयों का विवेचन तृतीय काण्ड में किया गया है। इसके द्वितीयकाण्ड का नाम वाक्य काण्ड है और इसी में इसके नाम की सार्थकता सिद्ध हो जाती है। इस काण्ड में नाक्य एवं पद अथवा वाक्यार्थ एवं पदार्थ की सापेक्ष सत्ता का साधार विवेचन तथा भाषा की आधारभूत इकाई का निरूपण है।

१ — ब्रह्मकाण्ड — इसमें शब्दब्रह्मविषयक सिद्धान्त का विवेचन है। भर्तृहिरि शब्द को ब्रह्म मानते हैं। उनके अनुसार शब्द तत्त्व अनादि और अनन्त है। उन्होंने क्याकरण का विषय इच्छा न मानकर भाषा को ही उसका प्रतिपाद्य स्वीकार किया है तथा बताया है कि प्रकृति-प्रत्यय के संयोग-विभाग पर ही भाषा का यह रूप आश्चित है। पश्यन्ती, मध्यमा एवं वैखरी को वाणी का तीन चरण मानते हुए इन्हों के रूप में व्याकरण का क्षेत्र स्वीकार किया गया है। २ — द्वितीय काण्ड — इस काण्ड में भाषा की इकाई वावय को मानते हुए उस पर विचार किया गया है। इसके विषय की उद्घोषणा करते हुए भर्तृहरि कहते हैं कि 'नादों द्वारा अभिव्यज्यमान आन्तरिक शब्द ही बाह्मस्य से श्रुयमाण शब्द कहलाता है'। अतः इनके अनुसार सम्पूणं वाक्य शब्द है। 'यदन्तः शब्दतत्त्वं तु नादैरेकं प्रकाशितम्। तमाहुरपरे शब्दे तस्य वाक्ये

तथैंकता ।। २।३०। वाक्यं प्रति मितिभिन्ना बहुधा न्यायवादिनाम्' ।। २।२। भर्नृहिरि के अनुसार श्रोता तथा ग्रहीता में भाषा के आदान-प्रदान के चार चरण होते हैं, जिन्हें ग्रहीता में नाद, स्फोट, ध्विन (व्यक्ति) तथा स्वरूप कहा जाता है। अथंभावना एवं शब्द को अपनी अभिव्यक्ति के लिए उपर्युक्त चार तत्त्वों पर ही आश्रित रहना पड़ता है। इसी काण्ड में प्रासंगिक विषय के अन्तर्गत 'शब्दप्रकृतिरपभ्रंश' पर भी विचार किया गया है। वे शब्दशक्तियों की बहुमान्य धारणाओं को स्वीकार नहीं करते और किसी भी अर्थ को मुख्य या गीण नहीं मानते। उनके अनुसार अर्थ-विनिश्चय के आधार हैं—वाक्य, प्रकरण, अर्थ, साहचर्य आदि। उनके अनुसार जब कोशों में निश्चित किए गए अथवा प्रकृति-प्रत्यय विभाग के द्वारा प्राप्त अर्थों से कुछ भी निश्चय नहीं होता तो प्रतिभा, अभ्यास, विनियोग एवं लोक-प्रयोग के द्वारा अर्थ का विनिश्चय होता है।

तृतीयकाण्ड — इसे पदकाण्ड या प्रकीणंक कहते हैं। इस काण्ड में पद से सम्बद्ध नाम या सुबन्त के साथ विभक्ति, संख्या, लिंग, द्रव्य, वृत्ति, जाति पर भी विचार किया गया है। इसमें चौदह समुद्देश है। प्रथम अंश का नाम जाति समुद्देश है। आगे के समुद्देशों में गुण, साधन, क्रिया, काल, संख्या, लिंग, पुरुष, उपग्रह एवं वृत्ति के सम्बन्ध में मौलिक विचार व्यक्त किये गए हैं।

आधारग्रन्थ—१. फिलॉनफी ऑफ संस्कृत ग्रामर—चक्रवर्ती । २. थियरी ऑफ मीनिंग इन इण्डियन फिलॉसफी—डॉ० रामचन्द्र पाण्डेय । ३. अर्थावज्ञान और व्याकरण-दर्शन—डॉ० किपलदेव द्विवेदी । ४. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १, २— पं० युधिष्ठिर मीमांसक । ५. वाक्यपदीय (हिन्दी टीका )—अनुवादक पं० सूर्यनारायण शुक्ल. चोलम्बा प्रकाशन । ६. भाषातत्त्व और वाक्यपदीय—डॉ० सत्यकाम वर्मा ७. वाक्यपदीय में आख्यात विवेचन—डॉ० रामसुरेश त्रिपाठी (अप्रकाशित शोध प्रबन्ध)।

वाग्भट—संस्कृत में वाग्भट नामधारी चार लेखक हैं— 'अष्टांगहृदय' (वैद्यकप्रन्थ) के लेखक, 'नेमिनिर्माण' के कर्ता, 'वाग्भटालंकार' के रर्चायता तथा 'काव्यानुशासन' के प्रणेता । यहां जैन किव वाग्भट का परिचय दिया जा रहा है । इन्होंने 'नेमिनिर्माण' नामक महाकाव्य की रचना की है जिसमें १५ सर्गों में जैन तीर्यंकर नेमिनाथ की कथा कही गयी है । इनका जन्म अहिछत्र (वर्तमान नागोद) मे हुआ था और ये परिवाटवंशीय छाहयु या बाहड़ के पुत्र थे । 'नेमिनिर्माण' पर भट्टारक ज्ञानभूषण ने 'पंजिका' नामक टीका लिखी है ।

चारभट—आयुर्वेद के महान लेखक । समय ५ वीं शदाब्दी । इन्होंने 'अष्टांगसंग्रह' विख्यात ग्रन्थ की रचना की है । इनके पिता का नाम सिंहगुष्त एवं पितामह का नाम वाग्भट था । ये सिन्धु नामक स्थान के निवासी थे । इनके गुरु का नाम अवलोकि-तेश्वर था जो बौद्ध थे । इन्होंने अपने ग्रन्थ में स्वयं उपगुक्त तथ्य को स्वीकार किया है—भिष्यवरो वाग्भट इत्यभून्मे पितामहो नामधरोऽस्मि यस्य । सुतो भवत्तस्य च सिंह-गुष्तस्तस्याप्यहं सिन्धुषु लब्धजन्मा ॥ समधिगम्य गुरोरवलोकितात् गुरुतराच्च पितुः

\*\*\*\*\*\*

प्रतिभां मया।' (संग्रह, उत्तर अध्याय ४०) वाग्भट स्वयं भी बौद्धधर्मावलम्बी थे। वाग्भट के सम्बन्ध में कहा जाता है कि इन्होंने 'अष्टांगसंग्रह' एवं 'अष्टांगहृदय' नामक ग्रन्थों की रचना की है। पर इनकी एकमात्र रचना 'अष्टांगसंग्रह' ही है जो गद्यपद्यमय है। 'अष्टांगहृदय' स्वतन्त्र रचना न हांकर 'अष्टांगहृदय' का पद्यमय संक्षिप्त रूप है। 'अष्टांगसंग्रह' का निर्माण 'चरक' एवं 'मुश्रुत' के आधार पर किया गया है और इसमें आयुर्वेद के प्रसिद्ध आठ अङ्गों का विवेचन है। आयुर्वेद के प्राचीन ग्रन्थों में सर्वाधिक टीकाएँ 'अष्टांगसंग्रह' पर ही प्राप्त होती हैं। 'अष्टांगहृदय' के ऊपर चरक एवं सुश्रुत के टीकाकार जैज्जट ने भी टीका लिखी है। इस पर कुल ३४ टीकाओं के विवरण प्राप्त होते हैं जिनम आशाधर की उद्योत टाका, चन्द्रचन्दन की पदार्थचन्द्रिका, दामोदर की संकेतमजरी, अरुणदत्त की मर्वागसुन्दरी टीका अधिक महत्वपूण हैं। 'अष्टांगहृदय' में १२० अध्याय हैं और इसके छह विभाग किये गए हैं—सूत्रस्थान, शारीरस्थान, निदानस्थान, चिकित्सास्थान, कल्पस्थान तथा उत्तरतन्त्र। दोनों ही ग्रन्थों के हिन्दी अनुवाद हा चुके हैं। अष्टाङ्गमंग्रह—श्री गोवद्धन शर्मा छांगणीकृत अथंप्रकाशिका हिन्दी टीका। अष्टाङ्गहृदय —हिन्दी टीकाकार श्री अत्रिदेव विद्यालङ्कार। प्रकाशनस्थान—चौखम्बा विद्याभवन।

आधारग्रन्थ—१. आयुर्वेद का बृहत् इतिहास—श्री अत्रिदेव विद्यालंकार। १. वाग्भट विवेचन—पं० प्रियव्रत शर्मा।

वाग्भट प्रथम — काव्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'वाग्भटालंकार' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया है। इनका समय बारहवीं शदाब्दी का पूर्वभाग है। वाग्भट का प्राकृत नाम बाहड़ था और ये सोम के पुत्र थे। इनका सम्बन्ध जयसिंह (१०९३ — ११४३ ई०) से था। वाग्भट ने अपने ग्रन्थ में संस्कृत तथा प्राकृत दोनों भाषा के उदाहरण दिये हैं। 'वाग्भटालंकार' की रचना पांच परिच्छेदों में हुई है। इसमें २६० पद्य है जिनमें काव्यशास्त्र के सिद्धान्तों का संक्षिप्त विवेचन है। प्रथम परिच्छेद में काव्य के स्वरूप तथा हेनु का वर्णन है। दिनीय में काव्य के विविध भेद पद, वाक्य एवं अथंदोध तथा तृतीय परिच्छेद में दस गुणों का विवेचन है। चतुर्थ में चार शब्दालंकार एवं ३५ अर्थालकार तथा गीडो एवं वेदभी रीति का वर्णन है। पंचम परिच्छेद में नवरस एवं नायक-नायिका भेद का निरूपण है। इस पर आठ टीकाओं का विवरण प्राप्त होता है जिनमें दो ही टीकाएं प्रकाशित हैं। इसका हिन्दी अनुवाद चे खम्बा विद्याभवन से प्रकाशित है। अनुवादक हैं डॉ० सत्यव्रत सिंह। वाग्भट जैनधर्मावलम्बी थे।

आधारग्रन्य — भारत'य साहित्यशास्त्र भाग १ — आ० बलदेव उपाध्याय ।

वाग्मट द्वितीय—काव्यशास्त्र के आचार्य। इनका समय १४ वीं शताब्दी के लगभग है। इन्होंने 'काव्यानुशासन' नामक लोकप्रिय ग्रन्थ (काव्यशास्त्रीय) की रचना की है। ये जैनमनावलम्बी थे। इनके पिता का नाम नेमकुमार था। इन्होंने 'छन्दोऽनुशासन' एवं 'ऋषभदेवचरित' नामक काव्य की भी रचना की थो। 'काव्यानु शासन' सूत्रशैलो में रचित काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ है जिस पर स्वयं लेखक ने 'अलंकारतिलक नामक'

वृत्ति लिखी है। ग्रन्थ पांच अध्यायों में विभक्त है। प्रथम अध्याय में काव्य के प्रयोजन, हेतु, किव समय एवं काव्यभेदों का वर्णन है। द्वितीय अध्याय में १६ प्रकार के पददोष, १४ प्रकार के वाक्य एवं अर्थदोष वर्णित हैं। तृतीय अध्याय में ६३ अर्था-लंकार एवं चतुर्थ में छह गब्दालंकारों का विवेचन है। पंचम अध्याय में नौ रस, नायक-नायिकाभेद, प्रेम की दस अवस्था एवं रस-दोष का वर्णन है।

आधारग्रन्थ—भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १— झा० बलदेव उपाध्याय ।

वाचस्पति मिश्र—मैथिल नैयायिकों में वाचस्पति मिश्र आते हैं। इन्होंने सभी भारतीय दर्शनों का प्रगाढ़ अनुशीलन किया था। न्यायदर्शन सम्बन्धी इनका प्रसिद्ध ग्रन्थ है—'न्यायवात्तिक तात्पर्य टीका'। इन्होंने 'सांख्यकारिका' के ऊपर 'सांख्यतत्त्व-कोमुदी', योगदर्शन (व्यासभाष्य ) के ऊपर 'तत्त्ववँशारदी' तथा वेदान्तदर्शन के ऊपर भी ग्रन्थों की रचना की थी। शाङ्करभाष्य के ऊपर इनकी 'भामती' नामक टीका प्रसिद्ध है जिसका नामकरण इनकी पत्नी के नाम पर हुआ है। इनके गुरु का नाम त्रिलोचन था। कहा जाता है कि वाचस्पति मिश्र गृहस्थ होते हुए भी गृहस्थ धर्म में सदा पराङ्मुख रहा करते थे। 'भामती टीका' इनकी सर्वाधिक प्रौढ़ रचना है जो भारतीय दर्शनों में अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है। 'न्यायवात्तिक-तात्पर्यटीका' नामक ग्रन्थ की रचना का उद्देश्य बौद्ध आचार्य धर्मकीर्ति के मतों का खण्डन करना था [दे० धर्मकीति]। धर्मकीति ने ब्राह्मण नैयायिकों के विचार का खण्डन कर बौद्धन्याय की महत्ता सिद्ध की है, वाचस्पति मिश्र ने उनके मतों का निरास कर न्यायशास्त्र की प्रामाणिकता एवं प्रीढ़ता का निदर्शन किया है। इनका आविर्भाव काल ८४१ विक्रम संवत् के आसपास है । इन्होंने 'न्यायसूची' नामक अन्य न्यायशास्त्रीय ग्रन्थ की भी रचना की है जिसका रचनाकाल ८९८ संवत् दिया है। 'न्यायसूचीनि-बन्धोयमकारि सुधियां मुदे । श्रीवाचस्पतिमिश्रेण वस्वंकवसु ( ८९८ ) वत्सरे ॥

आधारग्रन्थ—१. भारतीय दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय। २. हिन्दी तकंभाषा—आ० विश्वेश्वर (भूमिका)। ३—हिन्दी न्यायकुसुमाञ्जलि—आ० विश्वेश्वर (भूमिका)।

याजसनेयि प्रातिशाख्य—यह 'शुक्लयजुर्वेद' का प्रातिशाख्य है जिसके रचयिता कात्यायन मुनि हैं। ये वातिककार कात्यायन से भिन्न तथा पाणिनि के पूर्वंवर्त्ती हैं। इस प्रातिशाख्य में आठ अध्याय हैं तथा मुख्य प्रतिपाद्य हैं परिभाषा, स्बर एवं संस्कार का विस्तारपूर्वंक विवेचन। प्रथम अध्याय में पारिभाषिक शब्दों के लक्षण दिये गए हैं एवं द्वितीय में तीन प्रकार के स्वरों का लक्षण एवं विशिष्ठता का प्रतिपादन है। वृतीय से सप्तम अध्यायों में सिन्ध या संस्कार का विस्तृत विवेचन है। इनमें सिन्ध प्राप्ताठ बनाने के नियम और स्वर-विधान का वर्णन है। अन्तिम अध्याय में वर्णों की गणना एवं स्वरूप का विवेचन है। पाणिनि-व्याकरण में इसके अनेक सूत्र ग्रहण कर लिए गए है—वर्णस्यादर्शनं लोपः (१।१४१), अदर्शनं लोपः (१।११६०)। इससे ये पाणिनि के पूर्वंवर्त्ती सिद्ध होते हैं। इस प्रातिशाख्य की दो शाखाएँ हैं जो प्रकाशित

\*\*\*\*\*\*\*

हो चुकी हैं— उब्बट का भाष्य एवं अनन्त भट्ट की ब्याख्या केवल मद्रास विश्वविद्यालय से प्रकाशित है और उब्बट भाष्य का प्रकाशन कई स्थानों से हो चुका है।

आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-पं० बलदेव उपाध्याय।

वादिराजसूरि—ये जैनदर्शन के प्रसिद्ध आचार्य हैं। इनका आविर्भाव नवम शताब्दी में हुआ है। वे दिगम्बर सम्प्रदाय के महनीय तर्कशास्त्री माने जाने हैं। वादिराज दक्षिण के सोलंकीवंशी नरेश जयसिंह प्रथम के समसामयिक माने जाते हैं जिनका समय शक संवत् ९३० से ९६४ है। इन्होंने 'न्यायविनिश्चयनिर्णय' नामक महत्त्वपूर्ण जैनन्याय का ग्रन्थ लिखा है। यह ग्रन्थ भट्ट अकलंक कृत 'न्यायविनिश्चय' का भाष्य है। इन्होंने 'पाश्वनाथचरित्र' नामक सुप्रसिद्ध काव्य ग्रन्थ की भी रचना की है।

आधारग्रन्थ-भारतीयदर्शन-आचार्यं बलदेव उपाध्याय ।

वात्स्यायन--न्यायसूत्र के प्रसिद्ध भाष्यकर्त्ता वात्स्यायन हैं। इनके ग्रन्थ में अनेक वार्त्तिकों के उद्धरण प्राप्त होते हैं जिससे ज्ञात होता है कि इनके पूर्वभी न्यायसूत्र पर व्याख्या ग्रन्थों की रचना हुई थी, पर सम्प्रति वात्स्यायन का भाष्य ही एतद्विषयक प्रथम उपलब्ध रचना है। इनके भाष्य के ऊपर उद्योतकराचार्य ने विस्तृत वात्तिक की रचना की है । दे० उद्योतकर ]। वात्स्यायन का ग्रन्थ 'वात्स्यायनभाष्य' के नाम से प्रसिद्ध है जिसका समय विकम पूर्व प्रथम शतक माना जाता है। संस्कृत में वात्स्यायन नाम के अनेक व्यक्ति हैं जिनमें कामसूत्र के रचयिना वात्स्यायन भी हैं। पर, न्यायसूत्र के भाष्यकार वात्स्यायन उनसे सर्वथा भिन्न हैं [दे० कामशास्त्र]। रे हेमचन्द्र की 'अभिधानाचेन्तामणि' में वात्स्यायन के अनेक नामों का निर्देश है जिनमें चाणक्य का भी नाम आ जाता है। 'वात्स्यायनो मञ्जनागः कौटिल्यश्चणकात्मजः। द्रामिलः पक्षिलस्वामी, विष्णुगुप्तोऽङ्गुलश्च सः ॥' यहां वातस्यायन, पक्षिलस्वामी, चाणक्य और कीटिल्य एक व्यक्ति के नाम कहे गये हैं। 'वात्स्यायनभाष्य' के प्रथम सूत्र के अन्त में चाणक्यरचित 'अर्थशास्त्र' का एक क्लोक भी उद्धृत है, अतः विद्वानों का अनुमान है कि कौटिल्य ही न्यायसूत्र के भाष्यकार हैं। 'प्रदीप: सर्वविद्यानामृपाय: सर्वंकर्मणाम् । आश्रयः सर्वंधर्माणां विद्योद्देशे प्रकीर्तिता॥ पर, यह मत अभी तक पूर्णंतः मान्य नहीं हो सका है। वात्स्यायन ने 'न्यायदर्शन' अध्याय २, अ० १. सूत्र ४० की व्याख्या में उदाहरण प्रस्तुत करते हुए भात बनाने की विधि का वर्णन किया है जिसके आधार पर विद्वान इन्हें द्रविड़ देश का निवासी मानते हैं।

आधारग्रन्थ—१. इण्डियन फिलॉमफी—भाग २—डॉ० राधाकृष्णन् २. भारतीय-दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । ३. हिन्दी तर्कभाषा—आ० विश्वेदवर ।

वात्स्यायन कामसूत्र—यह भारतीय कामशास्त्र या कामकराविज्ञान का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण एवं विश्वविश्वत ग्रन्थ है। इसके लेखक वात्स्यायन के नाम पर ही इसे 'वात्स्यायन कामसूत्र' कहा जाता है। वात्स्यायन एवं चाणक्य के जीवन, स्थितिकाल तथा नामकरण के सम्बन्ध में प्राचीनकाल से ही मतभेद दिखाई पड़ता है। कीटिल्य तथा वात्स्यायन 'हेमचन्द्र', 'वैजयन्ती', 'त्रिकाण्डशेष' तथा 'नाममालिका' प्रभृति कोशों

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

में एक ही नाम वाले व्यक्ति कहे गए हैं, पर ये नाम भ्रमवश एक शाथ जुट गए हैं। 'नीतिसार' के रचयिता कामन्दक को चाणक्य का प्रधान शिष्य मानते हुए उसे वात्स्यायन से अभिन्न माना गया है। सुबन्ध्ररचित 'वासवदत्ता' में कामसूत्रकार का नाम मञ्जनाग दिया हुआ है। कामसूत्र के टीकाकार (जयमंगला) यशोधर भी वात्स्यायन का वास्तविक नाम मञ्जनाग स्वीकार करते हैं तथा बहुत से विद्वान् न्याय नाष्यकर्त्ता वात्स्यायन को कामसूत्र के प्रणेता वात्स्यायन से अभिन्न मानते हैं। इसी प्रकार बात्स्यायन के स्थितिकाल के विषय में भी मतभेद दिखाई पडता है। म ० म ० हरप्रसाद शास्त्री के अनुसार वात्स्यायन का समय ई० पू० प्रथम शनाब्दी है. पर शेष इतिहासकारों ने इनका आविभीव तीसरी या चीयी शती में माना है। पं असर्यनारायण व्यास ( प्रसिद्ध ज्यातिर्विद ) ने इनका स्थितिकाल कालिदास के पञ्चात् ईo qo प्रथम शताब्दी माना है। इस प्रकार वात्स्यायन के नामकरण तथा उनके आविभविकाल दोनों के ही सम्बन्ध में विविध मतवाद प्रचलित हैं जितका निराकरण अभी तक न हो सका है। 'काममूत्र' का विभाजन अधिकरण, अध्याय तथा प्रकरण में किया गया है। इसके प्रथम अधिकरण का नाम 'साधारण' है तथा इसके अन्तर्गत ग्रन्थ-विषयक सामान्य विषयों का परिचय दिया गया है। इस अधिकरण में अध्यायों की संख्या पांच है तथा पाच प्रकरण हैं — शास्त्रसंग्रह, त्रिवर्गप्रतिपत्ति, विद्यासमुद्देश. नागरकवृत्त तथा नायक सहाय-दूनीकर्म विमर्श प्रकरण । प्रथम प्रकरण का प्रतिपाद्य विषय धर्म, अर्थ तथा काम की प्राप्ति है। इसमें कहा गया है कि मनुष्य श्रृति, स्मृति आदि विभिन्न विद्याओं के साथ अनिवार्य रूप से कामशास्त्र का भी अध्ययन करे। कामसूत्रकार के अनुसार मनुष्य विद्या का अध्ययन कर अर्थोपार्जन में प्रवृत हो तत्पश्चात विवाह करके गार्हस्थ्य जीवन व्यतीत करे । किसी दूती या दूत की सहायता से उसे किसी नायिका से सम्पर्क स्थापित कर प्रेम-सम्बन्ध बढ़ाना चाहिए, तद्रपरान्त उसी से विवाह करना चाहिए जिससे कि गाहंस्थ्य जीवन सदा के लिए सूखी बने ।

द्वितीय अधिकरण की अभिधा साम्प्रयोगिक है जिसका अर्थ है सम्भोग। इस अधिकरण में दस अध्याय एवं सत्रह प्रकरण हैं जिनमें नाना प्रकार से स्त्री-पुरुष के सम्भोग का वर्णन किया गया है। इसमें बताया गया है कि जब तक मनुष्य सम्भोग-कला का सम्यक् ज्ञान नहीं प्राप्त करता तब तक उमे वास्तविक आनन्द नहीं मिलता। तृतीय अधिकरण को कन्या साम्प्रयुक्त कहा गया है। इसमें पौच अध्याय तथा नौ प्रकरण हैं। इस प्रकरण में विवाह के योग्य कन्या वा वर्णन किया गया है। काम-सूत्रकार ने विवाह को धार्मिक बन्धन माना है। चतुर्थ अधिकरण को 'भार्याधिकरण' कहते हैं। इसमें दो अध्याय तथा आठ अधिकरण हैं तथा भार्या के दो प्रकार (विवाह होने के पश्चात् कन्या को भार्या कहते हैं) वर्णित हैं एकचारिणी तथा सपत्नी। इस अधिकरण में दोनों भार्याओं के प्रति पति का तथा पति के प्रति उनके कर्त्तंच्य का वर्णन है। पौचवें अधिकरण की संज्ञा 'पारदारिक' है। इस प्रकरण में अध्यायों की संख्या छह तथा प्रकरणों की संख्या दस है। इसका विषय परस्त्री तथा परपुरुष के प्रेम का वर्णन है। किन परिस्थितियों में प्रेम उत्पन्न होता है, बढ़ता एवं

दूट जाता है, किस प्रकार पर गरेन्छा की पूर्ति होती है तथा स्त्रियों की व्यभिचार से कैसे रक्षा हो सकती है, आदि विषयों का यहाँ विस्तारपूर्व क वर्णन है। छठे प्रकरण को 'वैशिक' कहा गया है। इसमें छह अध्याय तथा बारह प्रकरण हैं। वेश्याओं के चिरत तथा उनके समागम के उपायों का वर्णन ही इस अधिकरण का प्रमुख विषय है। कामसूत्रकार ने वेश्यागमन को दुर्व्यंसन माना है। सप्तम अधिकरण की संज्ञा 'औपनिष्यंदक' है। इसमें दो अध्याय तथा छह प्रकरण है तथा तन्त्र, मन्त्र, औषि, यन्त्र अदि के द्वारा नायक-नायिकाओं को वशीभूत करने की विध्यां दी गयी हैं। इसण्डावण्य को बढ़ाने के उपाय, नष्टराग की पुनः प्राप्ति तथा वाजीकरण के प्रयोग की विधि भी इसमें वर्णित है। औपनिष्यिक का अर्थ 'टोटका' होता है। इस ग्रन्थ में कुछ सात अधिकरण, ६६ अध्याय, ६४ प्रकरण एवं १२५० सूत्र (श्लोक) हैं। कामसूत्र में बताया गया है कि सर्वप्रथम इस शास्त्र का प्रवचन ब्रह्मा ने किया था जिसे नन्दी ने एक सहस्र अध्यायों में विभाजित किया। उसने अपनी ओर से कुछ घटाव नहीं किया। श्वेतकेतु ने नन्दी के कामशास्त्र को सम्पादित कर इसका संक्षिप्तीकरण किया।

'कामसूत्र' में मैथुन का चरमसुख तीन प्रकार का माना गया है—१—सम्भोग, सन्तानोत्पत्ति, जननेन्द्रिय तथा काम-सम्बन्धी समस्याओं के प्रति आदर्शमय भाव। २—मनुष्य जाति का उत्तरदायित्व—३—अपने सहचर या सहचरी के प्रति उच्चभाव, अनुराग, श्रद्धा और हितकामना। वात्स्यायन ने इसमें धर्म, अर्थ और काम तीनों की व्याख्या की है। कामसूत्र में वैवाहिक जीवन को सुखी बनाने के लिए तथा प्रेमी-प्रोमकाओं के परस्पर कलह, अनबन, सम्बन्धिवच्छेद, गुप्त-व्यभिचार, वेश्यावृत्ति, नारीअपहरण तथा अप्राकृतिक व्यभिचारों आदि के दुष्परिणामों का वर्णन कर अध्येता को शिक्षा दी गयी है जिससे कि वह अपने जीवन को सुखी बना सके। संस्कृत में 'कामसूत्र' के आधार पर अनेक ग्रन्थों की रचना हुई है। इनके लेखकों ने 'कामसूत्र' के कित्तिय विषयों को लेकर स्वतन्त्र रूप से ग्रन्थ-रचना की है, जिन पर वात्स्यायन का प्रभाव स्पष्ट है। कोकपण्डित ने 'रितिरहस्य', भिक्षुपद्मधी ने 'नागरसर्वस्व' तथा ज्योतिरीश्वर ने 'पंचसायक' नामक ग्रन्थ लिखे हैं। 'कामसूत्र' के आधार पर अनङ्गरङ्ग' 'कोकसार' 'कामरत्न' आदि ग्रन्थ भी लिखे गए हैं।

आधारग्रन्थ—१. कामस्त्र (हिन्दी व्याख्या सहित)— (जयमङ्गला महित) व्याख्याता श्रीदेवदत्त शास्त्री—चौखम्बा प्रकाशन । २. कामसूत्र परिशीलन—श्री वाचस्पति गैरोला (संवितिका प्रकाशन, इलाहाबाद) ३. कामकुव्जलता—सं० आ० दुण्ढिराज शास्त्री ।

ं वामन—काव्यशास्त्र के आचार्य। ये रीतिसम्प्रदाय के प्रवर्त्तक माने जाते हैं। इन्होंने 'काव्यालंकारसूत्रवृत्ति' नामक ग्रन्थ की रचना की है जिसमें 'रीति' को काव्य की आत्मा माना गया है [दे० काव्यालंकारसूत्रवृत्ति]। ये काश्मीर निवासी तथा उद्घट के सहयोगी हैं। 'राजतरंगिणी' में वामन को जयापीड़ (काश्मीर नरेश) का मन्त्री लिखा गया है—

मनोरथः शङ्खदत्तरचटकः सन्धिमांस्तथा । बभूवुः कवयस्तस्य वागनाद्याश्च मन्त्रिणः ॥ ४।४९७ जयापीड़ का समय ७७९ में = १३ ई० तक है। वामन का उल्लेख अनेक आलंकारिकों ने किया है जिससे उनके समय पर प्रकाश पडता है। राजशेखर ने 'काव्यमीमांसा' म 'वामनीयाः के नाम से इनके सम्प्रदाय के आलंकारिकों का उन्नेख है तथा अभिनवगृष्त ने एक श्रोक [ध्वन्यालोक में उद्भृत-अनुरागवती सन्ध्या दिव-सम्बन् पुरःसरः । अहो दैवगतिः कीहक् तथापि न समागमः ॥ ] के सम्बन्ध में बताया है कि वामन के अनुसार असमें आक्षेपालंकार <mark>है । इस प्रकार राजशेखर एवं अभिनव</mark> से वामन पूर्ववर्त्ती सिद्ध होते हैं । 'काव्यालंकारसूत्रवृत्ति' में ३१९ सूत्र एवं पांच अधिकरण है। स्वयं वापन ने स्वीकार किया है कि उन्होंने सूप एवं वृक्ति दोनों की रचना की है- प्रणम्य परमं ज्योतिवासनेन कवििया । काव्यालंकारसूत्राणां स्वेषां वृत्तिविधीयते ॥ मगलक्छोक । इसमें गुण, रंग्ति. दाप एवं अलंकार का विस्तृत विवेचन है । बामन ने गुरा एवं अलंकार के भेद को स्पष्ट करते हुए काव्यशस्त्र के इतिहास में महत्त्वपूर्ण योग दिया है। इनके अनुसार गुण काव्य के नित्यधर्म है और अलंकार अनित्य। काव्य के शाभाकारक धर्म अलकार एवं उसको अतिशायित करने वाले गुण हैं, सीन्दर्य ही अलंकार है। इन्होंने उपमा को मुख्य अलंकार के रूप मे मान्यता दी है और काव्य में रस का महत्त्व स्वीकार किया है।

आधारप्रन्थ --१. हिन्दी काव्यालंकारसूत्रवृत्ति--आ० विश्वेश्वर । २. भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १, २--आ० बलदेव उपाध्याय ।

वामनपुराण-पुराणों में कमानुसार चौदहवाँ पुराण । 'वामनपुराण' का सम्बन्ध भगवान विष्णू के वामनावतार से है। 'मत्स्यपुराण' में कहा गया है कि जिस पुराण में त्रिविकम या वामन भगवान् की गाथा का ब्रह्मा द्वारा की त्रांन किया गया है और जिसमें भगवान द्वारा तीन पगों से ब्रह्माण्ड को नाप लेने का वर्णन है, उमे 'वामन-पूराण' कहते है। इसम दस सहस्र क्लोक एवं ९२ अध्याय हैं तथा पूर्व और उत्तर भाग के नाम से दा विभाग किये गए है । इस पुराण मे चार सहिताएँ हैं —माहेश्वरी-संहिता, भागवतीसाहता, सीरीसंहिता और गाणेश्वरीसंहिता। इसका प्रारम्भ वामनावतार सं होता है तथा कई अध्यायों में विष्णु के अवतारों का वर्णन है। विष्णुपरक पुराण होते हुए भी इसमें साम्प्रदायिक संकीणता नहीं है, क्योंकि विष्णु की अवतार-गाथा के अतिरिक्त इसमें शिष-माहात्म्य, शेवतीर्थ, उमा-शिव-विवाह, गणेश का जन्म तथा कात्तिक्य की उत्पत्ति की कथा दी गर्धा है। 'वामनपुराण' में वर्णित शिवार्वितीचरित का 'कुमारसंभव' के साथ आश्चर्यजनक साम्य है। विद्रानों का कहना है कि कालिदास के कुमारसंभव से प्रशावित होने के कारण इसका समय कालिदासोत्तर युग है। वेंकटेश्वर प्रेस की प्रकाशित प्रति मे नारदपुराणोक्त विषयों की पूर्ण संगति नहीं बैठती । पूर्वाई के विषय तो पूर्णतः मिल जाते हैं किन्तु उत्तराई की माहेश्वरी, भागवती, सीरा और गाणेश्वरी नामक चार संहिताएँ मृद्रित प्रति में प्राप्त नहीं होतीं। इन संहिताओं की श्लोक संख्या चार सहस्र है। वामन पुराण की विषय-सूची-कूमंकल्प के वृत्तान्त का वर्णन, ब्रह्माजी के । बारच्छेद की कथा, कपाल-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मोचन आख्यान, दक्षयज्ञ-विध्वंस, मदन-दहन, प्रह्लादनारायणयुद्ध, देवासुर संग्राम, सुकेशी तथा सूर्यं की कथा, काम्यव्रत का वर्णन, दुर्गाचरित्र, तपतीचरित्र, कुरुक्षेत्र-वर्णन, अनुपमसत्या-माहात्म्य, पार्वती की कथा, जन्म एवं विवाह, कौशिकी उपाख्यान, कुमारचरित, अन्धकवध, साध्योपाख्यान, जावालिचरित, अन्ध एवं शङ्कर का युद्ध, राजा बलि की कथा, लक्ष्मी-चरित्र, त्रिविक्रम-चरित्र, प्रह्लाद की तीर्थयात्रा, धुन्धुचरित-प्रेतोपाख्यान, नक्षत्रपुरुष की कथा, श्रीदामाचरित । उत्तर भाग—माहेश्वरी संहिता—श्रीकृष्ण एवं उनके भक्तों का चरित्र, भागवती संहिता—जगदम्बा के अवतार की कथा—सौरी संहिता—सूर्यं की पापनाशक महिमा का वर्णन, गाणेश्वरी संहिता—शिव एवं गणेश का चरित्र

आधारग्रन्थ—१—वामनपुराण ए स्टडी—डॉ० वासुदेव शरण अग्रवाल । २—पुराणम्—वर्ष ४, पृ० १८९-१९२ वही-भाग ४, १९६३ । ३—प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १, खण्ड २—विन्टरिनत्स । ४—पुराण विमर्श—पं० वलदेव उपाध्याय । ४—पुराणतत्त्वमीमांसा—श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । ६—वामन पुराणांक—गीता प्रेस, गोरखपुर ।

**धामनभट्ट बाण**—ये राज वेमभूपाल के राजकिव थे। इनका समय विक्रम का पंचदश शतक है। इन्होंने विभिन्न साहित्यिक विधाओं पर पूर्ण सफलता के साथ छेखनी चलायी है। इनकी रचनाओं में काव्य, नाटक, गद्यग्रन्थ एवं कोश ग्रन्थ प्राप्त होते है। १---नलाभ्युदय---इनमें नल-दमयन्ती की कथा वर्णित है। यह ग्रन्थ अपूर्ण रूप में त्रिवेन्द्रम संस्कृत सीरीज से प्रकाशित हुआ है। इसमें नवम सर्ग इलोक संख्या ३ तक के ही अंग प्राप्त होते हैं। २—रघुनाथचरित—यह काव्य तीस सर्गों में है, किन्तू अभी तक अप्रकाशित है। इसके दो हस्तलेख तंजीर हस्तलिखित पुस्तक संग्रह भाग ६, सं० ३७२१ एवं अड्यार पुस्तकालय २, २७ में प्राप्त होते हैं। ३—हंसदूत—मेघदूत के अनुकरण पर रचित सन्देश काव्य जिसमें ६१ 🕂 ६० = १२१श्लोक हैं। सम्पूर्ण ग्रन्थ मन्दाकान्ता वृत्त में लिखा गया है। ४--वाणासुर विजय-यह काव्य अप्रकाशित है और इसका विवरण ओरियन्टल लाइब्रेरी मद्रास की त्रिवर्षीय हस्तलिखित पुस्तक सूचा ६, सं० ७१८१ में प्राप्त होता है। ५-पार्वतीपरिणय-पाच अंकों के इस नाटक में कुमारसम्भव के आधार पर शिव पार्वती-विवाह का वर्णन है। ६ — कनकलेखा — इस नाटक की रचना चार अंकों में हुई है और व्यासवर्मन् तथा कनकलेखा के विवाह का वर्णन है। ग्रंथ अप्रकाशित है। ७--- प्रुङ्गारभूषण भाण--- यह एक अङ्क में समाप्त होने वाला भाण है। इसका नायक विलासशेखर नाम का धूर्त व्यक्ति है। ८ — वेम-भूपाल चरित-इसमें वेमभूपाल का जीवनचरित गद्य में वर्णित है। इसका प्रकाशन श्रीरंगम्से हो चुका है। ९—शब्दचन्द्रिका—यह कोश ग्रंथ है और अभी तक अप्रकाशित है। १०--शब्दरत्नाकर-यह कोश ग्रन्थ भी अभी तक अप्रकाशित है।

आधारग्रन्थ--संस्कृत के सन्देश काव्य-डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

वायुपुराण—कमानुसार चौथा पुराण । इसे कतिपय विद्वान् 'शिवपुराण' भी कहते हैं । अर्थात् 'शिवपुराण' और 'वायुपुराण' दो पृथक् पुराण न होकर एक ही पुराण

के दो नाम हैं, पर कुछ विद्वानों के अनुसार दोनों िन्न-भिन्न पुराण हैं। यही बात पुराणों में भी कही गयी है। 'विष्णु', 'मारकण्डेय', 'कूमं', 'वाराह', 'ऋङ्ग', 'ब्रह्मवैवत्तं एवं 'भागवतपुराण' में 'शिवपुराण' का वर्णन है किन्तु 'मत्स्यपुराण', 'नारदपुराण' और 'देवीभागवत' में 'वायु' का ही उल्लेख किया गया है। पर, इस समय दोनों ही पूराण प्रथक्-प्रथक् रूप में प्राप्त हैं और उनके विषय-विवेचन में भी पर्याप्त अन्तर है िदे**० शिवपुराणो । 'वायुपुराण' में इलोक संख्या ग्यारह सहस्र है** तथा इसमें कुल १**१**२ अध्याय हैं । इसमें चार खण्ड हैं, जिन्हें पाद कहा जाता है-प्रिक्रया, अनुलंग, उपोद्धात एवं उपसंहारपाद । अन्य पुराणों की भांति इसमें भी मृष्टि-क्रम एवं वंशावली का कथन किया गया है। प्रारम्भ के कई अध्यायों में मृष्टि-क्रम का विस्तारपूर्वंक वर्णन के पश्चात् भौगोलिक वर्णन है, जिसमें जम्बूढीप का विशेष रूप से विवरण तथा अन्य द्वीपों का कथन किया गया है। तदनन्तर अनेक अध्यायों में खगोल-वर्णन, युग, ऋषि, तीर्थ तथा यज्ञों का विवरण प्रस्तृत किया गया है। इसके ६० वें अध्याय में वेद की शालाओं का विवरण है और ६६ तथा ६७ अध्यायों में संगीत का विशद विवेचन किया गया है। इसमें कई राजाओं के वंशों का वर्णन है तथा प्रजापित वंश-वर्णन, कश्यपीय, प्रजा-सर्गं तथा ऋषिवंशों के अन्तर्गत प्राचीन बाह्य वंशों का इतिहास दिया गया है। इसके ९९ अध्याय में प्राचीन राजाओं की विस्तृत वंशावलियां प्रस्तुत की गयी हैं। इस पूराण के अनेक अध्यायों में श्राद्ध का भी वर्णन किया गया है तथा अन्त में प्रलय का वर्णन है। 'वायुपराण' का प्रतिपाद्य है,- शिव-भक्ति एवं उसकी महनीयता का निदर्शन । इसके सारे आख्यान भी शिव-भक्तिपरक हैं। यह शिवभक्तिप्रधान पुराण होते हुए भी कट्टरता-रहित है और इसमें अन्य देवताओं का भी वर्णन किया गया है तथा कई अध्यायों में विष्णु एवं उनके अवतारों की भी गाथा प्रस्तृत की गयी है। 'बायुपुराण' के ११ से १४ अध्यायों में यौगिक प्रक्रिया का विस्तारपूर्वक वर्णन है तथा शिव के ध्यान मे लीन योगियों द्वारा शिवलोक की प्राप्ति का उल्लेख करते हुए इसकी समाप्ति की गयी है।

रचनाकौ शल की विशिष्टता, सगं, प्रतिसगं, वंश, मन्वन्तर एवं वंशानुचरित के समावेश के कारण इसकी महनीयता असंदिग्ध है। इस पुराण के १०४ से ११२ अध्यायों में वैष्णवमत का पृष्टिकरण है, जो प्रक्षिप्त माना जाता है। ऐसा लगता है कि किसी वैष्णव भक्त ने इसे पीछे से जोड़ दिया है। इसके १०४ वें अध्याय में भगवान् श्रीकृष्ण की लिलत लीला का गान किया गया है, जिसमें राधा का नामोल्लेख है। 'वायुपुराण' के अन्तिम आठ अध्यायों (१०५-११२) में गया का विस्तारपूर्वंक माहात्म्य-प्रतिपादन है तथा उसके तीथंदेवता 'गदाधर' नामक विष्णु ही बताये गए हैं। इस पुराण के चार भागों की अध्याय संख्या इस प्रकार है—प्रक्रियापाद १-६, उपोद्धातपाद ७-६४, अनुषंगपाद ६४-९९ तथा उपसंहारपाद १००-११२। 'वायुपुराण' की लोकप्रियता बाणभट्ट के समय में हो गयी थी। बाण ने 'कादम्बरी' में इसका उल्लेख किया है—'पुराणे वायु प्रलिपतम्'। शंकराचार्यं के 'ब्रह्मसूत्रभाष्य' में भी इसका उल्लेख है (१।३।२०,१।३।३०) तथा उसमें 'वायुपुराण' के श्लोक उद्देश्वत

हैं ( =।३२,३३ )। 'महाभारत' के बनपर्वं में भी 'वायुष्टराण' का स्पष्ट निर्देश है— एत् ते सर्वमाख्यानमतीनानागत मया। वायुप्रोक्तमनुस्मृत्य पुराणमृषिसंस्तृतम् ॥ १९१।१६ : इसमे इस पुराण की प्राचीनता सिद्ध होती है ।

आधारग्रन्थ — १ — वायुप्राण (हिन्दी अनुवाद) — अनु० पं० रामप्रसाद त्रिपाठी। २ — दी वायुपुराण — (अंगरेजी) - डॉ० हाजरा (इण्डियन हिन्टॉरिकल क्वार्टली) भाग १४।१९६८। १ — पुराणतत्त्वमीमांसः — श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी। ४ — पुराण-विमर्श — पं० व उदेव उपाध्याय। ५ — प्राचीन नारतीय साहित्य — विन्टरित्स भाग १, ७०० २ ६ — इतिहास पुराणानुतीलन — डॉ० रामशंकर भट्टाचार्य। ७ — वेदस्थ पुराणगत सामग्री का अध्ययन — डा० रा शंकर भट्टाचार्य।

वाराह या वराहण्राण-कमानुमार १२ वां पूराण । इस पुराण में भगवान विष्णु के बराह अबतार का वर्णन है, अतः उन्ही के नाम पर इसका नामकरण किया गया है। बिष्ण ने वराह का रूप धारण कर पानाललोक से पृथ्वी का उद्धार कर इस पुराण का अव उन किया था। यह वैष्णवपुराण है। 'नारक' और 'मतस्यपुराण' के अनुसार इसकी ब्लोक संख्या २४ सहस्र है, किल्कु कलकते की गियाटिक सोमाइटी के प्रकाशित संस्करण में ववल १०७०० क्लोक है। इसके अन्यायों की संख्या र१७ है तथा गौडीय आर दाक्षिणात्य नामक दो पाठ-भेद उपलब्ब हाते हैं, जिनके अध्यायों की संख्या में भी अन्तर दिखाई पडता है। यहां तक कि एक ही विषय के वर्णन में श्लोकों में भी अन्तर आ गया है। इसमें मृष्टि एवं राजवंशावलियों की संक्षिप्त चर्चा है, पर पुराणोत्त. विषयों की पूर्ण संगति नहीं बैठ पाती। ऐसा लगता है कि यह पुराण विष्णु भक्तों के निमित्त प्रणीत स्तोत्रों एवं पूजा-विधियों का संग्रह है । यद्यपि यह वैष्णवपुराण है, तथापि इसमे शिव एवं दुर्गा में सम्बद्ध कई कथाएँ विभिन्न अध्यायों में विणित हैं। इसमें मात पुजा और देवियों की पूजा का भी वर्णन ९० स ९५ अध्याय तक किया गया है तथा गणेश-जन्म की कथा एवं गणेशस्तोत्र भी दिया गया है। 'वाराहपुराण' में श्राद्ध, प्रायश्चित, देव-प्रतिमा निर्माण-विधि आदि का भी कई अध्यायों में वर्णन है तथा कृष्ण की जन्मभूमि मथूरा-माहात्म्य के वर्णन में १५२ से १६८ तक १७ अध्याय लगाये गए है। मथुरा-माहास्म्य में मथुरा का भूगोल दिया हुआ है तथा उसकी उपयोगिता इसी दृष्टि से है। इसमे निविकेता का उपाख्यान भी विस्तारपूर्वक वर्णित है जिसमें स्वर्ग और नरक का वर्णन है। विष्णु-सम्बन्धी विविध ब्रतों के वर्णन मे इसमें विशेष बर दिया गया है, तथा द्वादशी वत का विस्तार पूर्वक वर्णन करते हुए विभिन्न मासों में होने वाली द्वादशी का कथन किया गया है। इस पुराण के कई सम्पूर्ण अध्याय गद्य में निबद्ध है ( ६१-६३, ६६-६७, ७४) तथा कतित्य अध्यायों में गद्य और पद्य दोनों का मिश्रण है। 'भविष्यपुराण' के दो वचनों को स्द्धृत किये जाने के कारण यह उससे अर्वाचीन सिद्ध होता है। [ १७७। ४१ ) इस पुराण में रामानुजाचार्य के मत का विशद रूप से वर्णन है। इन्हीं आधारों पर विद्वानों ने इसका समय नवम-दशम शती के लगभग निश्चित किया है।

बाधारग्रन्थ-१-प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १, खण्ड २-विन्टरनित्स।

२—पुराणतत्त्वमोमांसा—श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । ३—इतिहास पुराण का अनु-शीलन—डॉ रामलंकर भट्टाचार्य । ४-पुराणम् वर्षे ४ (१९६२) पृ० ३६०-३८३ ४—पुराण-विमर्श-५० बलदेव उपाध्याय ।

चारमी कि संस्कृत के आदि कवि । इन्होंने 'रामायण' नामक आदि महाकाव्य की रचना की है दि० रामायण ]। बाल्मी कि के सम्बन्ध में कहा जाता है कि सर्व-प्रथम इनके मूल से ही काव्य का आविर्भाव हुआ था। 'रामायण' के बालकाण्ड में यह कथा प्रारम्य में ही मिलती है। तमसा नदी के किनारे महर्षि भ्रमण कर रहे थे, उसी समय एक व्याधा आया और उसने वहां विद्यमान कौंच पक्षी के जोड़े पर बाण प्रहार किया। बाण के लगने मे कौंच पर गया। और कौंची करुण स्वर में आर्त्तनाद करने लगी। इस करुण दृश्य को देखते ही महर्षि के हृदय में करुणा का नैसर्गिक स्रोत फूट पड़ा और उनके मुख से अकस्पान् जाप के रूप में काव्य की वेगवती धारा प्रवाहित हो गयी । उन्होंने व्याधे को शाप देते हुए कहा कि जाओ, तुम्हें जीवन में कभी भी शान्ति न मिले वयोंकि तुमने प्यार करते हुए कौच-मिथुन में से एक को मार दिया। मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमामः शाश्वतीः समाः । यन् क्रींचिमिथुनादेकमवधीः काममोहितम् ॥ कवि का लोक इठोक म परिणत हो गया, जो सम-अपर युक्त चार पादो का था। इसी बलाक के साथ संस्कृत वाग्यारा का जन्म हुआ और इसी में महाकाव्य की गरिमा संपृक्त हुई। वाल्मिकी का सच्चा कवि-हृदय प्राप्त हुआ था और उनमें महान् कि के सभी गुण विद्यमान थे। कहा जाता है कि 'मानिषाद' वाली कविता को सूनकर म्बयं ब्रह्मा जी ऋषि के समक्ष त्पस्थित होकर बोले कि—महर्षे ! आप आद्यकि है, अब आपके प्रातिभचञ्च का उन्मेष हुआ है। महाकवि भवभूति ने इस घटना का वर्णन 'उत्तररामचरित' नामक नाटक में किया है--ऋषे प्रवृद्धोऽसि वागात्मनि ब्रह्मणि । त**र्** ब्रूहि रामचरितम् । अब्याहतज्योतिरापं ते चक्षुः प्रतिभाति । आद्यः कविरसि । समा-क्षरैक्तनुभिर्यः पादैगीतो महिषणा । सोऽनुन्याहरणाद् भूयः शोकः क्लोकस्यमागतः ॥ १:२।४० । महाकवि कालिटाम ने भी इस घटना का वर्णन किया है-तामभ्यगच्छद् रुदितानुसारी कविः कुशेष्माहरणाय यातः । निषादविद्धाण्डजदर्शनीत्यः क्लोकत्यमापद्यत यस्य शोकः ॥ रघुवंश १४।७० । ध्विनकार ने भी अपने ग्रन्थ में इस तथ्य की अभिन्यक्ति को है - काव्यस्थात्मा स एवार्थस्तथा चादिकवेः परा । कौंचद्वन्द्ववियोगोत्थः शोकः इलोकत्वमागतः ।। ध्वन्यालोक १।४ ।

वालमीकि ने 'रामायण' के माध्यम से महाराज रामचन्द्र के पावन, लोकविश्रुत तथा आदर्श चिरत का वर्णन किया है। इसमें किव ने कल्पना, भावना, शैली एवं चिरत की उदात्तता का अप्रतिम रूप प्रस्तुत किया है। वालमाकि नैसर्गिक किव हैं। जिनकी लेखनी किसी विषय का वर्णन करते समय उसका चित्र खींच देती है। किव प्राकृतिक हश्यों का वर्णन करते समय उनका यथाथ रूप शब्दों द्वारा मूर्तित कर देता है। वालमीकि रसपेशल किव हैं और इनकी हिट मुख्यतः रस-मृष्टि की ओर रही है। रामायण में मनोरम उपमाओं तथा उत्प्रेक्षाओं की विराट् दश्यावली दिखाई पड़ती है। किव किसी विषय का वर्णन करते समय, अप्रस्तुत विधान के रूप में, अलङ्कारों की

छटा छिटका देता है । वाल्मीकि प्रकृति के किव हैं । इन्होंने अपनी रामायण में उन्मुक्त रूप से प्रकृति का चित्रण किया है। किसी भी स्थिति में कवि प्रकृति से दूर नहीं रहता और किसी न-किसी रूप में प्रकृति को उपस्थित कर देता है। प्रकृति-चित्रण में विवि-धता दिखाई पडती है, फलत: कवि प्रकृति के न केवल कोमल दृश्यों का ही वर्णन करता है, अपिन भयंकर एवं कठोर रूपों का भी निदर्शन करते हुए दिखाई पडता है। व्यामिश्रितं सर्जेकदम्बपुष्पैनेवं जलं पर्वतधातृतास्रम् । मयूरकेकानिरनुप्रयातं शैलापगाः शीघ्रतरं वहन्ति ॥ मेघाभिकामाःपरिसंपतन्ति संमोदिताः भातिबलाकपंक्तिः । वातावधूता बरपोण्डरीकी लम्बेब माला रुचिराम्बरस्य ॥ किप्किन्धाकाण्ड २८।१८,२३ । ''शैल-नदियां उस जल को, जिसमें सर्ज और कदम्ब के फल बह रहे हैं, जो पर्वत्त की धातुओं से ताम्रवर्ण हो रहा है और जिसमें मोरों की केकावाणी की अनुगुठन है. तेजी से बहा कर ले जाती हैं। मेघों की कामना रखने वाली, उड़ती हुई श्वेत बक-पंक्ति श्रेष्ठ ब्वेत पक्षों से निर्मित, हवा में डोलती हुई, आकाश की सुन्दर माला-सी जान पड़ती है।" आदि किव ने शब्द-क्रीड़ा की प्रवृत्ति भी प्रदर्शित की है। वर्षा वर्णन ( কিছিক-धाकाण्ड ) एवं चन्द्रोदय-वर्णन ( लंकाकाण्ड ) में यह प्रवृत्ति अधिक है। निद्रा शनैः केशवमभ्युपैति दुतं नदी सागरमभ्युपैति । हृष्टा बलाका घनमभ्युपैति कान्ता सकामा व्रियमभ्युपैति । किष्किन्धाकाण्ड २८।२४ । "धीरे-धीरे निद्रा केशव को प्राप्त होती है, नदी तेजी से सादर तक पहुंचती है, हर्पभरी बगूली बादल के पास पहुंचती है है और कामनावती रमणी प्रियतम के पास।"

रामायण में अधिकांशतः अनुष्टुप् छन्द का प्रयोग हुआ है, पर सर्ग के अन्त में यसन्तितलका, वंशस्य या दुतिवलंबित छन्द प्रयुक्त हुए हैं। इसकी भाषा सरल एवं विषयानुसारिणी है। किव ने सर्वत्र वर्णन-कौशल का प्रदर्शन कर अपनी अद्भुत काव्यप्रतिभा का परिचय दिया है। वाल्मीकि संस्कृत में रस-धारा के प्रथम प्रयोक्ता महाकिव हैं। इनके सम्बन्ध में अनेक प्रशस्तियाँ प्राप्त होती है उनमें से कुछ को उद्भृत किया जाता है। १—यस्मादियं प्रथमतः परमामृतौधनिधौषिणी सरससूक्तितरङ्गभिङ्गः। गंगेव धूर्जंटिजटाव्यलतः प्रवृत्ता वृत्तेन वाक्तमहमादिकवि प्रपद्ये॥ सूक्तिमुक्तावली अ३९। २—चर्चभिश्चारणानां क्षितिरमण ! परां प्राप्य संमोदलीलां मा कीर्तेः सौविदल्लानवगणय किवातवाणीविलासान्। गीतं ख्यातं न नाम्ना किमिप रघुपतेरद्य यावत् प्रसादाद्, वाल्मीकेरेव धात्रीं धवलयित यशोमुद्रया रामचन्द्रः।

वासुदेव विजय—इस महाकाव्य के प्रणेता केरलीय कित वासुदेव है, जिसमें भगवान् श्रीकृष्ण का चिरत विणित है। यह महाकाव्य अधूरा प्राप्त है और इसमें केवल तीन सर्ग हैं। किव ने पाणिनिसूत्रों के दृष्टान्त प्रस्तृत किये हैं। इसकी पूत्ति नारायण नामक किव ने 'धातुकाव्य' लिख कर की है। इसके कथानक का अन्त इंस-वध से होता है।

विकट नितम्बा—ये संस्कृत की प्रसिद्ध कविषत्री हैं। इनका जन्म काशी में हुआ था। अभी तक इनके सम्बन्ध में कुछ भी ज्ञात नहीं हो सका है, और इनका जीवन-वृत्त तिमिराच्छन्न है। 'सूक्तिमुक्तावली' में राजशेखर ने इनके सम्बन्ध में अपने

विचार प्रकट किये हैं--के वैकटिनतम्बेन िंगां गुम्फेन रंजिताः। निन्दिन्त निजकान्तानां न में ग्रियमधुरं बचः। इनकी एक किवता दी जा रही है--अन्यासु ताबदुपमदंसहासु भुङ्ग ! लोलं विनोदय मनः सुमनोलतासु। मुग्धामजातरजसं किलकामकाले व्यथं कदर्थयसि कि नवमित्तकायाः॥ 'रे भौरे ! तेरे मदंन को सहनेवाली अन्य पुष्पलताओं में अपने चंचल चित्त को विनोदित कर। अनिखली केसररिहत इस नवमित्लका की छोटी कली को अभी असमय में क्यों व्यथं दुःख दे रहा है। अभी तो उसमें केसर भी नहीं है, वेचारी खिली तक महीं है। इसे दुःख देना क्या तुझे सुहाता है ? यहाँ से हट जा।'

विक्रम चरित या सिंहासन द्वात्रिंशिका—यह संस्कृत का लोकप्रिय कथा-संग्रह है। इसके रचियता का पता नहीं चलता। इसके तीन संस्करण उपलब्ध हैं— क्षेमंकर का जैन संस्करण, दक्षिण भारतीय पाठ एवं वररुचिरचित कहा जाने वाला बङ्गाल का पाठान्तर । इसमें ३२ सिहासनों या ३२ पुतलियों की कहानी है । राजा भोज पृथ्वी में गड़े हुए महाराज विक्रमादित्य के सिंहासन को उलाड़ता है और ज्योंही उस पर बैठने की तैयारी करता है कि बत्तीसों पुत्रलियाँ राजा विक्रम के पराक्रम का वर्णन कर उसे बैठने से रोकती हैं। वे उसे अयोग्य सिद्ध कर देती हैं। इसमें राजा की उदारता एवं दानशीलता का वर्णन है। राजा अपनी वीरता से जो भी धन प्राप्त करता था उसमें से आधा पूरोहित को दान कर देता था। क्षेमंकर जैन वाले संस्करण में प्रत्येक गद्यातमक कहानी के आदि एवं अन्त में पद्य दिये गए हैं, जिनमें विषय का संक्षिप्त विवरण है। इसके एक अन्य पाठ में केवल पद्य प्राप्त होते हैं। अंगरेज विद्वान् इडगर्टन ने सम्पादित कर इसे रोमन अन्नरों में प्रकाशित कराया था, जो दो भागों में समाप्त हुआ है। इसका प्रकाशन हारवर्ड ओरियण्टल सीरीज से १९२६ ई॰ में हुआ है। इसका हिन्दी अनुवाद सिंहासनबतीसी के नाम से हुआ है। विद्वानों ने इसका रचना काल १३ वीं शताब्दी से प्राचीन नहीं माना है। डॉ॰ हर्टेल की दृष्टि में जैन विवरण मूल के निकट एवं अधिक प्रामाणिक है, पर इडगर्टम दक्षिणी वचनिका को ही अधिक प्रामाणिक एवं प्राचीनतर मानते हैं। दोनों विवरणों में हेमाद्रि के 'दानखण्ड' का विवरण रहने के कारण इसे १३ वीं शताब्दी के बाद की रचना माना गया है। [हिन्दी अनुवाद सहित चीखम्भा विद्याभवन से प्रकाशित ]।

चिक्रमोर्चशीय—यह महाकवि कालिदास विरचित पांच अंकों का त्रीटक है। उपकृषक का एक प्रकार । इसके नायक-नायिका मानवी तथा देवी दोनों ही कोटियों से सम्बद्ध हैं। इसमें महाराज पुरूरवा एवं उवंसी की प्रणय-कथा का वर्णन है। कैलाश पृथ्त से इन्द्रलोक लौटते समय राजा पुरूरवा को ज्ञात होता है कि स्वगं की अप्सरा उवंसी को कुबेर-भवन से आते समय केशी नामक दैत्य ने पकड़ लिया है। राजा उवंसी का उस दैत्य से उद्धार करता है तथा उसके नैसींगक एवं उद्भुत सीन्दर्य पर अनुरक्त हो जाता है। राजा उवंशी को उसके सम्बन्धियों को सौंप कर राजधानी लौट आता है और उवंशी-सम्बन्धी अपनी मनोव्यथा की सूचना अपने मित्र विदूषक को दे देता है। इसी बीच भोजपत्र पर लिखा हुआ उवंशी का एक प्रेमपत्र राजा को मिलता

है, जिसे पढ़कर वह आन्दातिरेक से भर जाता है। राजकीय प्रमदवन में दोनों मिलते हैं। तत्पश्चात् भरत मुनि द्वारा लक्ष्मी स्वयंवर नाटक खेलने का आयोजन होता है, जिसमें उबंशी को लक्ष्मी का अभिनय करना है। प्रमदवन में ही, संयोगवश, पृकरवा की पत्नी, रानी औद्योनरी, को उबंशी का प्रेम-लेख मिल जाता है और वह कुषित होकर दासी के साथ लीट जाती है। अभिनय करये समय उबंशी पुरूरवा के प्रेम में निमम्न हो जाती है, और उसके मुंह से पुरुषोत्तम क स्थान पर, भ्रम से, पुरूरवा नाम निकल पड़ता है। यह सुनकर भरत मुनि कोधित होकर उसे स्वर्गच्युत होने का आप देते हैं। तब इन्द्र उवंशी को यह आदेश देते हैं कि जब तक पुरूरवा तेरे पुत्र का मुंह न देख ले, तब तक तुम्हें मत्यं लोक में ही रहना पड़ेगा। राजधानी लीटकर राजा उवंशी के विरह में व्याकुल हो जाता है और वह मत्यं लोक में आकर राजा की यिरह-दशा का अवलोकन करती है। उसे अपने प्रति राजा के अट्टर प्रेम की प्रतिति हो जाती है। उबंशी की सख़ियां राजा के पास उमें सीप कर स्वर्गलोक की चली जाती है और दोनों उल्लागपूर्ण जीवन व्यतीत करने लग जाते है।

कुछ समयोपरान्त पूर्वरवा और उर्वशी गन्धमादन पर्वत पर जाकर विहार करते हैं, एक दिन मन्दर्शकनी के तट पर खेलती हुई एक विद्याधर कूमारी को पुरूरवा देखने लगता है और उर्वेशी कृषित होकर कात्तिकेय के गन्धमादन उद्यान न चली जाती है। बहां स्थी का प्रवेश निषिद्ध था। यदि कोई स्थी जाती तो लता बन जाती थी। उर्वेशी भी वहां जाकर लता के रूप में परिवृत्तित हो जाती है और राजा उसके वियोग ज जन्मत की भांति विलाप करते हुए पागल की भांति निर्जीव पदार्थों से उर्वशी का पता पूछने लगता है। उसी समय आकाशवाणी द्वारा यह निर्देश प्राप्त होता है कि यदि ९**६रवा सङ्गमनीय मणि को अपने पास रखकर** लता बनी हुई उर्वशी का आलियन करे तो वह पूर्ववत् उसे प्राप्त हो जायगी। राजा वैसा ही करता है और दोनों छोटकर राजधानी में सुखपूर्वक रहने लगते हैं। जब वे दोनों बहुत दिनों तक वैवाहिक जीवन व्यतीत करते हुए रहते हैं, तभी एक दिन वनवासिनी स्त्री एक अल्पवयस्क युवक के साथ आती है और उसे वह सम्राट्का पुत्र घोषित करती है। उसी समय उर्वशी का शाप निवृत्त हो जाता है और वह स्वगंठोक को चली जाती है। उवंशी के वियोग में राजा व्यथित हो जाते हैं और पुत्र को अभिषिक्त कर वैरागी वनकर बन में चले जाने को सोचते हैं। उसी समय नारद जी का आगमन होता है जिनसे उसे यह सूचना मिलती है कि इन्द्र के इच्छानुसार उर्वशी जीवन पर्यन्त उसकी पत्नी बनकर रहेगी। महाकिव कालिदास ने तस त्रीटक में प्राचीन कथा को नये रूप में सजाया है। भरत का शाप, उर्वशी का रूप परिवर्तन तथा पुरूरवा का प्रलाप आदि कवि की निजी कल्पना हैं। इसमें विप्रत्रमभश्रुङ्गार का अधिक वर्णन है तथा नारी-सीन्दर्य का अत्यन्त मोहक चित्र उपस्थित किया गया है।

विक्रमसेन चम्पू —इस चम्पू के प्रणेता नारायण राय कि हैं। इनका समय सत्रहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण एवं अट्ठारहवीं शताब्दी का आदि चरण माना जाता है। इन्होंने ग्रन्थ में अपना जो परिचय दिया है उसके अनुसार ये मराठा शासन के सचिव थे और इनके भाई का नाम भगवन्त था। ये गङ्गाधर अमात्य के पुत्र थे। इस चम्पूकाध्य म प्रतिष्ठानपुर के राजा विक्रमसेन की काल्पनिक कथा का वर्णन है। "इति श्रीत्र्यम्बककार्थतार्तीयीकाधमण्यंपारीपगंगाधरामात्यनारायणरायसचिवविरचितो विक्रमसेनचम्पूप्रबन्धः समाप्तिमगमत्।" यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैंटलाग मे ७,४१४६ में प्राप्त होना है।

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन— डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

विज्ञानेश्वर—इन्होने 'मिताक्षरा' नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की है जो भारतीय व्यवहार (विधि, लॉ) की महतीय कृति के रूप में समाहत है। 'मिताक्षरा' याजवल्क्यस्मृति का भाष्य है जिसमें विज्ञानेक्वर ने दी सहस्र वर्षों से प्रवहमान भारतीय विधि के मतों का सार गुंकित किया है। यह याजवल्क्यस्मृति का भाष्यमात्र न होकर स्मृति-विषयक स्वतन्त्र निबन्ध का रूप लिए हुए है। इसमें अनेक स्मृतियों के उद्धरण प्राप्त होते हैं तथा उनके अन्तिरोध को दूर कर उनकी संिल्ष्य व्याख्या करने का प्रयास किया गया है। इसमें प्रमुख स्मृतिकारों के नामोल्लेख है तथा अनेक स्मृतियों के भी नाम आते हैं। विज्ञानेक्वर पूर्वमीमांसा के प्रकाण्ड पण्डित थे। इस भन्य में इन्होंने स्थान-स्थान पर पूर्वमीमांसा की ही पद्धति अपनायी है। 'मिताक्षरा' का रचनाकाल १०७० से ११०० ई० के मध्य गाना जातः है। इस पर अनेक व्यक्तियों ने भाष्य की रचना की है जिनमें विश्वेद्वर, नन्दपण्डित तथा बालभट्ट के नाम विशेष प्रमिद्ध है। विज्ञानेक्वर ने दाय को दो भागों में विभक्त किया है—अप्रतिबन्धु एदं सप्रतिबन्धु। इन्होंने जोर देकर कहा है कि वसीयत पर पुत्र, पौत्र तथा प्रपौत्र का जन्मसिद्ध अधिकार होता है।

आधारग्रन्थ— धर्मशास्त्र का इतिहास—डॉ॰ पा॰ वा॰ काणे भाग १ (हिन्दी अनुवाद )।

चिद्यानिभिश्च — सांख्यदर्शन के अन्तिम प्रसिद्ध आचार्य विज्ञानिभिश्च हैं जिनका समय १६ वीं शताब्दी का प्रथमार्थ है। ये काशी के निवासी थे। इन्होंने सांख्य, योग एवं वेदान्त तीनों ही दर्शनों के ऊपर भाष्य लिखा है। सांख्यसूत्रों पर इनकी व्याख्या 'सांख्यप्रवचनभाष्य' के नाम से प्रसिद्ध है। व्यासभाष्य के ऊपर इन्होंने 'योगवान्तिक' तथा ब्रह्मसूत्र पर 'विज्ञानामृतभाष्य' की रचना की है। इनके अतिरिक्त इनके अन्य दो ग्रन्थ हैं— 'सांख्यसार' एवं 'योगसार' जिनमें तक्तत् दर्शनों के सिद्धान्तों का संक्षित्त विवेचन है।

आधारग्रन्थ — भारतीय-दर्शन — आ० बलदेव उपाध्याय

विजिजका—ये संस्कृत की सुप्रसिद्ध कविषत्री हैं। इनकी किसी भी रचना का अभी तक पता नहीं चला है, पर सूक्ति संग्रहों में कुछ पद्य पाप्त होते हैं। इनके तान नाम मिलते हैं—विज्जका, विज्जिका एवं विद्या। 'शाङ्कंधरपद्धति' के एक श्लोक में विज्जिका द्वारा महाकवि दण्डी को डाँटने का उल्लेख है। 'नीलोत्पलदलश्यामां विज्जिकां मामजानता। वृथैव दण्डिना प्रोक्तं सर्वशुक्ला सरस्वती।" विज्जिका के

अनेक श्लोक संस्कृत आलंकारिकों द्वारा उद्धृत किये गए हैं। मुकुलभट्ट ने 'अभिधावृत्तिमातृका' में 'दृष्टि हे प्रतिवेशिनि क्षणिमहाप्यस्मद्गृहे दास्यसि' तथा मम्मट ने
'काव्यप्रकाश' में (चतुर्थ उल्लास अर्थमूलक वस्तु प्रतिपाद्य ध्विन के उदाहरण में)
'धन्यासि या कथयसि' को उद्धृत किया है। मुकुलभट्ट का समय ९२५ ई० के आसपास
है, अतः विजिजका का अनुमानिन समय ७१० से ८५० ई० के बीच माना जा
सकता है। इनकी रचनाएँ श्रृङ्गारप्रधान हैं। कवेरभिप्रायमशब्दगोचरं स्फुरन्तमाद्वेषु
पदेपु केवलम्। वदद्भिरङ्गैः कृतरोमविकियैजंनस्य तूष्णीं भवतोऽयमव्जिलः॥ यहां सहृदय
भावुक का वर्णन है। वास्तविक किव अपने भावों को अभिधा द्वारा प्रकट न कर
व्यंजना की सहायता से व्यक्त करता है। शब्दों से भावों की अभिव्यक्ति नहीं होती,
किन्तु रसिक्त मनोरम पदों के द्वारा भाव प्रकट होता है। ऐसे महाकिव के काव्य का
ममंज वह होता है जो रसभरी पदावली का अर्थ समझ कर शब्दों द्वारा प्रकट नहीं
करता पर चुप रहकर रोमांचित अङ्गों के द्वारा किव के गृढ़ भाव को व्यक्त कर
देता है।

विद्याधर—काव्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'एकावली' नामक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है जिसमें काव्य के दशांगों का वर्णन है। इनका समय १३ वीं शताब्दी का अन्त या १४ वीं शताब्दी का आरम्भ है। एकावली' पर मल्लिनाथ (१४ वीं शताब्दी का अन्त) ने 'तरला' नामक टीका लिखी है। इस ग्रन्थ के समस्त उदाहरण स्वयं विद्याधर द्वारा रचित हैं और वे उत्कलनरेश नरींसह की प्रशस्ति में लिखे गए हैं। 'एकावली' में आठ उन्मेष हैं और ग्रन्थ तीन भागों में रचित है-कारिका, वृत्ति एवं उदाहरण । तीनों ही भाग के रचियता विद्याधर हैं । इसके प्रथम उन्मेष में काव्य के स्वरूप, द्वितीय में वृत्तिविचार, तृतीय में ध्विन एवं चतुर्थ में गुणीभूतव्यङ्गच का वर्णन है। पंचम उन्मेष में गूण एवं रीति, षष्ठ में दोष, सप्तम में शब्दालंकार एवं अष्टम में अर्थालंकार वर्णित हैं। इस ग्रन्थ पर 'ध्वन्यालोक', 'काव्यप्रकाश' एवं 'अलंकारसर्वस्व' का पूर्ण प्रभाव है। अलंकार-विवेचन पर रुप्यक का ऋण अधिक है और परिणाम, उल्लेख, विचित्र एवं विकल्प अलंकारों के लक्षण 'अलंकारसर्वस्व' से ही उद्भृत कर दिये गए हैं। विद्याधर ने अलंकारों का वर्गीकरण भी किया है जो रुप्यक से प्रभावित है। लेखक ने पुस्तकरचना के उद्देश्य को इस प्रकार प्रकट किया है—एप विद्याधरस्तेषु कांतासमितलक्षणम् । करोमि नरसिंहस्य चादुक्लोकानुदाह-रन् ।। एकावली १।६६। विद्याधर ने 'केलिरहस्य' नामक कामशास्त्रीय ग्रन्थ की भी रचना की है । एकाव ठी' का प्रकाशन श्री त्रेवेदी रचित भूमिका एवं टिप्पणी के साथ बम्बे संस्कृत सीरीज से हुआ है।

आधारग्रन्थ— : एकावली —श्री त्रिवेदी द्वारा सम्पादित प्रति । २. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—डॉ० पा० वा० काणे । ३ अलंकारानुशीउन —राजवंश सहाय 'हीरा' ।

विद्यानाथ - काव्यशास्त्र के आचार्य। इन्होंने 'प्रतापरुद्रयशोभूषण' या 'प्रताप- रुद्रीय' नामक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है। विद्यानाथ (आन्ध्र प्रदेश के )

काकतीयवंशी राजा प्रतापरुद्र के आश्रित कवि थे जिनकी प्रशंसा में इन्होंने 'प्रताप-रुद्रीय' के उदाहरणों की रचना की है। इनका समय १४ वीं शती का प्रारम्भ है। प्रतापरुददेवस्य गुणानाश्रित्य निर्मितः । अलङ्कारप्रबन्धोऽयं सन्तः कर्णौत्सवोऽस्तु वः ॥ प्रताप॰ ११९ । इस ग्रन्थ के तीन भाग हैं--कारिका, वृत्ति एवं उदाहरण एवं तीनों के ही लेखक विद्यानाथ हैं। इस पर 'काव्यप्रकाश' ( मम्मट कृत ) एवं 'अलंकारसर्वस्व' ( रुयक रचित ) का पूर्ण प्रभाव है। पुस्तक नी प्रकरणों मे विभक्त है और नायिका-भेद, नायक, काव्य, नाटक, रस, दोप, गुण, शब्दालंकार, अर्थालंकार तथा निश्रालंकार का वर्णन है। इस पर कुमारस्वामी कृत रत्नायण टीका मिलती है और रत्नशाण नामक अन्य अपूर्ण टीका भी प्राप्त होती है। इस ग्रन्थ का प्रचार दक्षिण में अधिक है। इसका प्रकाशन बम्बे संस्कृत सीरीज से हुआ है जिसके सम्पादक श्री के० पी० त्रिवेदी हैं।

आधारग्रन्थ-१.त्रिवेदी द्वारा सम्पादित-प्रतापरुद्रीय । २. संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास—काणे । ३. अलंकारानुषीलन—राजवंश सहाय 'हीरा'।

विव्धानन्द प्रवन्ध चम्पू - इस चम्पूकाव्य के रचियता का नाम वेंकट कवि है। इनका समय अट्रारहवीं शताब्दी के आसपास है। इनके पिता का नाम वीर-राघव था। इस ग्रन्थ की कथा काल्पनिक है जिसमें बालप्रिय तथा प्रियंवद नामक व्यक्तियों की बादरिकाश्रम की बात्रा का वर्णन है जो मकरंद एवं शीलवती के विवाह मे सम्मिलत होने जा रहे है। दोनों ही यात्री शुक हैं। कवि वैष्णव है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में उसने वेदान्तदेशिक की वन्दना की है--किवतार्किककेसिरणं वेदान्ताचार्य-नामधेयजूषम् । आम्नायरक्षितारं कमिप प्रणमामि देशिकं शिरसा ॥ यह काव्य अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी॰ सी॰ मद्रास १२३५१ में प्राप्त होता है।

आधारग्रन्थ-- १. चम्पू काव्य का आलोचनारमक एवं ऐतिहासिक अध्ययन-डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी।

विद्धशालमंजिका--राजशेखर कृत नाटिका है। इसमें चार अंक हैं तथा इसकी रचना 'मालविकाग्निमित्र', 'रत्नावली', एवं 'स्वप्नवासवदत्तम्' के आधार पर हुई है। इसमें किव ने राजकुमार विद्याधरमञ्ज एवं मृगौंकावली और कुवलयमाला नामक दो राजकुमारियों की प्रणय-कथा का वर्णन किया है। प्रथम अंक में लाट देश के राजा ने अपनी पुत्री मृगांकावली को मृगांकवर्मन नामक पुत्र घोषित कर राजा विद्याधरमञ्ज की राजधानी में भेजा। एक दिन विद्याधर ने अपने विद्रुपक से बतलाया कि उसने स्वप्न में देखा है कि जब बह एक सुन्दरी को पकड़ना चाहता है तो वह मांतियों की माला वहाँ छोडकर भाग जाती है। विद्याधर का मंत्री इस बात को जानता था कि मृगांकवर्मन लडकी है और ज्योतिषियों ने उसके सम्बन्ध में भविष्यवाणी की है कि जिसके साथ उसका विवाह होगा वह चक्रवर्ती राजा बनेगा। इसी कारण उसने मृगांकवमंन को राजा के निकट रखा। जिस समय मृगांकवमंन राजा के पास आया उसने देखा कि राजा अपनी प्रेयसी विद्वालालभंजिका के गले में मोतियों की माला डाल रहा है। राजा मृगांकवर्मन की स्थिति से अवगत नहीं था। द्वितीय अंक में कुंतलराजकुमारी कुवलयमाला का विवाह मृगांकवर्मन् से करना चाहती है। राजा ते एक दिन मुगांकवर्मन को वास्तविक स्थिति में क्रीडा करते तथा प्रणय लेख पढते हुए देखा और उसके सौन्दर्य पर मोहित हो गया । तीसरे अंक में राजा विदूषक के साथ मृगांकावरी से मिला एवं उसके साथ प्रेमालाप करते हुए उस पर आसक्त हो गया। चतुर्थं अंक में महारानी ने मृगांकवर्मन को अपने प्रेम का प्रतिद्वन्द्री समझ कर उसे स्त्री वेश में सुमिज्जित कर उसका विवाह राजा के साथ करा दिया। महारानी को अपनी असफलना पर बहुत बडा आघात पहुंचता है और वह बाध्य होकर कृवऌय-माला का विवाह राजा विद्याधर के साथ करा देती है।

विरुपाक्ष वसन्तोत्सव चम्पू--इसके रचिता अहोबल हैं [इनके जीवन सम्बन्धी विवरण के लिए दे० यतिराजविजय चम्पू । यह ग्रन्थ भी खण्डितरूप में ही प्राप्त है और श्री आर॰ एस॰ पंचम्खी दारा सम्पादित होकर मद्रास मे प्रवाशित है। ग्रन्थ के अन्तिम परिच्छेद के अनुसार इसकी रचना पामृडिपट्टन के प्रवान के आग्रह पर हुई थी। यह चम्पूकाव्य चार लाण्डो मे विभक्त है। इसमें किव ने बिम्पान महादेव के वसन्तोत्सव का वर्णन किया है। प्रथमतः विद्यारण्य यति का वर्णन किया गया है जो विजयनगर राज्य के स्थापक थे। इसके बाद काइमीर के भूपाल एवं प्रधान पुरुष राशिदेशाधिपांत का वर्णन है। कवि माधव नवरात्र में सम्बन्न होनेवाले विरूपाक्ष महादेव के वसन्तोत्सव का वर्णन करता है। प्रारम्भिक तीन काण्डों में रथयात्रा तथा चतुर्थकाण्ड में मृगया महीत्सव वर्णित है। कवि ने अवान्तर कथा के रूप में एक लोभी तथा कृपण बाह्मण की रोचक कथा का वर्णन िया है। स्थान-स्थान पर बाणभट्ट की हौँ ली का अनुकरण किया गया है पर इसमें स्वाभाविकना एवं सरलता के भी दर्शन होते हैं। नगरों का वर्णन प्रत्यक्षदर्शी के रूप में किया गया है। व्यंग्यात्मकता एवं वस्तुओं का सूक्ष्म वर्णन कवि की अपनी विशेषता है।

आधारग्रन्थ--चम्पुकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन--डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी।

विशाखदत्त-संस्कृत के प्रसिद्ध नाटककार और कवि । इनकी एकमात्र प्रसिद्ध रचना 'मुद्राराक्षस' उपलब्ब है तथा अन्य कृतियों की भी सूचनाएं प्राप्त होती हैं, जिनमें 'देवीचन्द्रगुप्तम्' नामक नाटक प्रमुख है। इस नाटक के उद्धरण 'नाट्यदर्पण' तथा 'शृङ्कारप्रकाश' नामक काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों मे प्राप्त होते हैं। इस नाटक में कवि ने ध्रुवस्वामिनी एवं चन्द्रगुप्त के प्रणय-प्रसंग का वर्णन किया है तथा चन्द्रगुप्त के बड़े भाई रामगुष्त की कायरता की कहानी कही है। 'मुद्राराक्षस' में संघर्षमय राजनीतिक जीवन कः कथा कही गयी है और चन्द्रगुप्त, च गवय एवं मलयकेतु के मन्त्री राक्षस के चरित्र को इसका वर्ण्य विषय बनाया गया है। अन्य संस्कृत लेखकों की भांति विशाखदत्त के जीवन का पूर्ण विवरण प्राप्त नहीं होता। इनके दो नाम मिलते हैं— विशाखदत्त एवं विशाखदेव। इन्होंने 'मुद्राराक्षस' की प्रस्तावना में अपने विषय में थोड़ा बहुत जो कुछ भी कहा है वही इनके विवरण का प्रामाणिक आधार है। इससे

पता चलता है कि विशाखदत्त साम-त वटेश्वरदत्त के पीत्र थे और इनके पिता का नाम प्रथु था । प्रथु को महाराज की उपाधि प्राप्त थी और इनके वितामह सामन्त थे । अद्य मामन्तवटेश्वरदत्तपीत्रस्य महाराजपदभाक् "पृथुसूनोः कवेविशाखदत्तस्य कृतिः मुद्राराक्षसं नाम नाटकं नाटयितव्यम् ।" प्रस्तावना पृष्ट ७ [ दे० मुद्राराक्षस ] । इन व्यक्तियों का विवरण अन्यत्र प्राप्त नहीं होता अतः विशाखदत्त का जीवन विचित्र अनिश्चितता में युक्त है । इनके समय-निरूपण के सम्बन्ध में भी विद्वानों में मतैक्य नहीं है। मुद्राराक्षर्य के भरत बाक्य में चन्द्रगृष्त का उल्लेख है, पर कतिपय प्रतियों में चन्द्रगुष्त के स्थान पर दिन्तदमों, अवन्तिवर्मा एवं रतिवर्मा का नाम मिलता है। विद्वानों ने अनुमान लगाया है कि संपवतः अवन्तिवमी मौखरी नरेश हों जिसके पुत्र ने हुएँ की पूत्रों से विवाह किया था। इसे काइमीर का भी राजा माना गया है, जिसका समय = ४५-= ३ ई० तक है। याकोबी नाटरु में उल्लखन ग्रहण का समय ज्योतिप गणना के अनुसार २ दिसम्बर ५६० ई० मानते हैं तथा उनका यह भी विचार है कि राजा के मन्त्री शूर द्वारा इस नाटक का अक्षिनय कराया गया था। पर, इसके सम्बन्ध में कोई प्रमाण प्राप्त नहीं होता। डॉ॰ काशीप्रसाः जायसवाल (इण्डियन एन्डीक्वेरी (१९१३ ५० २६५ ६७ LXIII ), स्टेन होनो (इण्डियन एन्टीक्वेरी १९१४ प्र० ६६ XLII) तथा एस० श्रीकण्ठ शास्त्री (इण्डियन हिस्टोरिकल क्वार्टर्ली भाग ७, १९३६ पृ० १६३-६९) ने इसे चन्द्रगुप्त द्वितीय का समकालीन माना है। जिसका समय ३७५-४१३ ई० है। चार्पेन्टियर इसे अन्तिम गुप्तवंशियों में से समुद्रगृप्त का समकालीन मानते हैं, पर कीथ के अनुसार विशाखदत्त का समय नवीं शताब्दी है। कोनो चन्द्रगृष्त को गृष्तवंशी राजा समझते है और विशाखदत्त को कालिदास का किन छ समसामियक मानते हैं। परन्तू यह उनकी हवाई कल्पना है। विशाखदत्त द्वारा रत्नाकर के अनुकरण का कुछ साक्ष्य अवश्य मिलता है, किन्तु यह उनके समय के विषय में कदाचित् निर्णायक नहीं है। इस तथ्य में कोई सार नहीं है कि हस्त-लिखित प्रति में नांदी की समाप्ति के बाद नाटक का आरम्भ होता है, क्योंकि भास परम्परा का अनुसरण करने वाले दाक्षिणात्य हस्तछेखों की यह स्वाभाविक विशेषता मात्र है। ऐसा कोई बात नहीं है जो उन्हें नवीं शताब्दी का मानने में अडचन डाले. यद्याप यह कृति और पहले की हो सकतो है।" संस्कृत नाटक पृ० २१२ (हिन्दी) 'दशरूपक' एव 'संस्वतोकण्ठाभरण' में 'मुद्राराक्षस' के उद्धरण प्राप्त होने के कारण इसका स्थितिकाल नवम शती में पूर्व निश्चित होता है, क्योंकि दोनों ग्रन्थों का रचना-काल दसवीं या ग्यारहवीं शताब्दी है। सम्प्रति विज्ञानों का बहुसंख्यक समुदाय विशाखदत्त का समय छठो शती का उत्तरार्ध स्वीकार करने के पक्ष में है। 'मूद्राराक्षस' की रचना बौद्धयुग के ह्यास के पूर्व हो चूकी थी। प्रो० ध्रुव के अनुसार 'मुद्राराक्षस' की रचना विशाखदत्त ने छठो शताब्दी के अन्तिम चरण में एवं कन्नीज के मीखरी नरेश अवन्ति-वर्मा की हुणों के ऊपर की गयी विजय के उपलक्ष्य में की थी।

'मुद्राराक्षस राजनीतिक नाटक है पर इसमें किव की किवत्व-शक्ति का अपूर्व विकास दिखाई पड़ता है। राजनीतिक दाव-पेच को कथानक का आधार बनाने के

कारण इसमें श्रृंगाररस की मधुरिमा को अवकाश नहीं मिला है। इसमें किव ने उत्कृष्ट किवत्व-कला एवं रचना-चानुरी का परिचय दिया है। इसकी काव्यशैली सशक्त एवं प्रवाहपूर्ण है तथा परवर्ती किवयों की यत्नसाध्य कृत्रिम शैली के दर्शन यहाँ नहीं होते । कवि ने वैदर्भी रीति का प्रयोग कर भाषा में प्रवाह लाने का प्रयास किया है और भावों की अभिव्यक्ति में यथासाध्य सरलता उत्पन्न करने की चेष्टा की है । इस नाटक का विषय बौद्धिक स्तर का है, फलतः इसमें जटिल एवं नीरस गद्य का प्रयोग है, पर काव्योचित उदात्तता का अभाव नहीं है। घाणक्य के कथन में किव ने वीररस का सुन्दर परिपाक किया है तथा उसकी राजनीति का भी आभास कराया है । केनोत्तुङ्गशिखाकलापकपिलो बद्धः पटान्ते शिखी ? पाशैः केन सदागतेरगतिता सद्यः समासादिता ? केनानेकपदानवासितसटः सिहोऽपितः पठजरे ? भीमः केन चलैकनक-मकरो दोऽभ्या प्रतीणोंऽग्वः। ७।६। किसने वस्त्र के छोर में ऊँबी शिखा वाली अग्नि को बाँध लिया ? किसने तुरन्त ही अपने जाल से पवन को भी गतिहीन कर लिया ? किसने अनेक हाथियों के मदजल से गीली सटाओंवाले सिंह को पिजड़े में बन्द कर दिया ? किसने नक और मगर से विलोड़ित भयंकर महासमूद्र को हाथों से ही तैरकर पार कर लिया ?' 'मुद्राराक्षस' की शैली विषय के अनुरूप बदलती हुई दिखाई पडती है। अधिकांशत: कवि ने व्यास-प्रधान शैली का प्रयोग कर छोटे-छोटे वाक्यों के द्वारा भावाभिव्यक्ति की है।

'मुद्राराक्षस' के पद्यों में विचित्र प्रकार का पौरुष दिखाई पड़ता है। किव ने पात्रानुकूल भाषा का प्रयोग कर अपनी कुशलता का परिचय दिया है। इसमें अलंकारों का प्रयोग भाषा की स्वाभाविकता को सुरक्षित करनेवाला है। 'अलंकारों का पद्यों में उतना ही प्रयोग है जिसमे भावों के प्रकटन में अथवा मूर्त की कल्पना में तीव्रता का वैदाद्य से जन्म हो जाता है।' संस्कृत साहित्य का इतिहास—उपाध्याय पृ० ५११। चाणवय की कुटिया का वर्णन अत्यन्त आकर्षक एवं स्वाभाविकता से पूर्ण है —उपलशकललमेतद भेदकं गोयमानां बदुभिरुषहतानां बहिषां स्तूपमेतत्। शरणमिष सिमिद्धिः शुष्यमाणाभिराभिविनमितपटलान्तं हश्यते जीणंकुङ्यम्॥ ३।१५।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत नाटक—कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—हे एवं दासगुष्त। ३. संस्कृत किव-दर्शन—डॉ॰ भोलाशंकर व्यास। ५. संस्कृत काव्यकार—डॉ॰—हिरदत्त शास्त्री। ६. मुद्राराक्षस—(हिन्दी अनुवाद) अनुवादक डॉ॰ सत्यव्रतसिंह, चीखम्बा प्रकाशन (भूमिका भाग)। ७. संस्कृत साहित्य का नवीन इतिहास—(हिन्दी अनुवाद) कृष्ण चैतन्य।

विश्वनाथ पञ्चानन—वैशेषिकदर्शन के प्रसिद्ध आचार्य विश्वनाथ पञ्चानन वंगदेशीय थे। इनका समय १७ वीं शताब्दी है। ये नवद्वीप (बंगाल) के नव्यन्याय प्रवर्त्तक रघुनाथ शिरोमणि के गुरु वासुदेव सार्वभौम के अनुज रत्नाकर विद्यावाच-स्पित के पौत्र थे। इनके पिता का नाम काशीनाथ विद्यानिवास था जो अपने समय के प्रसिद्ध विद्वान् थे। विश्वनाथ पञ्चानन (भट्टाचार्य) ने न्याय-वैशेषिक के ऊपर दो ग्रन्थों की रचना की है 'भाषापरिच्छेद' एवं 'न्यायसूत्रवृत्ति'। भाषापरिच्छेद —यह

वैशेषिकदर्शन का ग्रन्थ है जिसकी रचना १६८ कारिकाओं में हुई है। विषयप्रतिपादन की स्पष्टता एवं सरलना के कारण इसे अत्यधिक लोकप्रियता प्राप्त हुई
है। इस पर महादेव भट्ट भारद्वाज कृत 'मुक्तावलीप्रकाश' नामक अधूरी टीका है जिसे
टीकाकार के पुत्र दिनकरभट्ट ने 'दिनकरी' के नाम से पूर्ण किया है। 'दिनकरी' के
कपर रामरुद्रभट्टाचार्य कृत 'दिनकरीतरंगिणी' नामक प्रसिद्ध व्याख्या है जिसे 'रामरुद्री'
भी कहते हैं। व्यायसूत्रवृत्ति—इस ग्रन्थ की रचना १६३१ ई० में हुई थी। इसमें
व्यायसूत्रों की सरल व्याख्या प्रस्तुत की गयी है जिसका आधार रघुनाथ शिरोमणि कृत
व्याख्यान है।

आधारग्रन्थ— १. भारतीयदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । २. भारतीय-दर्शन— डॉ॰ उमेश मिश्र ।

विद्वेश्वर पण्डित--काव्यशास्त्र के आचार्य । इन्होंने 'अलंकारकीस्तुभ' नामक अत्यन्त प्रौढ़ अलंकार ग्रन्थ का प्रणयन किया है। इनका समय १८ वीं शताब्दी का प्रारम्भिक काल है। ये उत्तर प्रदेश के अल्मोडा जिले के 'पटिया' नामक ग्राम के निवासी थे। इनकी उपाधि पाण्डेय थी तथा पिता का नाम लक्ष्मीधर था। ये अपने समय के प्रतिष्टित मुर्धन्य विद्वान एवं अलंकारशास्त्र के अन्तिम प्रौढ़ आचार्यथे। इन्होंने व्याकरण, साहित्यशास्त्र एवं तकशास्त्र पर समान अधिकार के साथ लेखनी चलायी है। 'ब्याकरणसिद्धान्तस्धानिध' व्याकरण का विशालकाय ग्रन्थ है जो अपनी उत्कृष्टता के लिए प्रसिद्ध है। न्यायशास्त्र पर इन्होंने 'तर्ककृतूहल' एवं 'दीधितिप्रवेश' नामक ग्रन्थों की रचना की है। साहित्यशास्त्रविषयक इनके पाँच ग्रन्थ हैं-अलंकार-कौस्त्रभ, अलंकारमुक्तावली, अलंकारप्रदीप, रसचिन्द्रका एवं कवीन्द्रकण्ठागरण। इनमें प्रथम ग्रन्थ ही इनकी असाधारण रचना है। 'अलंकारकीस्तूप' में नब्यन्याय की शैली का अनुसरण करते हुए ६१ अलंकारों का तर्कपूर्ण एवं प्रामाणिक विवेचन किया गया है। इस ग्रन्थ में विभिन्न आचार्यों द्वारा बढ़ाये गए अलंकारों की परीक्षा कर उन्हें मम्मट द्वार। वर्णित ६१ अलंकारों मे ही गतार्थ कर दिया गया है और रुय्यक, शोभाकरिमत्र, विश्वनाय, अप्पयदीक्षित एवं पण्डितराज जगन्नाथ के मतौं का युक्तिपृष्टक खण्डन किया गया है। ग्रन्थ के उपसंहार में लेखक ने इसके उद्देश्य पर प्रकाश डाला है---

अन्यैरुदीरितमलंकरणान्तरं यत् काव्यप्रकाशकथितं तदनुप्रवेशात् । संक्षेपतो बहु-निबन्धिवभावनेनालंकारजातिमह चारुमयान्यरूपि ॥ अलंकारकीस्तुभ पृ० ४१९ ॥ 'अलंकारकीस्तुभ' पर स्वयं लेखक ने ही टीका की रचना की थी जो रूपकालंकार तक ही प्राप्त होती है । विश्वेश्वर अच्छे किव थे । इन्होंने अलंकारों पर कई स्वरचित सरस उदाहरण दिये हैं ।

विष्णुदत्त शुक्ल 'वियोगी'—इनका जन्म १८९४ ई० में हुआ है। इन्होंने 'गंगा' एवं 'सीलोचनीय' नामक दो काव्यग्रन्थ लिखे हैं। 'गंगा' पांच सर्गों में रचित खण्डकाव्य है। 'सीलोचनीय' का प्रकाशन १९४८ ई० में वाणीप्रकाशन, २०।१ कस्तूरबा गांधी मार्ग, कानपुर से हुआ है। इसमें मेघनाद (रावण का पुत्र) की

पत्नी सुलोचना का वृत्त वर्णित है। कवि ने शैली की प्राचीन पद्धति न अपनाकर आधुनिक शैली का अनुगमन किया है। पक्षित्रज्ञानां कलकूजनेन, यथा वनान्तं मुखरं बभूव। कक्षाइच सर्वेऽपि तथा गृहाणां वालेहंसिद्भः मुखरा बभूवुः । सीलोचनीय १।३।

विष्णुधर्मोत्तरप्राण--इसको गणना १८ उपप्राणों में होती है। यह भारतीय कला का विश्वकोश है जिसमें वास्तुकला, मूर्तिकला, चित्रकला एवं अल कारशास्त्र का वर्णन किया गया है। 'विष्णुधर्भोत्तरपुराण' में नाट्यशास्त्र तथा काव्यालंकार-विषयक एक सहस्र क्लोक है। इसके चार अध्याय १८, १९, ३२, ३६ — गद्य में लिले गए हैं जिनमें भीन, आहोद्य, मुद्राहस्त तथा प्रत्यङ्गविभाग का वर्णन है। इसके जिंग अंश में चित्रकला, मूर्तिकला, नाट्यकला तथा काव्यशास्त्र का वर्णन है उसे चित्र-सूत्र कहा जाता। इसका प्रकाशन वेंकटेश्वर प्रेय वस्वर्ड से सक सं० १८३४ स ह स है तथा चित्रकला वाले अंश का हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन, हिन्दी साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग की सम्मेलन पत्रिका के 'कला अंक' में किया गया है । इसका प्रारम्भ बच्च और मार्कण्डेय के संवाद से होता है। मार्कण्डेय के अनुमार दिवता की उसी मूर्ति में देवत्व रहता है जिसकी रचना चित्रसूत्र के आदेशानुसार हुइ है तथा जो प्रमन्नमुख है।' संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास - काणे पृ० ६३। चित्रमूत्रविधानेन देवताचौ विनिमिताम् । सुरूषां पूजयेद्विद्वान् तत्र संनिहिता भवेत् ॥ १।७ । इसके द्वितीय अध्याय में यह भी विचार व्यक्त किया गया है कि बिना चित्रसूत्र के ज्ञान के 'प्रतिभा-लक्षण'या मूर्तिकला समझ में नहीं आ सकती तथा बिना नृत्तगास्त्र के परिज्ञान के चित्रसूत्र समझ में नहीं आ सकता। नृत वाद्य के बिना संभव नहीं तथा गीत के बिना वाद्य में भी पटुता नहीं आ सकती । विना तु नृत्तशास्त्रेण चित्रसूत्रं सुदुर्विदम् । आतोद्येन बिना नृत्तं विद्यते न कथंचन । न गीतेन विना शक्यं ज्ञातूमातोद्यमप्युत ॥' इसके तृतीय अध्याय में छन्द वर्णन तथा चतुर्थ अध्याय में 'वाक्य-परीक्षा' की चर्चा की गयी है। पंचम अध्याय के विषय है--अनुमान के पांच अवयव, सूत्र की ६ व्याख्याएं, तीन प्रमाण ( प्रत्यक्षानुमानाष्तवाक्यानि ) एवं इनकी परिभाषाणं, स्मृति, उपमान तथा अर्थापत्ति । षष्ठ अध्याय में 'तन्त्रयुक्ति' का वर्णन है तथा सप्तम अध्याय में विभिन्न प्राकृतों का वर्णन ११ इलोकों में किया गया है। अष्टम अध्याय में देवताओं के पर्यायवाची शब्द दिये गए हैं तथा नवम् और दशम् अध्यायों में भी शब्दकोश है। एकादण, द्वादश एवं त्रयोदश अध्यायों में लिङ्गानुशासन है तथा पत्येक अध्याय में १५ इलोक है। चतुदर्श अध्याय में १७ अर्लकारों का वर्णन है।

पंचदश अध्याय में काव्य का निरूपण है जिसमें काव्य एवं शास्त्र के साथ अन्तर स्थापित किया गया है। इसम काव्य में ९ रसों की स्थिति मान्य है। पोडश अध्याय में केवल पन्द्रह श्लोक हैं जितमें २१ प्रहेलिकाओं का विवेचन है। सप्तदश अध्याय में रूपक-वर्णन है तथा उनकी संख्या १२ कही गयी है। इसमें कहा गया है कि नायक की मृत्यु, राज्य का पतन, नगर का अवरोध एवं युद्ध का साक्षाच् प्रदर्शन नहीं होना चाहिए, इन्हें प्रवेशक द्वारा वार्तालाप के ही रूप में प्रकट कर देना चाहिए। इसी अध्याय में आठ प्रकार की नायकाओं का विवेचन किया गया है। [ श्लोक संख्या

४६-४९ ]। 'विष्णुधर्मोत्तरपुराण' के अष्टादश अध्याय में गीत, स्वर, ग्राम तथा मूर्छनाओं का वर्णन है जो गद्य में प्रस्तुत किया गया है। उन्नीसवां अध्याय भी गद्य में है जिसमें चार प्रकार के वाद्य, बीस मण्डल एवं प्रत्येक के दो प्रकार से दस-दस भेद तथा ३६ अङ्ग्रहार वर्णित हैं। बीसवें अध्याय में अभिनय का वर्णन है। इस अध्याय में दूसरे के अनकरण को नाट्य कहा गया है, जिसे नृत्त द्वारा संस्कार एवं शोभा प्रदान किया जाता है।

अध्याय २१-२३ तक शय्या, आसन एवं स्थानक का प्रतिपादन एवं २४-२५ में आंगिक अभिनय वर्णित है। २६ वें अध्याय में १३ प्रकार के संकेत तथा २७ वें में आहार्याधिनय का प्रतिपादन है। आहार्याधिनय के चार प्रकार माने गए हैं—प्रस्त, अख्तुरचना एवं संजीव। २९ वें अध्याय में पात्रों की गति का वर्णन एवं ३० वें में २८ इलोकों में रस-निक्ष्यण है। ३१ वें अध्याय में ५८ इलोकों में ४९ भावो का वर्णन तथा ३२ वें में हस्तमुद्राओं का विवेचन है। ३३ वें अध्याय में नृत्य-विषयक मुद्रायं १२४ इलोकों में विणित हैं तथा ३४ वें अध्याय में नृत्य का वर्णन है। ३५ से ४३ तक चित्रकला, ४४-८५ तक मूर्ति एवं स्थापत्य कला का वर्णन है। विष्णुधर्मोत्तर के काव्यशास्त्रीय अंशों पर नाट्यशास्त्र का प्रभाव है, किन्तु रूपक और रसो के सम्बन्ध में कुछ अन्तर भी है। डॉ० काणे के अनुसार इसका समय पाँचवीं शताब्दी के पूर्व का नहीं है।

आधारग्रन्थ— १. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत पोइडिक्स–म० म० काणे । २. उक्त ग्रन्थ का हिन्दी अनुवाद–मोतीलाल बनारसीदास । ३. सम कन्सेप्टस् ऑफ अलंकारशास्त्र–वी० राघवन् । ४. अलबेरूनी का भारत–हिन्दी अनुवाद ( आदर्श पुस्तकालय ) ।

िष्णुपुराण — यह क्रमानुसार तृतीय पुराण है। इस पुराण में विष्णु की महिमा का आख्यान करते हुए उन्हें एक मात्र सर्वोच्च देवता के रूप में उपस्थित किया गया है। यह पुराण छह खण्डों में विभक्त है, जिसमें कुल १२६ अध्याय एवं ६ सहस्र इलोक है। इसकी इलोक संख्या के सम्बन्ध में 'नारदीयपुराण' एवं 'मत्स्यपुराण' में मतैषय नहीं है और प्रथम के अनुसार २४ हजार तथा द्वितीय के अनुसार इसकी इलोक संख्या २३ हजार मानी गयी है। इस पुराण की तीन टीकायें उपलब्ध होती हैं — भीधरस्वामी कृत टीका, विष्णुचित्त कृत विष्णुचित्तीय तथा रत्नगर्भभट्टाचार्य कृत विष्णुचित्त चन्द्र चिन्द्रका। इसके वक्ता एवं स्रोता पराशर और मैंत्रेय हैं।

'विष्णुपुराण' के प्रथम अंश में सृष्टिवर्णन तथा घ्रुव और प्रहलाद का चरित्र विणित है तथा देवों, दैत्यों, वीरों एवं मनुष्यों की उत्पत्ति के साथ-ही साथ अनेक काल्पिक कथाओं का वर्णन है। द्वितीय अंश में भीगोलिक विवरण है जिसके अन्तर्गत सात द्वीपों, सात समुद्रों एवं सुमेरु पर्वत का कथन किया गया है। पृथ्वीवर्णन के अनन्तर पाताललंक का भी विवरण है तथा उसके नीचे स्थित नरकों का उल्लेख किया गया है। इसके बाद द्युलोक का वर्णन है, जिसमें सूर्य, उनके रथ और घोड़े, उनकी गित एवं ग्रहों के साथ चन्द्रमा एवं चन्द्रमण्डल का वर्णन है। इसमें भारतवर्ष नाम के प्रसंग में राजा भरत की कथा कही गयी है।

तृतीय अंश में आश्रम-विषयक कर्त्तव्यों का निर्देश एवं तीन अध्यायों में वैदिक शाक्षाओं ता विस्तृत विवरण है। इसी अश में व्यास एवं उनके शिष्यों द्वारा किये गए वे एक विभागों तथा कई वैदिक सम्भ्रायों की उत्पत्ति का भी वर्णन किया गया है। इसके बाद अठारह पुराणों की गणना, समस्त शास्त्र एवं कलाओं की सूची प्रस्तुत की गयी है। चतुर्थ अंश में ऐतिहासिक सामग्री का संकलन है जिसके अन्तगत सूर्य एवं चन्द्रवर्शी राजाओं की वशाविष्यों हैं। इसमें पुरूरवा-उवंशी, राजा यथाति, पाण्डवो एव कृष्ण की उत्पत्ति, महाभारत का कथा तथा राम-कथा का संक्षेप में वर्णन किया गया है। इसी भाग में भविष्य में हानवाले राजाओं—मगध, शेशुनाग, नन्द, मीयं, शुङ्ग, काण्वायन तथा आन्ध्रभृत्य—क सम्बन्ध में भविष्यवाणियाँ की गयी हैं। पंचम अंश म 'श्रोमद्भागवत' की जाति भगवान् श्राकृण क अठौकिक चरित का वर्णन किया गया है। पष्ठ अश अपेक्षकृत अधिक छाटा है। इसमें केवल आठ अध्याय हैं। इस खण्ड में कृत्रयुग, त्रेना, द्वार एवं किल्युग का वर्णन है और किल के दोयों को भावप्यवाणा के छप में दर्शिया गया है। इस हा रवनाकाल ईस्वो सन् के पूर्व माना गया है।

आधारप्रस्थ—१. विष्णुरुराण —(हिन्दो अनुवाद सहित ) गीता प्रेस, गांरखपुर । २. विष्णुरुराण सारत — इं अवंदानस्य पाठक । ३. विष्णुरुराण (अंगरेजी अनुवाद ) — एवं एवं प्रेस्ट । ४ पुराण वनश — ३० बलदेव उपाध्याय । ४. इण्डियन हिस्टिरिकल के टेर्जी एग ५ कलकता १९३१।

चा.रासन्द्री—इनका समय १३०० ई० है। ये जैनमतावठम्बी हैं। इन्होंने 'चन्द्रप्रसर्चारत' नामक महाकाव्य की रचना को है जिसमें १८ सर्ग है। इसमें सप्तम जैन तीथकर चन्द्रप्रभ का जीवनचरित विणित है।

चेकटनाथ — ये विशाष्ट हैतवाद नाम ह वैष्णव दर्शन के आचार थे। इनका समय १२६९-१३६९ है। इन्हें वेदान्ताचार्य मी कहा जाता है सथा 'किंव-तार्किकिसिह' एवं 'सर्वतन्त्रस्वतन्त्र' नामक उपाधियों से ये समलंकृत हुए थे। इन्होंने साम्प्रदायिक ग्रन्थों के अतिरिक्त कान्यों की भी रचना की थी जिनमें कान्यतत्त्वों का सुदर समावेश है। इनके कान्यों में 'संकल्प सूर्योदय', 'हंसदूत', 'रामाभ्युदय', 'यादवाम्युदय', 'पादुकासहस्र' आदि हैं। वेंकटनाथ के प्रमुख दाशीनक ग्रन्थों की तालिका इस प्रकार है—तत्त्वटोका (यह 'श्रीभाष्य' की विशद न्याख्या है), न्यायपरिशुद्धि तथा न्याय-सिद्धान्न्जन (दोनों ग्रन्थों में विशुद्धाद्वैतवाद की प्रमाणमोमांसा का वर्णन है), अधिकरणसारावली (इसमे ब्रह्मसूत्र के अधिकरणों का दलेक-बद्ध विवेचन किया गया है), तत्त्वमुक्ताकलाप, गोतार्थतात्पर्यचन्द्रिका, (यह रामानुजाचार्य के गीता-भाष्य को टीका है), इशावास्यभाष्य, द्रावेड्रापनियद्तात्पर्यरत्नावली, अतदूषणी, संद्रवरमीमांसा, पान्य-रात्ररक्षा, सच्चिरत्रक्षा, निवेपरक्षा, न्यासिवग्रति। दे० भारतीय दर्शन—आ० वलदेव उपाध्याय।

वेणोसंह्वार—यह भट्टनारायण लिखित (दे० भट्टनारायणण) नाटक है। 'वेणीसंहार' में महाभारत की उस प्रसिद्ध घटना का वर्णन है जिसमें द्रोपदी ने प्रतिज्ञा

की थी कि वह तवक अपनी वेणी नहीं बीबेगी जबकि उसके अपमान का बदका नहीं लिया जाता। किव ने इसी घटना को नाटकीय जय दिया है। इस नाटक में छह अंक हैं।

प्रथम अंक-नान्दी के अनन्तर प्रस्तावना में मुत्राधार के द्वारा विज्य वचनों में पाण्डवों तथा कौरवों के बीच मन्धि कराने के लिए श्रेकुल्य के आगमन की मुचना दी गयी है। सन्धि के प्रस्ताव को स्तकर भीम तथा द्रीपदी को अत्यिधि को निहाना है। वे अपने अपमान का प्रतीकार युद्ध द्वारा करना चाहते हैं, सन्धि से उहीं। गाम स्पष्टतः यह कह देते हैं कि बिना प्रतिशोध ठिए मैं रहनहां नकता और मन्यिका प्रस्ताव करने पर युधिष्ठिर से भी सम्बन्ध-विचित्रेद कर दूँगा। भाग की जान्त करने का महदेव का प्रयत्न भी निष्फठ सिद्ध होता है, और द्वीपदी अपने केशों को दिवाकर भीम के कोध को द्विगुणित कर देती है। भोम द्वीपदी को सत्त्वता देते हैं कि वे अपना भूजाओं से गदा को घुमाते हुए दुर्योधन की जांच तोड़ डालेंगे तथा उसके रक्तरब्जित हाथों से हो उसकी (द्रोपदो की) वेगी बॉबिंगे। इन समय लेख्य से श्रीकृष्ण के असकल प्रयत्न की मुचना होतो है और कृद्ध पुधिष्ठर रणवः। नगः करा हैं। रण-घोषणा सुनते ही भीम एवं द्वारदा उच्छमित हाते हैं। तथा नीम जार गरदेश उनंग भरे चिन से द्वीपदी से विदा लेकर रण-क्षेत्र की यात्रा करते हैं।

द्वितीय अंक का पारमभ दुर्योधन की पतनी भानुसनी के अगुत स्वयन ने उत्तर है। वह रात्रि में देखे गए असङ्गठनतक स्वप्त की अपना सवियों से कह हर भागा ही जाती है और भावी आशका की चिन्ता में उसके निवारण का उगण जानता न हती है। उसने देखा कि एक नकुल, सो सर्वाका वध कर, उसके स्ततालुक दूरत के लिए प्रयत्न कर रहा है। दुर्योधन छिप कर इस घटना को सुनना है नया पादापुत्र नकुल एवं अपनी पत्नी के गुप्त प्रेम के प्रति संदेह हतने से काधित हा उठता है। पर सम्पूर्ण स्वप्न की घटना सून कर उसके सन्देह का निराकरण हो जाना है। सिवयां अमंगल के दांव को हटाने के लिए (जा का विधान करता हैं। आनुपतो पूर्व को पूजा में रत होकर अपनी दासी से अध्येपात्र मांगती है, पर वह अन्यत्र व्यस्त होने के कारण नहीं अती, उसी समय स्वयं टुर्योधन अर्थांतात्र लेकर प्रवेश करना है । वह व्रत में संलग्न भानुमती के सोन्दर्य की प्रशंसा करता है और उसके मना करने पर भी उसे आर्लिंगनपाश में जकड लेता है। इपी समय तीत्र झंझावान के आ जाने से भानुमती भयतीत होकर दुर्योधन से लियट जाती है। झंझावात के शान्त होने पर जयद्रथ की माता एवं पत्नी (दुर्योशन की बहिन) आकर उसे सूचिन करनो हैं कि अभिमन्यु की मृत्यु से दु: खित होकर अर्जुन ने सूर्यास्त होने तक जयद्रथ को मारने की प्रतिज्ञा की है, अतः आप उसकी रक्षा को व्यवस्था करें। दुर्योधन उन्हें सान्त्वना देकर; रथारूढ़ हो; संग्राम स्थल की ओर प्रस्थान करता है।

तृतीय अंक के प्रवेशक में एक राक्षस एवं राक्षसी के वार्तालाप से भीषण युद्ध की सूचना प्राप्त होती है तथा यह भी जात होता है कि द्रोणीचार्य का वध हो चुना है। तत्परचात् पिताकी मृत्युसे ऋद्ध अश्वत्थामाका रंगमंत्र पर प्रवेश होताहै।

कृपाचार्यं उसे सान्तवना देकर तथा द्रोणाचार्यं के वध का प्रतीकार करने के लिए उसे दुर्योधन के पास ले जाकर सेनाध्यक्ष बनाने के लिए अनुरोध करते हैं। पर, दुर्योधन ने इसके पूर्वं ही कर्णं को सेनापित बनाने का वचन दे दिया है। इस पर कर्ण एवं अक्वत्थामा के बीच भीषण वाग्युद्ध होता है और अक्वत्थामा प्रतिज्ञा करता है कि जब तक कर्णं जीवित रहेगा तब तक वह अस्त्र नहीं ग्रहण करेगा। इसी बीच नेपथ्य से भीममेन की ललकार सुनाई पडती है और वे दुःशासन को पकडकर उसे बचारे के लिए कीरवों को चुनौती देते हैं। दुर्योधन, कर्णं एवं अक्वत्थामा उसकी रक्षा के लिए आते हैं तब तक भीमसेन दुःशासन का वध कर अपनी प्रतिज्ञा पूर्णं कर लेता है।

चतुर्थ अंक में युद्ध में आहत दुर्योधन घर आता है और उसे दु:शासन के वध की सूचना प्राप्त होती है। जब वह शोकग्रन्त होकर रुदन करता है। इसी समय सन्दरक नामक दूत आकर उसे युद्ध की स्थिति का पता बताता है। दूत कर्ण का एक पत्र भी देता है ने दु:खासिरेक से पूर्ण है। दुर्योधन उसे पढ़कर पून: युद्धस्थल में जाने को उद्यत होता है, किन्तु उसी समय गांधारी, धृतराष्ट्र तथा संजय के आगमन से रुक जाता है।

पंचा अंक में धृतराद् एवं गान्धारी द्वारा दुर्योधन को समझाने एवं सिध कर युद्ध की विश्वीविका को बन्द करने का प्रस्ताय वर्णित है, पर दुर्योधन उनमें सहमित नहीं प्रकट करना । उसी समय वर्ण के मारे जान की मूचना प्राप्त होती है और दुर्योधन युद्ध के लिए प्रस्थान करता है । दुर्योधन को खोजते हुए भीम एवं अर्जुन आते हैं और गांधारी तथा धृतराष्ट्र को प्रणाम करते हैं। भीम प्रणाम करते हुए भी बहुक्तियों का प्रयाग करता है । दुर्योधन भीम को फटनारता है तथा दोनों में वाग्ययुद्ध होता है। इसी बीच भीम और अर्जुन को युधिष्ठर का आदेश प्राप्त होता है कि सन्ध्या हो गयी है और युद्ध-समाप्त वा समय हो गया है। तभी अञ्चत्थामा आकर दुर्योधन में कण की निन्दा कर स्वयं अपने बाहु बल से पाण्डवों का संहार करने की बात कहता है। पर, दुर्योधन उसे उपाल्य में देते हुए बहुता है कि जिस प्रकार उसने कर्ण के वध की प्रतिक्षा की है उसी प्रकार अब दुर्योधन की मृत्यु की भी प्रतिक्षा करें। अद्यत्थामा अपमानित होकर चला जाता है, पर धृतराष्ट्र संजय को भेज कर उसके कोध को शान्त करने का प्रयास करते है।

छठे अङ्क में नाटककार ने अत्यन्त रोचकता के साथ कथानक में नया मोड दिया है। युधिष्टिर चितित मुद्रा में दिखाई पड़ते है। उनकी चिन्ता का कारण है भीम की यह प्रतिज्ञा जिसके अनुसार यदि वे सन्ध्या समय तक दुर्योधन का वध न करें तो स्वयं प्राण दे देगे। यह बात सुनते ही दुर्योधन छिप जाता है और बहुत खोज करने पर भी उसका पता नहीं चलता। उसी समय श्रीकृष्ण का सन्देश लेकर एक दूत आता है और यह सूचना देता है कि भीम और दुर्योधन में गदा-युद्ध हो रहा है जिसमें भीम की विजय निश्चित है, अतः वे शीघ्र ही राज्याभिषेक की तैयारी करें। युधिष्ठिर हिषत हैं और द्रोपदी 'वेणीसंहार' का उत्सव मनाने के लिए तत्पर है। उसी समय दुर्योधन के दल का चार्वाक नामम राक्षम संन्यासी का वेप धर कर आता है और कहता है कि उसने भीम एवं दुर्योधन का गदा-युद्ध तो देख लिया है पर प्रचण्ड धूप के कारण, तृपाचे हो जाने से, अर्जुन और दुर्योधन का युद्ध नहीं देख सका। उसने बताया कि भीम की मृत्यु हो चुकी है। कृष्ण को लेकर बलराम मथुरा चले गए हैं, अतः गदा-युद्ध में अर्जुन की मृत्यु निश्चित है। इस हृदय-विदारक समाचार को मृत कर युधिष्ठिर और द्रौपदी शोकानिभूत होकर मरने को तत्पर होते हैं और चार्वाक की सहायता से चिता तैयार की जाती है। चार्वाक उन्हें और भी अधिक उक्तमाता है और चिता तैयार होने पर वहाँ में खिसक जाता है। वह छिप कर दोनों के चितारोहण की प्रतीक्षा करने लगता है। उसी समय नेपथ्य में कोलाहल मृताई पड़ता है और युधिष्टिर दुर्योधन का आगमन जान कर शस्त्र धारण करते है तथा द्रौपदी छिपने का प्रयत्न करती है। तत्थाण दुर्योधन के शोणित में रंजित भीमसेन आकर द्रौपदी को पकड़ कर उसण वेणी संहार करना चाहते हैं आर युधिष्ठिर उन्हें दुर्योचन समझकर भुता में कम कर मारना चाहते हैं। भीममेन उन्हें अपना परिचय देना है और कृष्ण तथा अर्जुन भी आ जाते हैं। भरत वाक्य के पश्चान नाटक की समाध्ति हो जाती है।

'वेणीसंहार' का उपयुक्त कथानक 'महाभारत' पर अधृत होते हुए भी कवि द्वारा अनेक परियत्तंन कर लोकप्रिय बनाया गया है। इसमें भट्टनारायण की काव्यचात्री तथा नाट्यकला दोनों परिलक्षित होती है। यह संस्कृत का अद्भूत नाटक इसका नायकत्व भी विवाद का प्रश्न बना हुआ है। विद्वानों ने युधिष्ठिर, भीम एवं दुर्योधन तीनों को ही इसका नायक मानकर अपने मत की पृष्टि के लिए विभिन्न प्रकार के तर्क उपस्थित किये हैं। इसमें कोई भी पात्र ऐसा नहीं है जो नायक की सारी आवश्यकताओं की पूर्ति कर सके। पर साथ ही कई पात्र ऐसे हैं जो नायक के पद पर अधि धन किये जा सकते हैं। अब यहां हमें विचार करना है कि इस पद के लिए कीन स। पात्र अधिक उपयुक्त है। पहले दुर्योधन को लिया जाय — इस नाटक की अधिकांश घटनाएँ दुर्योधन से सम्बद्ध है तथा वह बीरता एवं आत्मसम्मान की मूर्ति है। वह स्नेही भ्राता, विश्वस्त मित्र तथा कट्टर शत्रु के रूप में प्रस्तृत किया गया है। नाटक के मंच पर वह अधिक से अधिक प्रदक्षित किया गया है । द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ तथा पंचम अङ्कु में तो वह प्रत्यक्ष रूप से उपस्थित रहता है तथा प्रथम अङ्कु में कृष्ण को बन्दी बनाने में उसका उल्लेख किया गया है। अन्तिम अंक में भी भीममेन के साथ गदा-युद्ध करने में उसका कई बार उल्लेख हुआ है। कारवों का राजा होने के कारण वह नायक-पद के लिए सर्वथा उपयुक्त है। कतिपय विद्वान् 'वेणीसंहार' को दु:वान्त रचना मानकर उसका नायक दुर्योधन को ही स्वीकार करते हैं। पर, इस मत में भी दोष दिग्याई पड़ता है, क्योंकि भारतीय नाट्य-परम्परा के अनुमार नायक का वध वर्जित है—'नाधिकारिवधं कापि'। दशरूपक ३।३६, 'अधिकृतनाय कवधं प्रवेशकादि-नाऽंप न सूचयेत्।' वही धनिक की टीका

अन्य कई कारण भी ऐसे हैं जिनसे दुर्योधन इस नाटक का नायक नहीं हो सकता। नाट्यशास्त्रीय व्यवस्था के अनुसार नायक का धीरोदात्त होना आवश्यक है, जो महा- सत्त्व, अति गम्भीर, क्षमावान्, अविकत्यन, स्थिर, निर्हाहंकार और हद्धत होता है। दुर्योधन में उपर्वं गुण नहीं पायं जाते, अतः भारतीय परम्परा के अनुसार वह नायक नहीं हो सकता। भीमरेन की वीरना संग्रामस्थल में दिखाई पहती है, किन्तु दुर्योधन का बीरत्व बचनों में ही अभव्यक्त होता है। द्वितीय अङ्क में अपनी पत्नी के साथ उसकी शृष्णिक भंगमाओं का निदर्शन अनुप्युक्त है। जब रुख वी तैयारी हो रही है वह भानुमती को आलिगन-पाश में बांधे हुए हैं। इस नाटक में कवि का लक्ष्य दुर्योधन का विनाश दिखाना ही है। "ऐसे समृद्धिशाली व्यक्ति का विनाश चित्रित कर कि ने देव की परिवर्तनशील गांत को अस्तुत करने का सफल प्रयत्न किया है। अधः-पतन की ओर जाता हुआ दुर्योधन वीररस की उक्तियों में यद्यपि किसी प्रकार भी कम नहीं है, पर जीवन के अन्तिम दिनों में किचिदिप चमत्वार एवं पुरुषत्व न दिखाने से उसे आत्मसम्मान एवं बीरता की जाग्रत मूर्ति समझना उचित प्रतीत नहीं होता।" संस्कृत नाटककार पृष्ठ १७६।

'वेणीसंहार' के नायकत्व का दूसरा प्रत्याशी भीमसेन है। इस नाटक की प्रमुख घटना एरं शीर्षंक का सम्बन्ध भीमस्न से ही है। इसकी प्रमुख घटना है द्रीपदी की वेणी वा संहार (सैवारना), जिसे भीम ही दुर्योधन की जांघी को तोडकर, उसने रक्त से ही, सम्पन्न करता है। अपने रक्तरंजित हाथों से, द्रौपदी की वेणी गूंथकर, वह अपनी प्रोतज्ञा पूर्ण वरता है। य'द इसे ही नाटक का फल मान लिया जाय तो नाटक के फल का भोक्ता भीमरेन सिद्ध होता है। अपने लक्ष्य की पूर्ति में वह सतत प्रयत्नशील दिखाई पडता है और आरम्भ से अन्त तक उसी की दर्गी क्तयां सुनाई पड़ती है (दितीय अंक में वंचुकी दुर्योधन की जंघा के प्रसंग में 'भझं भीमेन' कह कर सबका ध्यान आकृष्ट कर देता है। दुर्योधन की शांति भीम का भी प्रभाव सम्पूर्णनाटक पर छाया रहता है. अतः उपयुक्त कारणों से कतिपय आलोचक भीम को ही 'वेणोसंहार' का नायक स्वीकार करते है (दे० वेणीसंहार: ए क्रिटिकल स्टडी प्रो० ए० बी० गजेन्द्रगडकर), आरम्भ से अन्त तक भीमसेन अपनी वीरता प्रदांशत करता है और छठे अंत्र में यह भी सुचना प्राप्त होती है कि दुर्योधन बाँधवों एवं सहायकों के मारे जाने के पश्चात प्राणों के भय से, विसी सरोवर में छिपा हुआ है। क्षत्रियोचित कर्म की हिष्ट से दुर्योधन का यह कार्य इलाघनीय नहीं है। यद्यपि भीमसन का चरित्र प्रारम्भ से अन्त तक उज्ज्वल तथा बीरता से पूर्ण है, तथापि भारतीय परम्परा उसे नायकत्व प्रदान करने को प्रस्तुत नहीं है। भीम धीरीदात्त नायक न होकर प्रतिपक्षी नायक धीरोद्धत का प्रतिनिधित्व करता है। वह कोबी, आत्मप्रशंसी तथा अहंकारी होने से भायक-पद के लिए उपयुक्त नहीं बैठता तथा धृतराष्ट्र एटं गान्धारी को कट्रात्तयो से मर्माहत करने में भी नहीं हिचकता । वह अपनी वाणी पर संयम नहीं रखता, अतः नायक पद के लिए अनु-पयुक्त सिद्ध होता है।

नायकत्व के तृतीय प्रत्याशी युधिहर हैं, ये भारतीय परम्परा के अनुसार धीरोदात्त नायक हैं, अत. इनमें नायकत्व की पूरी क्षमता है। वे धीर, ज्ञान्त तथा अविकत्थन हैं। युधिष्टर के पक्ष में अन्य अनेक तथ्य भी हैं जिनसे इनका नायकत्व खण्डित नहीं होता। इस नाटक का नामकरण प्रमुख घटना पर हुआ है किन्तू वही इसका 'फल' नहीं है। इसका फल द्रौपदी का 'वेणीसंहार' न होकर 'शत्रु-संहार' एतं राज्य की प्रास्ति है। तथा इन दोनों के ही भोता महराज युधिकर है। भरत वावय का कथन करने वाला व्यक्ति ही नायक होता है और इस नाटक मे यह कार्य एिधिटर हारा सम्पादित कराया गया है, अतः इनके नायक होने में किसी प्रकार की दिधा नहीं रह जाती। विश्वनाथ ने अपने 'साहित्य-दर्पण' में युधिष्टर को ही 'वेणीनंहार' का नायक माना है। परम्परा के विचार से युधिरिर ही इसके नायक सिद्ध होते है, पर कि ने इनके चरित्र को पूर्णस्प से उभरने नहीं दिया है और नायक के चरित्र की एणं उपेक्षा की है। युधिष्टर नाटक के अन्तिम अंक में ही सामने आते हैं, शेष अंकों में इनका व्यक्तित्व ओझल रहता है तथा प्रथम एवं पंचम अक में इनका उपक्तित्व ओझल रहता है तथा प्रथम एवं पंचम अक में इनका उपक्तित्व ओझल रहता है तथा प्रथम एवं पंचम अक में इनका उपक्तित्व ओझल रहता है तथा प्रथम एवं पंचम अक में इनका युधिष्टर हो किन्तु किन्तु किन्तु किन्तु नायकोचित विकास पर ध्यान नहीं दिया है।

वस्त योजना'- वेणीसहार' संस्कृत के उन नाटकों मे है जिसमे शास्त्रीयता का पूर्ण निर्वाह है तथा नाट्यशास्त्रीय प्रत्थों में इसे उदाहरण के रूप में प्रस्तृत किया गया है। सन्धियों, अर्थप्रकृतियों एवं अवस्थाओं का इसमें सफल नियोजन किया गया है। पर, सन्ध्य द्वीं की योजना के सम्बन्ध में विहानों को कतिएय त्रृटियां दिखाई ण्डती हैं। जदाहरणस्वरूप— नाट्यकास्त्रीय ग्रन्थों में मुखर्सान्ध के अंगो के पूर्व ही 'विलोभन' का जल्लेख विया जाता है तत्पश्चात् प्राप्ति का, पर 'वेणीसंहार' में पहले प्राप्ति का उदाहरण मिलता है तदुपरान्त विलोभन का । इसी प्रकार का व्यतिक्रम अन्य सन्धियों में भी दिखाई पहता है। इस नाटक का प्रधान कार्य है द्रीपदी का वेणी बांधना और इसका बीज है युधिष्टिर का क्रोध। क्योंकि जब तक वे क्रोधित नहीं होते युद्ध की घोषणा सम्भव नहीं थी । 'वेणीरंहार' के प्रथम अंक के अन्तर्गत 'स्वस्था भवन्त मि जीवति धार्तराष्ट्राः' भीम कं इस वथन से लेकर 'त्रोधज्यो'तरिदं महत्कृरवने योधिष्ठरं जुम्भते' (१।२४) तक युधिष्ठिर के क्रोधस्वरूप बीज सूचित होता है, अतः प्रथम अंक मे मुखसन्धिका विधान है। द्वितीय अंक में प्रतिमुख सन्धि दिखाई गयी है, जहां युधि छर का क्रोधरूपी बीज बिन्दू के रूप में प्रसरित होता है। तृतीय अंक में गर्भमिन्ध है और यह पंचम अड़ तक रहती है। छठे अड़ू में अवमर्ग तथा निवंहण दोनो सन्ध्यां चलती हैं। प्रारम्भ में युधिष्ठिर की सन्देहास्पद अवस्था दिखाई पडती है और वह स्थिति भीम के पहचाने जाने तक चलती है, किन्तु कंचुकी द्वारा भीमसेन के पहचाने जाने पर निर्देहण सिन्ध आती है और उसका विधान अन्त तक होता है। इस प्रकार बास्त्रीय दृष्टि से इस नाटक की कथावस्त की योजना उपयुक्त प्रतीत होती है। पर नाटकीय दृष्टि से इसमें क!तपय दोष दिखाई पडते है। इस नाटक की प्रमुख घटना है दुर्योधन की जांघ तोडकर भीम द्वःरा द्वीपदी की वेणी को सजाना, पर इसमें महाभारत की सम्पूर्ण कथा का नियोजन कर नाटककार ने कथानक को विश्रृंखल कर दिया है। इसमें अनेक असम्बद्ध घटनाओं का भी नियोजन वर दिया गय है, जिससे मूलकार्य तथा कथा की गति में व्यवधान उपस्थित हो जाता है। कार्य-व्यापार के

आधिवय के कारण, नाटक में कार्यान्विति का अभाव है तथा सभी अङ्कों के दृश्य असम्बद्ध एवं विखरे से प्रतीत होते हैं। इसी प्रकार सभी अङ्कों के दृश्य परस्पर अनुस्यूत नहीं दिखाई पडते, और न एक अङ्क की कथा का दूसरे में विकास होता है। हितीय अङ्क में विणित भानमती के साथ द्योंधन का प्रणय-प्रसङ्घ नितान्त अनुपयुक्त एवं असम्बद्ध है तथा नाटक की मुख्य कथा के साथ इसका तुक भी नहीं बैठता और वोररस-प्रधान नाटक के लिए यह नितान्त अनुचित प्रतीत होता है। अतः आचार्य मम्मट ने इसे 'अकाण्डे प्रथनम्' नामक दोष में परिगणित किया है। 'वेणीसंहार' में घटनाओं का आधिक्य है, पर उनमें व्यापारान्वित ( यूनिटी ऑफ एक्शन ) का अभाव है। तृतीय अङ्क का वर्ण-अवस्वस्थामा-विवाद मार्मिक भले ही हो, पर नाटकीय कथावस्तु के विकास की हिष्ट से अनावश्यक है तथा दोनों याद्धाओं की प्रतिस्वर्द्धी में नाटकीय सम्भावनाओं का विकास नहीं हो सका है। चतुर्थ में सुन्दरक द्वारा प्रस्तुत किया गया युद्ध का विस्तृत विवरण, नाटक के लिए उपयुक्त नही माना जा सकता, क्योंकि यहां नाटकीय गति अवरुद्ध हो गयी है। युद्ध के सारे व्यापार को मंच पर उपस्थित न कराकर सुन्दरक के ही मृंह में सूचित कराया गया है। इतना विस्तृत विवरण सामाजिकों के लिए ऊब पैदा कर उनके की नहल को नष्ट कर देता है। अन्तिम अङ्क में चार्वाक मुनि की उपकथा का समावेश भी अनावश्यक प्रतीत होता है तथा युधिष्ठिर का भीम को दुर्योधन समझ छेना अस्वाभाविक जात होता है। इस प्रकार कथावस्तु व्यापारान्विति के अभाव के कारण शिथिल एवं विस्तृत संवादों के समावेश से गतिहान हा गयी है। इसके युद्धों के विस्तृत वर्णन श्रव्यकाव्य की हिष्ट में अवश्य ही महत्त्वपूर्ण हैं, पर रंगमंच पर उनका दिखाना सम्भव नहीं है। इन सारी बृटियों के होते हुए भी, यह नाटक, शास्त्रीय विधान की दिष्ट से, शुद्ध एवं लोकप्रिय है। अधिकांश आचार्यों ने शास्त्रीय विवेचन मे-इमे स्थान देकर, इसकी वैधानिक शुद्धता की पुष्टि की है। नाटककार ने इसमें कार्यावस्था एवं अर्थप्रकृति की सुन्दर रूप से योजना की है। बीज, विन्दू, पताका, प्रकरी और कार्य ये पांच अर्थ प्रकृतियां हैं। इस नाटक का 'कार्य' या फल है द्वौपदी की वेणी का संहार या संवारना। 'वेणीसंहार' में भीम द्वारा उत्साहित युधिष्ठिर का ऋध ही 'बीज' है और वही द्वापदी के केश संयमन रूप कार्य का हेनू है। इसके द्वितीय अङ्कु में दुर्योधन की अणय चेष्टा 'विन्दु' है क्योंकि यह प्रसङ्ग मूख्य इतिवृत्त को विच्छिन्न कर देता है, पर जयद्रथ की माता के आ जाने से पुनः उसका ध्यान युद्ध की ओर लग जाता है। तृतीय अङ्क में अश्वत्थामा का पितृ-शोक तथा विकाप एवं कर्ण के साथ वाग्युद्ध 'पताका' है तथा सुन्दरक द्वारा किया गया युद्ध-वर्णन भी पताका की श्रेणी में आता है। पंचम अङ्क में धृतराष्ट्र का सन्धि-प्रस्ताव एवं उसके लिए दुर्योधन को समझाना और चार्वाक राक्षस का प्रसङ्घ 'प्रकरी' के अन्तर्गत आते हैं। द्योंधन वध के पश्चात् द्रौपदी का केश-संयमन 'काय' हो जाता है।

कार्यावस्था का नियोजन—इसमें पाँचों अवस्थाओं आरम्भ, यत्न, प्राप्त्याज्ञा, नियतारित एवं फलागम की सुन्दर ढंग से योजना की गयी है। प्रथम अक में द्रीपदी के केश-संयमन के लिए भीमसेन का दुर्योधन के रक्त से उस किया को सम्पन्न करने की इच्छा व्यक्त करना 'आरम्भ' नामक अवस्था है। द्वितीय अंक में जयद्रथ की माता द्वारा अर्जुन के पराक्रम का वर्णन करना 'यत्न' है। तृतीय एवं चतुर्थ अंक में प्राप्त्याशा का रूप दिखाई पड़ता है। भीमसेन के इस कथन में 'सोऽयं मद्भुजपव्जरे निपतितः संरक्ष्यतां कीरवः' तथा चतुर्थ अंक में दुर्योधन की मृत्यु की संभावना के सूचक क्लोक (२,३,४,९) इसी अवस्था के द्योतक हैं। छठे अंक में दुर्योधन का पता लग जाना तथा पांचालक का कृष्ण का सन्देश लेकर युधिष्ठिर के पास आना 'नियताब्ति' है। अस्तिम अवस्था 'फलागम' का रूप भीमसेन द्वारा द्वीपदी के केश-संयमन में दिखाई पड़ता है।

पात्र तथा चरित्र-चित्रण—भट्टनारायण ने पात्रों के शील-निरूपण में अपूर्व सफलता प्राप्त की है। यद्यपि महाभारत से कथावस्तु लेने के कारण, मट्टनारायण पात्रों के चरित्र-चित्रण में पूर्णतः स्वतन्त्र नहीं थे फिर भी उन्होंने यथासंभव उन्हें प्राणवन्त एवं वैविध्यपूर्ण चित्रित किया है। इसके प्रमुख पात्र है—भीम, दुर्योचन, युधिश्वर, कृष्ण, अश्वत्थामा, कर्ण एवं धृतराष्ट्र। नारी चरित्रों में द्रौपदी, भानमती एवं गान्धारी हैं।

भामसेन- 'वेणीसंहार' नाटक में आद्यन्त भीमसेन का प्रभाव परिदर्शित होता है तथा प्रत्येक अंक में उसकी रापपूर्ण गर्जना तथा प्रतिज्ञा सुनाई पडती है। वह रोष, स्पूरि एवं उत्साह का प्रतीक एवं इढ़ प्रतिज्ञ व्यक्ति के रूप में चित्रित है। युधि छिर उसे 'पियमाहस' के नाम से सम्बोधित करते है। इस नाटक का प्रारम्भ भीमसेन के ही प्रवेश से होता है तथा पूरे नाटक पर उसके व्यक्तित्व की अखण्ड छ।प दिलाई पडती है। वह प्रारम्भ से ही प्रतिशोध की ज्वाला में संतप्त है एवं कौरवों के साथ श्रीकृष्ण की सन्धि वार्ता सके लिए अस हा है। उनका प्रतिशोध भयंकर है, और इसके लिए यदि उसके बड़े भाई युधिष्ठिर अवरोध उपस्थित करें, तो वह उनकी आज्ञा का उल्लंघन करने को भी प्रस्तृत है। तृताय अंक में सारी कीरव सेना के समक्ष वह द् शासन को पकड कर, कौरवों को उसकी रक्षा की चूनोनी देता हुआ, उसे मार कर अपनी प्रतिज्ञा पूरी करता है। पंचम अंक में वह द्योंधन के सम्मृष बृद्ध एवं विकल धृतराष्ट्र को बहुक्तियों के प्रहार से व्यथित कर देता है, जिसमें उसका जंगलीयन एवं उद्धत स्वभाव प्रकट होता है - वह ऐसा दर्भीनमत्त उद्धत नायक है जिसके व्यक्तित्व की एकमात्र विशेषता है -- प्रतिशोध एव प्रतिज्ञा-पूर्ति । उसकी गर्वोक्तियों के द्वारा नाटककार ने रौद्ररस की सृष्टि में अपूर्व सफलता प्राप्त की है। वह अपमान का बदला लेने के आवेश में उचितान्चित को भी भूल जाता है और यही उसके चरित्र का दुबंल पक्ष है।

दुर्योधन—इस नाटक में दुर्योधन के चरित्र में विविधता दिखाई पड़ती है। बहुत अंशो में इसका चरित्र भीमसेन से साम्य रखता है। वह भीम की भौत उद्धत स्वभाव का है तथा कभी भी, किसी परिस्थिति में भी, हाथ-पर-हाथ धर कर नहीं बैठता। हढ़ निश्चय उसके चरित्र की बहुत बड़ी विशेषता है। वह आत्मविश्वासी है, अतः उसे अपनी विजय पर हढ़ विश्वास है। इस नाटक में वह सर्वप्रथम द्वितीय अंक में दिखाई

पडता है, जहाँ एक शृङ्गारी एवं विलासी व्यक्ति के रूप में चित्रित है। वह युद्ध की विभी पिका को भूल कर अपनी पत्नी के प्रति प्रणय-कीडा में व्यस्त हो जाता है तथा प्रेमावेसमे प्रिया के ब्रत को भंग कर उसे हढ़ालिंगन में आग्रह कर लेता है। द्वितीय अंक में ही वह बीरत्व से पूर्ण भी दिखाई पडता है तथा अपनी पत्नी की आशंकाओं का निरायरण करते हए कहना है कि तुम सिहराज की पत्नी होकर भयभीत क्यों होती हो । वह लुक-छिप कर युद्ध न कर शत्रु से प्रत्यक्ष रूप से लड़ना चाहता है । इस प्रकार वीरता मे वह निध्चित रूप से सिहराज ही प्रतीत होता है। वह दयावान् भी है तथ। अपने आश्रितों पर सदैव दया दिखाता है। वह वीरता का प्रतीक है तथा अचेतावस्था में भी सारथी को रणक्षेत्र से अपने को हटा देने में कायरता समझता है। वह सहृदय भ्राना के रूप में चित्रित है तथा दु:शासन के लिए अपने प्राणों की बाजी लगाने को भी प्रस्तृत रहना है। वह सच्चा मित्र भी है और कर्ण के प्रति अपूर्व प्रेम प्रदर्शित करता है। उसकी मृत्यु का समाचार सून कर वह शोक विह्वल हो उठता है। माता-ियता के प्रति उसके मन में सम्मान का भाव है। उसका गर्वशील व्यक्तित्व कभी मुकना नहीं चाहता और वह जो कुछ भी करता है उसके लिए खेद नहीं करता। षष्ठ अंक मे जब यह प्रस्ताव आता है कि पाँचों पाण्डवों में से वह किसी के साथ भी गदा-युद्ध करेतां वह दुर्बलीं को न चुनकर भीमसेन मे ही लडने को प्रस्तुत होता है। दुर्योधन का न झकने दाला व्यक्तित्व ही इस नाटक में आकर्षण का कारण है।

युधिष्टर— विणिशंहार' के युधिष्टर का चित्र योडी देर के लिये उपस्थित किया गया है। नाटक के अन्तिम अंक में वे रंगमंच पर आते हैं। वे स्वभाव से न्यायप्रिय एवं सहनशील व्यक्ति है। वे कोध को यथासंभव शमित करना चाहते हैं पर अत्याचार के समक्ष झुकना नहीं चाहते और अन्ततः युद्ध के लिए तैयार हो जाते हैं। प्रथम अंक में कृष्ण द्वारा शान्ति-प्रस्ताव ले जाना युधिष्ठिर की शान्तिप्रयता का द्योतक है, पर कृष्ण के प्रयास के असफल होने पर वे युद्ध की घोषणा कर देते हैं। इनके चित्र में वीरता के साथ न्यायप्रियता एवं शान्ति उनके व्यक्तित्व का असाधारण गृण है। इनका व्यक्तित्व करणा तथा भावुकता का समन्वित रूप प्रस्तृत करता है। भीम की मृत्यु का समाचार सुनते ही वे अग्ति में जल जाने को तैयार हो जाते हैं और इस पर शान्त चित्त से विचार नहीं करते। नाटक की सारी कथा के केन्द्र रूप में इनका चित्रण किया गया है।

श्रीकृष्ण, कर्ण एवं अञ्बत्थामा का चरित्र अल्प समय के लिए चित्रित किया गया है। ब्रष्ण नाटक के अन्त मे दिखाई पड़ते हैं तथा राजनीति में सिद्धहस्त पुरुष के रूप में चित्रित किये गए है। वे सम्पूर्ण नाटक की घटना के सूत्रधार तथा भगवान् भी है।

द्रीयदी—यह बीरपत्नी के रूप में चित्रित की गयी है। इसमें आत्मसम्मान का भाव भग हुआ है। बीरता के प्रति उसका इस प्रकार आकर्षण है कि उसे युधिष्ठिर की न्यायपरायणता भी दुर्बलता सिद्ध होती है। सच्ची क्षत्राणी के अनुरूप उसका कोध दिखाई पड़ता है। सहदेव एवं भीम के रणक्षेत्र में जाते समय उनकी मंगल-कामना करती है,

इसमें इसकी नारीमुलभ कोमलता प्रदिश्तित होती है। वह पत्नी के रूप में भीम को अपने शरीर से असावधानी नहीं रखने पर जोर देती है और भीम एवं अर्जुन की मृत्यु का समाचार सुनकर जल मरने को प्रस्तुत हो जाती है। भानुमती आदर्श हिन्दू गृहिणी के रूप के दिखाई पड़ती है जो सदा अपने पित के मंगल की कामना करती है तथा इसीलिए इस वरती है। वह एक धर्म भीरु नारी की भाँति दु:स्वप्न पर विश्वास कर, भावी आहं का से पीड़त होकर, उसके परिहार का उपाय करती है।

रस 'वेणीसंहार' वीररसप्रधान नाटक है। इसके प्रथम अंक में ही वीररस की जो अजस्र धारा प्रवाहित होती है वह अप्रांतहत गति से अन्त तक चलती है। बीच-बीच में श्रृङ्कार, करुण एवं अन्य रसों का भी समावेश किया गया है, किन्तु इनकी प्रधानता नहीं है वीरों के दर्पपूर्ण वार्तालाप एवं कद्गक्तियों में रीद्रश्स का भी रूप दिखाई पड़ता है। दितीय अंक में दुर्योधन की प्रेमिल-भीगमाओं में श्रृङ्काररस का वर्णन है। वीररस के साथ-ही-साथ इसमें करुण रस की सवंत्र छाया दिखाई पड़ती है। वृषसेन एवं कर्ण की मृत्यु मे दुर्योधन के शोकमग्न होने में करुण रस की व्यव्जना हुई है। षष्ठ अंक में चार्वाक द्वारा भीम और अर्जुन की मृत्यु का समाचार पाकर युधिष्टिर और द्रौपद्री के शोकग्रस्त होने में भी करुण रस की अभिव्यक्ति हुई है। कित्यय विद्वान्, इस नाटक को दुःखान्त मानते हुए, करुण रस का हां प्राधान्य मानते है। तृतीय अंक के प्रवेशक में राक्ष्य और राक्षसी के वार्तालाप में बीग्रसरस दिखाई पड़ता है। सम्पूर्ण नाटक में वीररस की ही प्रधानता है और अन्य रस उसके सहायक रूप में प्रयुक्त हुए है। भीम की गर्वोक्ति में वीररस की व्यंजना हुई है। योगिराज श्रीकृष्ण के दुर्वोधन की सभा में असफल लौटने में भीमसेन की उक्ति में शान्त रस की छटा दिखाई गयो है—

आधारग्रन्थ—१. वेणीमंहार-हिन्दी अनुवाद सिहत—चौखम्बा प्रकाशन। २. वेणीसंहार: ए फ्रिटिकल स्टडी (अंगरेजी) ए० वी० गजेन्द्रगडकर। ३ ट्रजेडिज इन संस्कृत—प्रोसिडिंगस् ऑफ एट ओरिएन्टल कॉनफेरेन्स—१९३४, पृ० २९९ लेखक श्रीरामचन्द्रराव। ४. संस्कृत-काव्यकार—डॉ० हरिदत्तशास्त्री। ४. संस्कृत नाटककार—कान्तिक शोर भरतिया। ६. संस्कृत नाटक (हिन्दी अनुवाद) कीथ। ७. संस्कृत नाटक-समीक्षा—इन्द्रपालिंसह 'इन्द्र'।

यदांग-ज्योतिष — यह भारतीय ज्योतिषशास्त्र का सर्वाधिक प्राचीन ग्रन्थ है। विद्वानों ने भाषा एवं होली के परीक्षण के आधार पर इसका समय ई० पू० ४०० माना है। इसमें कुल ४४ इलोक हैं। इसके दो पाठ प्राप्त होते हैं— 'ऋग्वेद ज्योतिष' तथा 'यजुर्वेद ज्योतिष' 'ऋग्वेद ज्योतिष' में ४६ इलोक हैं और 'यजुर्वेद ज्योतिष' में ४४। दोनों के अधिकांशतः इलोक मिलने-जुलते हैं पर उनके कम में भिन्नता दिखाई पडती है। 'वेदांग-ज्योतिष' में पंचाग बनाने के आरम्भिक नियमों का वर्णन है। इसमें महीनों का कम चन्द्रमा के अनुसार है और एक मास को तीम भागों में विभक्त कर प्रत्येक भाग को तिथि वहा गया है। इसके लेखक का पता नहीं चलता पर प्रन्थ के अनुसार किसी लगध नामक विद्वान से ज्ञान प्राप्त करके ही इसके लेखक ने इसकी

रचना की थी । इसमें वर्णित विषयों की सूची पारम्म में दी गयी है । पब्चसवत्सरम-ययुगाध्यक्षं प्रजापतिम् । दिनत्वंयनमासाङ्गं प्रणम्य शिरसा शुचिः ॥ ज्योतिपामयनं पुण्धं प्रवक्ष्याम्यनुपूर्वशः । सम्मतं ब्राह्मणेन्द्राणां यज्ञकालार्थसिद्धये ॥ श्लोक १, २ ॥

आधारग्रन्थ —१. भारतीय ज्योतिष —डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री। २. भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ॰ गोरखप्रसाद।

श्रीरभद्रसेन चम्पू —इसके रचिता पद्मताभ मिश्र हैं। इनके पिता का नाम बलभद्र सिश्र था। इन्होंने काल्य के अतिरिक्त दर्शन-प्रत्थों की भी रचना की है। इनके मभी ग्रन्थों के लंख्या ग्यारह है। इनकी प्रमुख रचनाएँ है—वीरमद्रदेवचम्पू (रचना काल १४७५ ई०) तथा जयदेव कृत 'चन्द्रालोक' की श्रायतम टीका। अपने चम्पू-काल्य के निर्माण-काल किव ने स्वयं दिया है —युगरामनुंशलांके वर्षे चैत्रे सिते अभे। श्रीबारभद्रचम्पू: पूर्णामुल्लेयने विदुप्पम् । ७१७ यह ग्रन्थ सात उच्छ्वासों में विभक्त है जिसे कांव ने महाराज रीवा नरेश रामचन्द्र के पुत्र वीरभद्रदेव के आग्रह पर लिखा था। वीरभद्र स्वयं भी कांव थे और इन्होंने १५७७ ई० में 'कन्दर्य-चूडामणि' नामक काल्य की रचना की थी। किव ने इस चम्पू में वीरभद्रदेव का चरित विश्वत किया है । किव ने रीवानरेश की तत्कालीन समृद्धि का अत्यन्त ही मुन्दर वर्णन किया है। इस चम्पू का प्रकाशन प्राच्यवाणी मन्दिर ३ फेडरेशन स्ट्रीट कलकत्ता ९, से हो चुका है। इसके गद्य एवं पद्य दोनों ही लिजत है। सहज्यवलमच्छं भालबालेन्द्रयागादिप च विमलकान्ति स्वधुंनीवारिपूरं:। निजवपुरमृतामं निजितं यस्य कीर्स्म धवर्यति नितान्तं भरमता भूतनाथः॥ ११११

आधारग्रन्थ —चम्पू-काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

ं रान्द्रपञ्चित्रिति—इसमें संस्कृत की २५ रोचक कथाओं का संग्रह है। इमकी रचना शिवदास नामक व्यक्ति ने की थी। प्रसिद्ध जर्मन विद्वान हुटंख के अनुसार इसकी रचना १४८७ ई० के पूर्व हुई थी। इसका प्राचीनतम हस्तलेख इसी समय का प्राप्त होता है। जर्मन विद्वान हाइनरिश ऊले ने १८८४ ई० में लाइपीजग से इसका प्रकाशन कराया था। इसम गद्य की प्रधानता है और बीच-बीच में क्लोक भी दिये गए हैं। डॉ० कीथ के अनुभार शिवदास कृत संस्करण १२ वीं शताब्दी से पूर्व का नहीं है। इसका दिनीय संस्करण जम्मलदत्त कृत है तथा इसमें पद्यात्मक नीतिवचनों का अभाव है। शिवदास के संस्करण में क्षेमेन्द्र कृत 'बृह-कथामवजरी' के भी पद्य प्राप्त होते हैं। [हिन्दी अनुवाद सहित चीखम्बा विद्याभवन से प्रकाशित, अनुवादक पं० दासोदर झा]

देद का स्तमय-निरूपण — वेद की रचनातिथि के सम्बन्ध में विद्वानों में अत्यक्षिक मतभेद पाया जाता है। वेदों के निर्माण-काल के सम्बन्ध में अद्याविध जितने अनुसंधान हुए है उनमें किसी प्रकार की निश्चितता नहीं है। भारतीय विश्वास के अनुसार वेद अनादि और अपीरवेय हैं, अतः उन्हें समय की परिधि में आबद्ध नहीं किया जा सकता। कुछ आधुनिक दृष्टिवाले विद्वानों ने भी वेदों का काल अत्यन्त

प्राचीन या पचासो हुनार वर्ष पूर्व निश्चित कर प्रकारान्तर से इस विचार का पोषण किया है। ठीक इसके विपरीत पाञ्चात्य विद्वानों की दृष्टि वैज्ञानिक हंग से इस प्रश्न के समाधान की ओर रही है। वे वेदों को ऋषियों की रचना मानकर उन्हें पारुषेय स्वीवार करते हैं। वेदों को मनुष्य की कृति मान कर उन्होंने जो उनकी निश्चित सीमा निर्धारित की है उसे भी अन्तिम सत्य नहीं माना जा सकता, पर उनकी शोधात्मक पद्धति एवं निष्कर्षं सर्वथ। निर्मृत एव उपेक्षणीय भी नहीं है। विन्टर नत्स का कहना है कि "किन्स वेद भारतीय वाङ्मय की प्राचीनतम कृति है. इण्डो-आर्यंन सभ्यता का मूल आधार एवं स्रोत है, सो, प्रस्तृत प्रश्न का किचित् समाधान ऐतिहासिकों, पुरातत्त्वविदों, अपि च भाषाविदों के लिए भी पर्याप्त महत्त्वपर्ण है। और सचमच, यदि इण्डो-आर्यन तथा इण्डो-यूरोपियन संस्ट तियों के ऐतिहासिक युगों का कुछ निश्चित कम बिठाया जा सवता है. तो वह भी भारतदर्श में निष्पन्न आर्य-संस्कृति के प्राचीनतम अवज्ञेषों के विभिन्न कालों की यथाक्रम स्थित बरके ही ( सिद्ध किया जा सकता है ); अन्यथा नहीं ।' प्राचीन भारतीय साहित्य भाग /, खण्ड १ पु० २२४।

मैवसमूलर का विचार—पाब्चात्य विद्वानों में सर्वेश्रयम मैवसमूलर ने इस प्रदन की छान्यीन मे जीवन पर्यन्त शोध-कार्य किया । उन्होंने १८५९ ई० में अपने ग्रन्थ 'प्राचीन संस्वृत साहित्य' में सर्वप्रथम ऋग्वेद का निर्माण काल खोजने का प्रयतन किया कोर क्रिणेय दिया कि उसकी रचन। विक्रमपूर्व १००० वर्ष हुई थी । उन्होने अपने निर्णय का 'केन्द्रीय तिथि-बिन्दु' बौद्धधर्म के उदय को मान कर बताया कि उस समय तक सभी वैदिक साहित्य (संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिपद् एवं कल्पादि ) का निर्माण हो चुका था, वयो!क ब्राह्मणों और श्रीतसूत्रों में विणित यज्ञालुष्ठान का ही बुढ़देल द्वारा घोर विरोध किया गया था । उन्होंने समस्त वैदिक युग को चार भागों में विभांजत किया—छन्दकाल, मन्त्रकाल, ब्राह्मणकाल एवं सूत्रकाल तथा प्रत्येक युग में लिए दो-दो सी वर्षों का समय निश्चित करते हुए सूत्रकाल को ६०० वर्ष पूर्व, ब्राह्मणकाल को ६०० से ८०० ई० पूर और मन्त्रयुग को १००० विरु पूर माना। उनके अनुसार १२०० वि० पू० से १००० तक वैदिक संहिताओं का रचना-काल है। मैवसमूजर की इस धारणा को पाइचात्य विदानों ने मान्यसिद्धान्त के रूप में ग्रहण किया। तीस वर्ष बाद मैक्समूलर ने 'भौतिकधमं' शीर्षक जिफोर्ड भाषणमाला में बताया कि संसार की कोई भी ऐसी शक्ति नहीं है जो यह निश्चित कर दे कि वेदों की रचना १००० या १४०० या २००० या ३००० वर्ष ई० पू० हुई थी। उनका कहना है कि १००० ई० पूर तक वेद बन चुके थे; १५०० या २००० या ३००० ई० पूर तक प्रथम वै!दक कविता सुनी गई, इसे जानने के लिए हमारे पास कोई साधन नहीं।" मैक्समूलर का काल-निर्णय काल्पनिक आधारों पर प्रतिष्ठित है। तथा किसी भाषा या साहित्य के विकास के लिए दो सो वर्षों की सीमा भी पर्याप्त अनुचित है। पारचात्य विद्वानों ने भी मैक्ससूलर के इस विचार की आलोचना की है। ह्विटनी ने उनकी इस अन्ध-परम्परा की स्पष्ट शब्दों में निन्दा की थी तथा श्रेडर ने १५००

या २००० वर्ष पूर्व वैदिक वाङ्मय को पहुँचाने का प्रयास किया । उसी समय याकोबी ने ज्योतिषविज्ञान की गणना के आधार पर वेटों का समय चार सहस्र वर्ष पूर्व निश्चित किया । भारतीय विद्वान् लोकमान्य तिलक ने भी ज्योतिषविज्ञान का आधार ग्रहण करते हुए वेट का रचना काल ६००० वि० पू० से २५०० वि० पू० तक निश्चित किया । तिलक के पूर्व प्रसिद्ध महाराष्ट्री विद्वान् शंकर बालकृष्ण दीक्षित ने अपने ग्रन्थ भारतीय ज्योतिः शास्त्र' (पूना १८९६ ई०) में ज्योतिष-गणना के आधार पर ऋग्वेद का काल ३५०० वर्ष वि० पू० निर्धारित किया है ।

उन्होने 'शतपथब्राह्मश' में नक्षत्र-निर्देशक वर्णन प्राप्त कर उसके रचना-काल पर विचार किया है। जर्मन विद्वान याकोबी ने कल्पमूत्र के विवाह-प्रकरण में वर-वधू को छुत्र दिखाने के वर्णन 'छुवहव स्थिराभव' का काल २७०० ई० पू० का माना है। ऋग्वेद के विवाहमन्त्रों में ध्रुव दिखाने की प्रथाका उल्लेख नहीं है। इसके आधार पर याकोबी ने ऋग्वेद काँ काल ४००० ई० पू० निध्वित किया। याकोबी के इस मत का पाइचात्य विद्वानों हारा पूर्ण विरोध हुआ । लोकमान्यतिलक <mark>ने</mark> 'ओर।यन' नामक ग्रन्थ में वेदों के कालनिर्णय पर विचार करते हुए ज्योतिर्विज्ञान का ही महारा जिया है। उन्होंने नक्षत्र-गति के आधार पर ब्राह्मणों का रचना-काल २५८० वि० पूर्वाचिरित किया। तिलक जी ने बताया कि जिस समय कृत्तिका नक्षत्र की मभी नक्षत्रों में प्रमुखता थी तथा उसके आधार पर अन्य नक्षत्रों की स्थिति का पना चलता था, वह समय आज से ४५०० वर्ष पूर्व था। उन्होंने मन्त्र संहिताओं का निर्माण काल मृगशिरा नक्षत्र के आधार पर निश्चित किया। उनके अनुसार मृग-शिरा नक्षत्र के द्वारा ही ऋग्वेद में मन्त्र संहिताओं के युग में वसन्त-सम्पात् के हं ने का निर्देश प्राप्त होता है। खगोलविद्या के अनुसार मृगशिरा की यह स्थिति आज से ६५०० वर्ष पूर्व निव्चित होती है। यदि मन्त्र-संहिता के निर्माण से २००० वर्ष पूर्व वेदमन्त्रों की रचना की अवधि स्वीकार कर ली जाय तो वेद का समय वि० पू० ६५०० वर्षं होगा। उन्होंने वैदिक काल को चार युगों में विभाजित किया है। १— अदितिकाल ( ६०००-४००० वि० पू० ), २--मगशिराकाल ( ४०००-२५०० वि० पु॰ ), ३ — कृत्तिकाकाल ( २५००-१४०० वि० पु॰ ) ४ — अन्तिमकाल ( १४००-४०० वि० प्०)।

शिलालेख का विवरण—१९०७ ई० में डाक्टर हूगो विन्कलर को एशियामाइनर (टर्की) के 'बोघाज-कोइ' नामक स्थान में 'हित्तित्ति' एवं 'मितानि' जाति के दो राजाओं के बीच कभी हुए युद्ध के निवारणार्थ सन्धि का उल्लेख था। इस सन्धि की साक्षी के रूप में दोनों जातियों के देवताओं की प्रार्थना की गयी है। देवों की सुची में हित्तित्त जाति के देवों के अतिरिक्त मितानि जाति के देवताओं में चक्ण, इन्द्र नासत्यों (अश्वन् ) के नाम दिये गए हैं। ये लेख १४०० ई० पू० के हैं। इसके द्वारा यूरोपीय विद्वानों ने मितानि जाति को भारतीय आयौं की एक शाखा मान कर दोनों का सम्बन्ध स्थापित किया। इससे यह सिद्ध हुआ कि १४०० ई० पू० भारतवर्ष में

वैदिक देवताओं की प्र'तष्ठा हो चुकी थी। इसके आधार पर वेद का रचना-काल २००० से २४०० ई० पू० तक माना जा सकता है।

डॉ॰ अविनाशचन्द्र दास ने 'ऋग्वेदिक इण्डिया' नामक ग्रन्थ में भौगोलिए तथा भूगमं-सम्बन्धी घटनाओं के आधार पर इसकी रचना एवं वैदिक सभ्यता को ईसा से २५ हजार वर्ष पूर्व सिद्ध किया है, जिसे पाश्चात्य विद्वानों ने वैज्ञानिक न मानकर भावुक ऋषियों की कल्पना कहा है। पण्डित दीनानाथ शास्त्री चुटेल ने अपने 'वेदकाल-निणंय' नामक ग्रन्थ में ज्योतिषशास्त्र के आधार पर वेदों का समय आज से तीन लाख वर्ष पूर्व सिद्ध करने का प्रयास किया है। डॉ॰ विन्टरनित्स ने वैदिक काल-गणना के विवेचन का सारांश प्रस्तुत करते हुए जो अपना निणंय दिया है, वह इस प्रकार है—

१ - नक्षत्र-विज्ञान के आधार पर वैदिक-काल निर्णय कुछ निश्चित नहीं हो पाता, क्योंकि ऐसे प्रकरणों की व्याख्या के सम्बन्ध में ही अभा तक पर्याप्त मतभेद है। सो--वैज्ञानिक दृष्टि से ये तिथियां कितनी ही सही हों, काल-निर्धारण के लिए उनका मूल्य तब तक कुछ भी नहीं - जब तक कि उक्त प्रकरणों के सम्बन्ध में विद्वान् एकनत नहीं हो जाते । २ - क्यूनिकामं अभिलेखों में अथवा बोघाजकांइ के सिक्कों में आये ऐति-हासिक तथ्य अपने आप में इतने अनिश्चित हैं, और वैदिक प्राचानता का इण्डो-पूरी-वियन युग के साथ परस्पर-सम्बन्ध भी एक ऐसी अस्थिर-सी युक्ति है — कि जिसके आधार पर विद्वान् अद्यावधि नितान्त विभिन्न निष्कर्षों पर पहुँचते रहें है । हाँ, एशिया-माइनर तथा पश्चिमी एशिया के साथ भारतीयों के सम्बन्ध की युक्ति, जलबत्ता, वैदिक टुग को दूसरी सहस्राब्दी ईसवी पूर्व से बहुत इधर नहीं ला सकती। ३-वेद और अवस्ता में, वैदिक और लोकिक में (भाषागत ) परस्पर साहब्य-विभेद की युक्ति भी हमे किन्हीं निश्चित तथ्यों पर पहुँचाती प्रतीत नहीं होती। ४-अलबता, भाषा की यही युक्ति हमें सचेत अवश्य कर देती है कि - व्यर्थ ही हम भूगर्भविद्या अथवा हिरण्यगर्भविद्या के झांस में आकर वेदों को कहीं बीस चालीस हजार साल ईसवी पूर्व तक ले जाने न लग जायें। ४-और अन्त में, जब सभी युक्तियां-सभी साक्षियां-व्यर्थ सिद्ध हो जाती हैं, तब वेद की तिथि के सम्बन्ध में एक ही प्रमाण बच रहता है- और वह (प्रमाण) है: भारतीय वाङ्मय की ऐतिहासिक परम्परा का स्वतोऽ-भ्युदय । भारत के ऐतिहासिक पुराणपुरुष पाइर्व, महावीर, बुद्ध-सम्पूर्ण वैदिक वाङ्मय की सत्ता को अपने से पूर्व 'विनिश्चित' स्वीकार करते हैं, अर्थात् वैदिक वाङ्मय के किसी भी अंग को हम ५०० ई० के पू० से इधर (किसी भी हालत में) नहीं ला सकते; और सुविधा के लिए यदि १२०० या १५०० ई० पू० को हम वैदिक वाङ्मय का आरम्भ-बिन्दू मान लें, तो शेष साहित्य की विपुलता को हम ७०० वर्षों की छोटी-सी अवधि में फलता-फूलता नहीं देख सकते । सो, इस महान् साहित्यिक युग का श्रोगणेश २५००।२००० ई० पूर्व में हुआ और अन्त ७५०।५०० ई० पूर्व में---ऐसा मानने से हम दोनों प्रकार की अतिया से भी बच जाते हैं: इससे न तो वेद इतने प्राचीन हो जाते हैं कि उनमें पौरुषेयता का अंश निपट दूर्लंभ हो जाय और न इतने

अर्वाचीन ही कि उनकी साहित्यिक संगति निपट आधुनिक प्रतीत होने लगे—अवैदिक ही प्रतीन होने लगे। प्राचीन भारतीय साहित्य—भाग १, खण्ड १ प० २३६—३७।

ऋषेद के काल-निर्णय के सम्बन्ध में ये ही प्रधान विचार हैं। इन खोजों के आधार पर पाइचल्य विद्वान् भी इसे अब उतना अर्वाचीन सिद्ध नहीं करते और उनके विचार से भी वेदों का निर्माणकाल ईसा से २४०० वर्ष पूर्व निश्चित होता है। कितप्य भारतीय विद्वानों ने इधर कई दृष्टियों से वेद की रचना-तिथि पर विचार किया है, किन्तु उनके मत को पूर्ण मान्यता नहीं प्राप्त हो सकी।

१. प्रो० लाहूसिह गीतम—४० लाख बीस हजार वर्ष पूर्व (आज से) २. श्री अमलनेकर—ई० पू० ४५०० वर्ष। ३. श्रीरचुनन्दन शर्मा—६००० वर्ष ई० पू०। ४. पावगी—६००० वर्ष पूर्व (आज से) ४. वैद्य—३१०० वर्ष ई० पू०। ६. पाण्डुरङ्क भण्डारकर—३००० ई० पू०। ७. जयचन्द्रविद्यालंर—३००० ई० पू०।

प्रश्य-सूची ( जिनमें वैदिक काल-निर्णय पर विचार किया गया है ) १. वेबर — हिस्ट्री ऑफ इण्डियन लिटरेचर । २. ज्ञिटनी—ओरियन्टल एण्ड लिग्विस्टिक स्टिडिज, फर्न्ट सीरीज । ३. श्रेडर — इण्डियन लिटरेचर एण्ड कल्चर । ४. लुडिविश — छ्येर हे इरवाहनंग सोन्नेन फिन्टटर नस्गेन इन ऋग्वेद ( जर्मन ) । ५. मैक्समूलर — िस्ट्री ऑफ एन्सियन्ट संस्कृत लिटरेचर । ६. अविनाशचन्द्र दास — ऋग्वेदिक इण्डिया । ७. वैद्य — हिस्ट्री ऑफ वेदिक लिटरेचर भाग १ । ६. लुई रेनो — ऋग्वेदिक इण्डिया । ७. भारतीय विद्याभवन माला — सं. श्री वे० एम० मुन्की – वेदिक एज । १०. लोकमान्य तिलक — ओरायन । ११. बिन्टरिनत्स — प्राचीन भारतीय साहित्य भाग १, वण्ड १ (हिन्दी अनुवाद ) । १२. वंकर्यव वलकृत्य दीधित — भारतीय ज्योतिप (हिन्दी अनुवाद ) । १३. पं० बलदेव जपाध्याय — वैदिक साहित्य और संस्कृति । १४ पं० भगवहत्त — वैदिक वाह्मय का इतिहास भाग १ । १५. डॉ० राधाकृणन् — भारतीय दर्शन भाग १ (हिन्दी अनुवाद ) । १६. पं० रामगोविन्द त्रिवेदी — वैदिक साहित्य । १७ श्रीअरबिन्द — वेद रहस्य (हिन्दी अनुवाद ) । १६. पं० रामगोवन्द निर्वेद कार्म — वैदिक सम्पत्त ।

चेद के भाष्यकार—-प्रत्येक वेद के अनेक भाष्यकर्ता हुए हैं। उनका यहां परिचय दिया जा रहा है। १. स्कन्दस्वामी—इन्होंने ऋग्वेद पर भाष्य लिखा है। इनका काल सं० ६०२ (६२५ ई०) है। इन्होंने निरुक्त पर भी टीका लिखी थी। इनका ऋग्भाष्य अत्यन्त विस्तृत है जिसमें प्रत्येक सूक्त के देवता एवं ऋषि का भी उल्लेख है तथा अपने कथन की पृष्टि के लिए अनुक्रमणी ग्रन्थों, निचण्दु तथा निरुक्त आदि के उद्धरण दिए गए हैं। इसमें व्याकरण-सम्बन्धी तथ्यों का संक्षिप्त विवेचन किया गया है। यह भाष्य केवल चीथे अष्टक तक ही प्राप्त होता है। इसका प्रकाशन अनन्तरायन ग्रन्थावली से हो चुका है। २. नारायण— वेंकट माधव के ऋग्वेद भाष्य के एक इलोक से पता चलता है कि स्कन्द स्वामी, नारायण एवं उद्गीथ ने कमशः सम्मिलत रूप से एक ही ऋग्भाष्य लिखा है। इनका आनुमानिक संवत् ७ वीं शताब्दी है। स्कन्दस्वामी नारायण उद्गीथ इति ते कमात्। चकुः सहैकमृग्भाष्यं पदवावयार्थं-

गोचरम् । ३ उद्गीथ--इनका उल्लेख सायण एवं आत्मानन्द ने अपने भाष्यों में किया है। ४ माधवभट्ट— ऋग्वेद के माधव नामक चार भाष्यकारों का उल्लेख प्राप्त होता है। इनमे एक का सम्बन्ध सामवेद से तथा शेष का सम्बन्ध ऋग्वेद से है। एक माधव तो सायणाचार्य ही हैं। दूसरे माधव हैं वेकटमाधव। एक अन्य माघव की प्रथम अष्टक की टीका प्रकाशित हुई है (मद्रास से )। यह टीका अल्पाक्षर है किन्तू मन्त्रों के अर्थ-ज्ञान के लिए अत्यन्त उपयोगी है। ४. वेंकटमाधव-- इन्होंने सम्पूर्ण ऋक संहिता पर भाष्य लिखा है। भाष्य के अन्तिम अध्याय में इन्होंने जो अपना परिचय दिया है उसके अनुसार इनके पितामह का नाम वेंकटमाधव पिता का नाम वेंकटाचार्य, मातामह का नाम भवगोल एवं माता का नाम सुन्दरी था। इनके दो पुत्र थे वेंकट एवं गो<sup>र</sup>वन्द । ये चोलदेश (आन्ध्रप्रान्त ) के निवासी थे । ये सायण के पूर्ववर्त्ती थे । सायण ने ऋ० १०।६६।१ के भाष्य में माधवभट्ट का मत दिया है। निघण्ट के भाष्यकार देवराज यज्वा ने अपने भाष्य के उपोद्धात में वेंकटाचार्यतनय माधव का उल्लेख किया है-- श्रीवेक्टाचार्यतनयस्य माधवस्य भाष्यकृती नामानुक्रमण्याः पर्यालोच-नात कियते । इससे ये देवराज यज्वा ( मं० १३७० ) के पूर्ववर्ती सिद्ध होते हैं । इनका समय १३०० विकास से पूर्व निश्चित होता है। इनका भाष्य अत्यन्त संक्षिप्त है जिसमें केवल मन्त्रों के पदों की ही व्याख्या है— 'वर्जयन शब्द विस्तारं शब्दै: किनण्येरिति'। इसका प्रकाशन हाँ॰ लक्ष्मणसम्बर्ग के संवादन में मोतीलाल बनारसीदास से हो चुका है। ६. धानुष्कयज्वा-इनका समय १३०० वि० सं० से पहले का है। इन्होंने तीनों वेदों पर भाष्य लिखा है। इनका उल्लेख वेदाचार्य की सुदर्शन 'मीमांसा' में है। ७. आनन्दतीथं - ये प्रसिद्ध हैतवादी आचार्यं मध्व हैं। इन्होंने ऋग्वेद के कतिपय मन्त्रों की व्याख्या की है जिनमें ४० सूक्त हैं तथा यह भाष्य पद्यात्मक है। झात्मानन्द—इन्होने ऋग्वेद के अन्तर्गत 'अस्य-वामीय' सुक्त पर भाष्य लिखा है। इसमें स्कब्द भास्कर आदि का नामाल्लेख है पर सायण का नहीं। ये सायण के पूर्ववर्ती ज्ञात होते हैं। इन्होंने स्वयं अपने भाष्य को अध्यात्मपरक कहा है-अध्यज्ञविषयं स्कन्दादिभाष्यम्, निरुक्तमधिदैवतिवषयम्; इदन्तु भाष्यमध्यात्मविषयमिति । न च भिन्नविषयाणां विरोधः । अस्य भाष्यस्य मूलं विष्णुधर्मोत्तरम् । ९. सायण — इनके परिचय के लिए दे॰ सायण।

सामभाष्य— १. माधव— ये साम-संहिता के प्रथम भाष्यकार हैं। इन्होंने 'विवरण' नामक भाष्य लिखा है। इनका भाष्य अभी तक अप्रकाशित है। इनका समय विक्रम की सातवीं शताब्दी है। इनका उल्लेख महाकवि बाणभट्ट ने किया है। 'रजोजूषे जन्मिन सत्त्ववृत्तये स्थिती प्रजानां प्रलये तमःस्पृशे। अजाय सर्गिस्थितिनाशहेतवे त्रयीमयाय त्रिगुणात्मने नमः। २. भरतस्वामी—भरतस्वामीकृत भाष्य अभी तक प्रकाशित नही हो सका है। इन्होने अपना परिचय दिया है उससे पता चलता है कि इनके पिता का नाम नारायण एवं माता का नाम यजदा था। इत्थं श्रीभरतस्वामी काश्यपो यजदासुतः। नारायणार्यंतनयो व्याख्यत् साम्नामृचोऽखिलाः॥ ये दक्षिण

भारत के निवासी थे तथा इनका रचनाकाल संभवत: १३४४ वि० सं० के लगभग है। इन्होंने साम ब्राह्मणों पर भी भाष्य की रचना की है। ३. गुणविष्णु — इन्होंने 'साममन्त्रव्याख्यान' नामक सामवेद का भाष्य लिखा है जिसकी प्रसिद्धि मिथिला और बंगाल में है। इनका 'छान्दोग्य मन्त्रभाष्य' संस्कृत-परिषद् कलकत्ता से प्रकाशित हो चका है। यह भाष्य सामवेद की कीश्रम शाखा पर है। इनका समय १२ वीं शताब्दी का अन्तिम भाग या १३ वीं शताब्दी का प्रारम्भिक भाग है।

शुक्लयजुर्वेदभाष्य—१. अवट—इन्होंने राजा भोज के शासनकाल में अपना भाष्य लिखा था। ये आनन्दपूर के रहनेवाले थे। इनके पिता का नाम वज्रट था। इनका रचना काल ११ वीं गताब्दी का मध्य है। इन्होंने भाष्य के अन्त में अपना परिचय दिया है---

आनन्दप्रवास्तव्यवज्रटास्यस्य सूतूना । ऊवटेन कृतं भाष्यं पदवाक्यैः सुनिश्चितैः ॥ ऋष्यादींइच पुरस्कृत्य अवन्त्यामुवटो वसन् । मन्त्राणां कृतवान् भाष्यं महीं भोजे प्रशासित ॥

इनके अन्य ग्रन्थ हैं--ऋक्प्रातिशाख्य की टीका, यज्:प्रातिशाख्य की टीका. ऋक्-सर्वानुक्रमणी पर भाष्य, ईशाबास्य उपनिषद् पर भाष्य । सभी पुस्तकें प्रकाशित हो चुकी हैं। २. महीधर--इन्होंने 'वेददीप' नामक भाष्य की रचना की है। ये काशी निवासी नागर ब्राह्मण थे। इनका समय वि० सं० १६४५ है। इनके भाष्य पर उवट-भाष्य की छाया है।

काण्वसंहिता भाष्य - अनन्ताचार्यं एवं आनन्दबोध प्रभृति विद्वानों ने शुक्लयजुर्वेद की काण्व संहिता पर भाष्य लिखा है। ये सायण के परवर्ती थे। सायण के पूर्ववर्त्ती भाष्यकार हलायुध हैं जिनके भाष्य का नाम 'ब्राह्मण' सर्वस्व है । ये बंगाल के अन्तिम हिन्दू नरेश लक्ष्मणसेन के धर्माधिकारी थे। इनका समय वि० सं० १२२७-१२५७ है। अनन्ताचार्य माध्ववैष्णव विद्वान् थे। इनका समय १६ वीं शताब्दी है। इन्होंने काण्वसंहिता के उत्तरार्धं पर अपना भाष्य लिखा है। ये काशी निवासी थे।

आनन्दबोध भट्टाचार्यं—इस भाष्य का प्रकाशन वाराणसेय विश्वविद्यालय की सारस्वती सुषमा नामक पत्रिका में सं० २००९-२०११ तक प्रकाशित हुआ है। अभी तक ३१-४० तक का ही अंश प्रकाशित हुआ है किन्तु सम्पूर्ण ग्रन्थ उपलब्ध है। पाइचात्य विद्वानों के कार्य-१८०५ ई० में सर्वप्रथम कोलब्रुक ने 'एशियाटिक रिसर्चेज' नामक पत्रिका में वेदविषयक एक विशद विवेचनात्मक निबन्ध लिखा जिसमें वैदिक साहित्य का विवरण एवं महत्व प्रतिपादित किया गया है। १८४६ ई० में रुडाल्फ राथ नामक जर्मन विद्वान ने 'वैदिक साहित्य और इतिहास' नामक छोटी पुस्तक लिखी। इन्होंने 'संस्कृत-जर्मन महाकोश' की भी रचना की है जिसमें प्रत्येक शब्द का ऐतिहासिक क्रम से विकास एवं अर्थ दिया गया है। पाश्चात्य विद्वानों का वेदविषयक अध्ययन तीन धाराओं में विभाजित है — वैदिक ग्रन्थों का वैज्ञानिक एवं शुद्ध संस्करण, वैदिक ग्रन्थों का अनुवाद एवं वेदविषयक अनुशीलनात्मक ग्रन्थ। ग्रन्थों के वैज्ञानिक संस्करण—सर्वंप्रथम मैक्समूलर ने (जर्मन विद्वान्) सायण

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

भाष्य के साथ ऋग्वेद का वैज्ञानिक संस्करण प्रकाशित किया। वैज्ञानिक सम्पादन की दृष्टि से यह अत्यन्त महत्वपूणं उपलब्धि है। इसका समय १८४९-१८७५ ई० का मध्य है। इसकी लम्बी भूमिका अत्यन्त उपादेय है। सम्पूणं ग्रन्थ में तीन सहस्र पृष्ठ हैं। इनके वेदविषयक अन्य प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं—प्राचीन संस्कृत साहित्य (हिस्ट्री ऑफ एनसिएन्ट संस्कृत लिटरेचर) वाट इंडिया कैन टीच अस आदि। वेबर (जमंन विद्धान्) ने यजुर्वेद संहिता और तैत्तिरीय संहिता का संपादन किया तथा 'इन्ंदि स्तूदियन' नामक शोध पत्रिका का जमंन में प्रकाशन कर वैदिक शोधकार्य को गति दी। आउफेक्ट नामक विद्धान् ने रोमन लिपि में (१८६२-६३ ई०) ऋग्वेद का संस्करण प्रकाशित किया। जमंन विद्धान श्रोदर ने मैत्रायणी संहिता का एक वैज्ञानिक संस्करण प्रकाशित किया है तथा काठक संहिता का संस्करण १९००-११ में। स्टेवेन्सन ने राणायनी शाखा की सामसंहिता को आंग्ल अनुवाद के साथ १८४२ ई० में प्रकाशित किया है। रांथ और ह्वीटनी का अथवंवेद का संयुक्त संस्करण १८५६ ई० में प्रकाशित हुआ है। प्रो० ब्लूमफील्ड तथा नावें ने अथवंवेद की पिष्पलाद शाखा का एक जीणं प्रति के आधार पर संपादन कर प्रकाशन कराया है।

वेद परिचय — वेद विश्व के सर्वाधिक प्राचीन ग्रन्थ तथा भारतीय संस्कृति के प्राण हैं। भारतीय धर्म, साहित्य, सभ्यता, दर्शन सबों की आधारशिला वेदों के राजप्रासाद पर अधिष्ठित है। 'वेद' शब्द का ब्याकरणलब्ध अर्थ है 'ज्ञान', क्योंकि यह शब्द ज्ञानार्थंक विद्धातु से निष्पन्न है। यहाँ ज्ञानार्थं प्रतिपादक वेद शब्द ईश्वरीय ज्ञान का द्योतक है। हिन्दूधर्म के अनुसार वेद तपःपूत महर्षियों के द्वारा हुए ज्ञान हैं। वैदिक ज्ञान को ऋषियों ने मन्त्र द्वारा अभिब्यक्त किया है। ऋषियों को मन्त्रद्रष्टा कहा गया है, क्योंकि भारतीय परम्परा के अनुसार वेद किसी व्यक्तिविशेष की रचना न होकर अपौरुषेय कृति है। महर्षियों ने ज्ञान और तपस्या की चरम सीमा पर पहुँच कर प्रातिभज्ञान के द्वारा जो अनुभव प्राप्त किया है, वही आध्यात्मिक ज्ञानराशि वेद है। विभिन्न स्मृतियों एवं पूराणों में भी वेद की प्रशंसा हुई है। मनु के अनुसार वेद पितृगण, देवता तथा मनुष्यों का सनातन तथा निरन्तर विद्यमान रहनेवाला चक्षु है। सायण के अनुसार प्रत्यक्ष या अनुमान के द्वारा दुर्बोध तथा अज्ञेय उपाय का ज्ञान कराने में वेद की वेदता है-प्रत्यक्षेणानुमित्या वा यस्तूपायो न बुध्यते । एतं विदन्ति वेदेन तस्माद् वेदस्य वेदता ॥ वेदके महत्त्व को ही ध्यान में रखते हुए मनु ने वेदनिन्दकों को नास्तिक की संज्ञा दी है--नास्तिको वेदनिन्दकः। ब्राह्मणों ने भी वेदाध्ययन का महत्त्व बतलाया है। वेदों के स्वाध्याय पर जोर देते हुए 'शतपथ ब्राह्मण' का कहना है कि धन एवं पृथ्वों का दान करने से मनुष्य जिस लोक को प्राप्त करता है, तीनों वेदों के अध्ययन से उससे भी अधिक अक्षय लोक को प्राप्त करने का श्रेय उसे मिलता है। [ शतपथ ब्राह्मण ११।५।६१ ]

आपस्तम्ब की 'यज्ञपरिभाषा' में (३१) वेद का प्रयोग मन्त्र और ब्राह्मण के लिए हुआ है—मन्त्रबाह्मणयोर्वेदा नामधेयम्। जिसका मनन किया जाय उसे मन्त्र कहते हैं। इनके द्वारा यज्ञानुष्ठान एवं देवता की स्तुति का विधान होता है—मननात् मन्त्राः।

'ब्राह्मण' शब्द ग्रन्थविशेष का द्योतक है, 'ब्रह्मन्' के कई अर्थ होते हैं उनमें एक अर्थ यज्ञ भी है। अतः ब्राह्मण प्रन्थ उन्हें कहते है, जिसमें यज्ञ की विविध कियाओं का वर्णन हो। ब्राह्मण के तीन विभाग क्ये गए हैं - ब्राह्मण, आरण्यक और उपनिषद्। स्वरूप-भेद से वेद के तीन प्रकार होते है- ऋक्, यजुः तथा साम । जिसमें अर्थवशात् पादव्यवस्था हो उसे ऋक्या ऋचा कहते हैं - तैपामृग् यत्रार्थवशेन पादव्यवस्था-जैमिनीसूत्र २।१।३४ इन ऋचाओं पर गाये जाने दाले गायन को गीतिरूप होने से साम वहा जाता है- गी तप सामाख्या-जैमिनीसूत्र २।१।३६। ऋचाओं और सामों से अतिरिक्त मन्त्रों को यजुष् कहा जाता है- शेषे यजुशब्दः, जिमिनिसूत्र २।१।३७। इस प्रकार तीन तरह के मन्त्रों वे होने से वेदत्रयी कहे जाते हैं। संहिता की दृष्टि से वेदों के चार विभाग किये गए है और मन्त्रों के समूह वो 'संहिता' कहते हैं। यज्ञानुष्ठान को ध्यान में रखकर विभिन्न ऋत्विजों के उपयोगार्थ मन्त्र संहिताओं के संकलन किये गए है। इस प्रकार का संकलन वेदव्यास द्वारा किया गया है जिनकी संख्या (मन्त्र संहिताओं की ) चार ह-ऋक्संहिता, सःमसंहिता, यजुप्संहिता और अथवंसंहिता। यज्ञ में चार प्रकार के व्यक्तियों की आवश्यकता होती है और उन्हीं के आधार पर चारो संहिताओं का उपयोग किया जाता है। चार ऋत्विज है- होता, उदाता, अध्वर्यु और ब्रह्मा । होता नामक ऋत्विज होत्रकमं का सम्पादन करता है । अर्थात् यज्ञानुष्ठान के समय वह 'ऋग्वेद' का पाठ करते हुए यज्ञानुरूप देवताओं का आह्वान करता है। होता का अर्थ है 'पुकारनेवाला'। यह देवताओं को मन्त्रों के द्वारा पुकार कर यज्ञ में आसीन कराता है। उद्गाता का अर्थ है 'गानेवाला'। यह औदगात्र कर्म का सम्पादक होता है। इसका सम्बन्ध 'सामवेद' से होता है और यह यज्ञीय देवताओं की स्नृति करता हुआ सामगान करता है। ये सामगान स्तोत्र के नाम से अभिहित होते हैं। उद्गाता के ही कार्य की सिद्धि के लिए 'सामवेद' के मन्त्रों का संकलन किया गया है। अध्वर्यु का काम यज्ञकार्यों का नियमपूर्वक सम्पादन करना है । इसका सम्बन्ध 'यजुर्वेद' से है। यह यज्ञकर्मों का सम्पादक प्रधान ऋत्विज हुआ करता है और 'यजुर्वेद' के मन्त्रो का उच्चारण कर अपना कार्य सम्पादित करता है, बह्मा का उत्तरदायित्व सर्वीधक है। यह यज्ञ का सर्वोच्च अधिकारी होता है तथा इसकी ही देखरेख में यज्ञ का सारा काम सम्पन्न होता है। यज्ञ की बाहरी विद्यों से रक्षा, स्वरों की अश् द्धयों का मार्जन तथा यज्ञीय अनुष्ठान मे उत्पन्न होने वाले दोषों का दूरीकरण आदि इसके प्रधान कार्य है। यह यज्ञ का अध्यक्ष होकर उसके सम्पूर्ण अनुष्ठान का उत्तरदायित्व ग्रहण करता है। इसका अपना कोइ निजी वेद नहीं होता। इसे समस्त वेदों का ज्ञाता माना जाता था, पर कालान्तर में इसका प्रधान वेद अथर्ववेद माना जाने लगा। इन्ही चारो ऋत्विजो को दृष्टि में रखते हुए चार वेदों के रूप में मन्त्रों का संकलन किया गया है, जिसका संकेत 'ऋग्वेद' के एक मन्त्र में है---ऋचां त्वः पोषमास्ते पूप्रवान् गायत्रं त्वो गायति शक्करीपु ब्रह्मा त्वो वदन्ति जातविद्यां यज्ञस्य मात्रां विमिमीत उत्वः॥ १०।७१।११

वेदों के रूप में भारतवर्ष की अखण्ड साहित्यिक परम्परा ६ सहस्र वर्षों से सतत

प्रवहमान है। वैदिकयुगीन शृषियों ने प्रकृति के बाह्य सीन्दर्य पर मृग्ध होकर अपने हृदय की भावधारा की जो तीव्र अभिव्यक्ति की है वह वैदिक साहित्य की अमूल्य निधि है। प्रकृति के कोमल एवं रीद्र रूपों को देखते हुए उन पर दिव्यत्व का आरोप किया और अपने योग-क्षेम की कामना कर उनकी कृषा की याचना की। नद्यगीन आयों के जीवन में प्राकृतिक शक्तियाँ नित्य योग देनी थीं। वरुण, सविना, उषा, अग्नि, इन्द्र आदि के प्रति उनके भावोद्गारों में उत्कृष्ट कोटि का काव्यतत्त्व विद्यमान है जिनमें रस, अलंकार छन्द-विधान एवं संगीततत्त्व की अपूर्व छटा दिखाई पडती है। चिरकुमारी उषा के अध्युले लावण्य को देखकर उनके हृदय में जो भावाभिन्यक्ति हुई है उसमे भावना और कल्पना का सघन तथा गंबिलप्र आवेग प्रस्फृटिन हुआ है। क्रमशः वैदिक काव्य मे चिन्तन तत्त्व का प्रवेश होता गया और 'कम्मे देवाय हिवा विधेम' के द्वारा वैदिक ऋषियों ने अपनी रहस्यमयी वृत्ति की अभिव्यक्ति की। वैदिकसूक्तों में, नाना प्रकार के देवताओं का यज्ञ में आवाहन करने के लिए नाना प्रकार के छन्दों का विधान किया गया है। इन मुक्तों में भावों का वैविध्य तथा काण्यकला का भव्य एवं रुचिकर रूप अभिव्यक्त हुआ है। उपा-सम्बन्धी मन्त्रों में सीन्दर्यभावना का आधिक्य है, तो इन्द्र-विषयक मन्त्रों मं तेजारेवता का भाव स्पन्दित है। अग्नि के वर्णन में स्वाभाविकता प्रदर्शित की गयी है, तो वरुण के वर्णन में हृदए के मधुर एवं कोमल भावों की व्यंजना है।

आधारग्रन्थ—वैदिक साहित्य और संस्कृति —पं० वलदेव उपाध्याय ।

चेदाङ्ग — वेदाङ्ग ऐसे ग्रन्थों को कहते हैं जो वेद का अर्थ जानने एवं उसके कर्म-काण्ड में सहायक हों। वेद का वास्तिविक ज्ञान प्राप्त करने के लिए वेदाङ्गों की रचना हुई है। ऐसे ग्रन्थों के ६ वर्ग हैं — शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष। अङ्ग का अर्थ उपकारक होता है। वेद का अङ्ग होने से इनकी उपयोगिता असंदिग्ध है। वैदिक मन्त्रों का शुद्ध उच्चारण करने, कर्मकाण्ड का शुद्ध रूप से प्रतिपादन करने, वैदिक साहित्य में उपन्यस्त शब्दों का निर्माण एवं उनकी शुद्धता का निर्णय करने, प्रत्येक वैदिक मन्त्र के छन्दों का ज्ञान प्राप्त करने, यज्ञ-सम्पादन का विशिष्ठ समय जानने एवं वैदिक शब्दों के अर्थबोध के लिए छह पृथक् शास्त्रों की उद्घावना हुई जिससे उपर्युक्त सभी समस्याओं का निराकरण हुआ। इन्हें ही वेदाङ्ग कहा गया।

१. शिक्षा—स्वर एवं वर्णों के उच्चारण का नियम शिक्षा में रहता है। इसमें उदात्त, अनुदात्त एवं स्वरित इन तीनों स्वरों की उच्चारण-विधि का वर्णन होता है। शिक्षाग्रन्थों की संख्या बहुल है, जिनमें आधुनिक ध्वनिविज्ञान का वैज्ञानिक अध्ययन किया गया है [दे० शिक्षा]। २. कल्प—वेदों का मुख्य उद्देश्य है वैदिक कर्मकाण्ड तथा यज्ञों का विधान करना। वैदिक कर्मकाण्ड के विस्तार को देखते हुए उसे सूत्रबढ़ करने के लिए कल्पों की रचना हुई है। कल्प में यज्ञ के प्रयोगों का समर्थन किया जाता है। प्रत्येक वेद के पृथक्-पृथक् कल्प हैं, जिनके चार विभाग किये गए हैं—क—श्रीतसूत्र—इनमें वेदविहित दर्शपूर्णमास प्रभृति नाना प्रकार के यज्ञों का प्रतिपादन

किया गया है। प्रत्येक वेद के अलग-अलग श्रीतसूत्र हैं। ख- गृह्यसूत्र-इनमें गृहान्नि में सम्पन्न होने वाले यज्ञों, विवाह, उपनयन प्रभृति विविध संस्कारों का वर्णन होता है। प्रत्येक वेद के अपने-अपने गृह्यसूत्र हैं। ग-धर्मसूत्र—धर्मसूत्रों में चतुर्वर्णं एवं चारो आश्रमों के कर्त्तंग्यों का विवेचन किया गया है। ये 'हिन्द्विधि' या स्मृतिग्रन्थों के भूल स्रोत हैं। घ— शुल्बसूत्र—इन ग्रन्थों में वेदिका-निर्माण की क्रिया का विवेचन है। भारतीय ज्यामितिशास्त्र का रूप इन्हीं ग्रन्थों में प्राप्त होता है दि० धर्मसूत्र । ३-व्याकरण-व्याकरण में पदों की प्रकृति एवं प्रत्यय का विवेचन कर उनके वास्तविक रूप का प्रतिपादन किया जाता है तथा उसके द्वारा ही शब्दों के अर्थं का ज्ञान होता है। पदों का स्वरूप एवं अर्थं का निश्चय करने में व्याकरण की उपयोगिता दिखाई पडती है | दे व्याकरण ]। ४-छन्द - वैदिक सहिता का अधिकांश पद्यबद्ध है। अतः उसके वास्तविक ज्ञान के लिए वैदिक मन्त्रों के छन्दों का परिचय आवश्यक है। वैदिक छन्दों में लघु-गृह की गणना नहीं होती, केवल अक्षरों की ही गणना होती है। वैदिक छन्दों के नाम हैं—गायत्री ( = + = + = अक्षर ), उष्णिक् ( c + c + 2 ), अनुष्टुप् ( c अक्षरों के चार चरण ) बृहती ( c + c + 2 + c अक्षर), पंक्ति ( आठ अक्षरों के पांच पाद ), त्रिष्टुप् ( 2 अक्षरों के चार पाद ), जगती (१२ अक्षरों के चार पाद )। ५-ज्योतिष-वैदिक यज्ञों के विधान के लिए विशिष्ट समय का ज्ञान आवश्यक होता है। दिन, रात, ऋतु, मास, नक्षत्र, वर्षं आदि का ज्ञान ज्योतिष द्वारा ही प्राप्त होता है। यज्ञ-याग के लिए शुद्ध समय की जानकारी ज्योतिष से ही होती है। 'तैत्तिरीय आरण्यक' में ऐसा विधान किया गया है, जिसके अनुसार ब्राह्मण को वसन्त में अग्नि का आधान करना चाहिए, क्षत्रिय की ग्रीष्म में तथा वैश्य को शरत ऋत में। कुछ यज्ञ सायंकाल में, कुछ प्रातःकाल में, कुछ विशिष्ट मासों एवं विशिष्ट पक्षों में किये जाते हैं। इन नियमों का वास्तविक निर्वाह बिना ज्यौतिष के हो नहीं सकता। इसलिए विद्वानों ने ऐसा विधान किया कि ज्योतिष का जानकार ही यज्ञ करे। वेदा हि यज्ञार्थमभिप्रवृत्ताः कालाति पूर्वा विहिताश्च यज्ञाः । तस्मादिदं कालविधानशास्त्रं यो ज्यौतिषं वेद स वेद यज्ञम् ॥ वेदाङ्कज्योतिष इलोक ३ । ज्योतिष को वेद पुरुष का चक्षु माना गया है । ज्योतिषज्ञान के बिना समस्त वैदिक कार्य अन्धा हो जाता है दि० ज्योतिष । 'वेदाङ्ग ज्योतिष' में ज्योतिष को वेद का सर्वोत्तम अंग सिद्ध किया गया है। मयूरों की शिखा एवं सर्पों की मणि की तरह ज्योतिष भी वेदांगों का सिर है-यथा शिखा मयूराणां नागानां मणयो यथा। तद्वद् वेदाञ्जशास्त्राणां गणितं मुधंनि स्थितम् ॥ वेदान्त ज्यो० ४।६-निरुक्त-निरुक्त पदों की व्युत्पत्ति या निरुक्ति करता है। इसमें मुख्यक्ष्य से वैदिक शब्दों की व्युत्पत्ति जानने के नियम हैं। निरुक्त 'निघण्ट्र' संज्ञक वैदिक कोश का भाष्य है जिसमें सभी शब्दों की व्युत्पत्ति दी गयी है। निरुक्त के द्वारा वैदिक शब्दों के 'अर्थावगम' में सहायता प्राप्त होती है [दे० निरुक्त तथा निघण्टु]। शिक्षा प्रभृति षडंगों का विभाजन 'पाणिनिशिक्षा' में इस प्रकार किया गया है—छन्दः पादौ तु वेदस्य हस्तौ कल्पोऽथ पट्यते । ज्योतिषामयनं चक्षुनिरुक्तं श्रोत्रमुच्यते ॥ ४१, शिक्षा घ्राणं त् वेदस्य मुखं

व्याकरणं स्मृतम् । तस्मात्साङ्गमधीत्यैव ब्रह्मलोके महीयते ॥ ४२ ॥ छम्द वेदों का पैर, कल्प हाथ, ज्योतिष नेत्र, निरुक्त श्रवण, शिक्षा द्याण एवं व्याकरण मुख होता है । आधारग्रन्थ — वैदिक साहित्य और संस्कृति — पं० बलदेव उपाध्याय ।

चेदान्त-भारतीयदर्शन का एक महनीय सिद्धान्त । वेदान्त का अर्थ है वेद का अन्त । वेद के तीन विभाग किये गए हैं--- ब्राह्मण, आरण्यक और उपनिषद् । प्रारम्भ में वेदान्त उपनिषद् का ही बोधक था, क्योंकि उपनिषद् ही वेद का अन्तिम विभाग है। 'वेदान्त' शब्द का प्रयोग उपनिषदों में भी हुआ है-वेदान्तविज्ञानस्निश्चितार्थाः मुण्डकीपनिषद् ३।२।६। वेद के अध्यातम-विषयक विचार जो विभिन्न उपनिषदों में बिखरे हुए है, उन्हें सुत्ररूप में एकत्र कर वादरायण व्यास ने वेदान्त सूत्र का रूप दिया जिसे ब्रह्मसूत्र भी कहते हैं। 'ब्रह्मसूत्र' में चार अध्याय हैं तथा सूत्रों की संख्या साढ़े पाँच सो है। ब्रह्मसूत्र का रचनाकाल वि० पू० षष्ठ शतक के बाद का नहीं है। 'गीता' में भी इसका उन्नेख प्राप्त होता है- ब्रह्मभूत्रपदेश्चैव हेतुमद्भिविनिश्चितैः १३।४। इसके प्रथम अध्याय को समन्वयाध्याय कहते हैं, जिसमें ब्रह्म-विषयक समस्त वेदान्त वाक्यों का समन्वय है। प्रथम पाद के प्रथम अध्याय के चार सूत्र अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं जिन्हें 'चतुः सुत्री' कहा जाता है। द्वितीय अध्याय में स्मृति, तक आदि सम्भावित विरोध का परिहार करते हुए अविरोध प्रदर्शित किया गया है। इस अध्याय का नाम अविरोधाध्याय है। तृतीय अध्याय को साधनाध्याय कहते हैं जिसमें वेदान्त-विषयक विभिन्न साधनों का विवेचन है तथा चतुर्थ अध्याय में इनके फल पर विचार किया ग्या है। 'वेदान्तसूत्र' पर अनेक आचार्यों ने भाष्य लिखकर कई विचारधाराओं का प्रवत्तंन किया है।

| <b>कम</b> नाम                                                                                                  | भाष्य का नाम       | मत                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|----------------------|
| १— गंकर—७८८-८८० ई०—                                                                                            | शारीरक भाष्य       | केवलाहैत या          |
|                                                                                                                |                    | निर्विशेषाद्वैतवाद   |
| २—भास्कर— १००० ई०—                                                                                             | भाष्कर भाष्य—      | भेदाभेद              |
| <b>१</b> रामानुज ११४० ई०                                                                                       | श्रीभाष्य—         | विशिष्टाद्वैतवाद     |
| ४मध्व १२३८ ई०                                                                                                  | पूर्णंप्रज्ञभाष्य— | द्वैतवाद             |
| ४ निम्बार्क- १२५० ई०-                                                                                          | वेदान्तप।रिजात     | हैताहैत              |
| ६——अजीकण्ठ— १२७० ई०—                                                                                           | शैवभाष्य           | शैव विशिष्टा हैत     |
| ७—श्रीपति— १४०० ई०—                                                                                            | श्रीकरभाष्य—       | वीरशैव विशिष्टाद्वैत |
| प्रचारी प्रकार दिल्ला प्रकार का किल्ला क | अणुभाष्य           | शुद्धा हैत           |
| ९—विज्ञानभिद्यु— १६००—                                                                                         | विज्ञानामृत—       | अविभागाद्वैत         |
| १०बलदेव १७२५                                                                                                   | गोविन्दभाष्य—      | अचिन्त्यभेदाभेद ।    |
|                                                                                                                |                    |                      |

शंकराचार्यं के पूर्वं अनेक अद्वैत वेदान्ती आचार्यों का उन्नेख मिलता है जिनमें गोडपाद का स्थान सर्वाधिक महत्त्वपूर्णं है। उन्होंने 'माण्ह्क्य उपनिषद्' के ऊपर कारिकाबद भाष्य लिखा है।

तत्त्वमीमांसा— वेदान्त में ब्रह्म शब्द परमतत्त्व या मूल सत्ता के रूप में प्रयुक्त हुआ है तथा मृष्टिकर्ता के अर्थ में भी। ब्रह्म और ईश्वर दोनों पृथक् तत्त्व न होकर एक ही है। इसमें ईश्वर की सत्ता का ज्ञान श्रृति के आधार पर किया गया है, युक्ति पर नहीं। वेदान्त के अनुसार ईश्वर के सम्बन्ध म वैदिक मत ही प्रामाणिक है और वेदान्ती श्रृतंत के आधार पर ही तर्क देकर ईश्वर की सत्ता सिद्ध करता है। वादरायण के सूत्र का प्रतिपाद्य ब्रह्म है, अतः उनका ग्रन्थ 'ग्रह्मसूत्र' के नाम से विख्यात है। मनुष्य या शरीरी को महत्त्व देते हुए इस सूत्र का नाम शारीरकसूत्र भी दिया गया है।

शाङ्कर अदैत-जगत्-शंकर ने जगत् को मिथ्या माना है। उपनिषदों में जहाँ एक ओर सृष्टि का वर्णन किया गया है, वहाँ दूसरी ओर नाना विषयात्मक संसार की मिथ्या कहा गया है। सृष्टि को सत्य मानते हुए नानात्व को अस्वीकार केंमे किया जाय ? शकर ने इस समस्या का समाधान करने के लिए संसार की तूलना स्वम या भ्रम से की है। यह संसार मिथ्या ज्ञान के कारण सत्य प्रतीत होता है, किन्तू ज्यो ही तत्त्वज्ञान का उदय होता है त्यों ही यह जगत मिथ्या ज्ञात होता है। जैसे; स्वप्न की स्थिति में सारी घटनाएँ सत्य प्रतीत होती 'हैं, पर जाग्रत अवस्था में वे असत्य हो जाती है। भ्रम या अविद्या की सिद्धि के लिए शंकर ने माया की स्थिति स्वीकार की। माया को ईश्वर की शक्ति माना गया है। जिस प्रकार अगि से अगि की दाहकता भिन्न नहीं है, उसी प्रकार माया भी ब्रह्म से अभिन्न है। माया का सहायता से ही ईश्वर मृष्टिकी लीला प्रकट करते हैं जो अज्ञानियों के अनुसार सत्य एवं तत्त्वदिशयों के लिए असत्य है। इनके अनुसार इस संसार में वेवल ब्रह्म ही सत्य है। माया भ्रम या अविद्या है। इसके दो कार्य हैं-जगत् के आधार ब्रह्म के वास्तविक रूप को छिपा देना तथा उसे संसार के रूप में आभासित करना। यह माया अनादि है, क्योंकि सृष्टि के प्रारम्भ का कोई निश्चित समय नहीं है। शंकर ने माया को ब्रह्म का नित्य स्वरूप नहीं माना है, बल्कि वह ब्रह्म की इच्छा मात्र है जिसे वह इच्छानुसार त्याग भी सकता है।

ब्रह्म—शंकराचार्यं ने ब्रह्म का विचार दो दृष्टियों से किया है—व्यावहारिक एवं पारमाधिक। व्यावहारिक दृष्टि के अनुसार जगत् सत्य है तथा ब्रह्म इसका मूल कारण है। वही मृष्टिकत्ती, पालक, संहारक, सर्वज्ञ तथा सर्वज्ञक्तिमान् है। इस रूप में वह सगुण और साकार है तथा उसकी उपासना की जाती है। पारमाधिक दृष्टि से ब्रह्म में जगत् या जीव के गुण को आरोपित नहीं किया जा सकता। वह विजातीय, सजातीय तथा स्वगत सभी भेशों से परे है। शंकर ब्रह्म को निर्मुण मानते है, क्योंकि वह सत्य एवं अनन्त ज्ञान-स्वरूप है। वह माया-शक्ति के द्वारा ही जगत् की सृष्टि करता है। सगुण और निर्मुण ब्रह्म एक ही हैं, दोनों में किसी प्रकार का भेद नहीं है। दोनों की एक ही सत्ता है, किन्तु व्यवहार या उपासना के लिए सगुण ब्रह्म का अस्तित्व स्वीकार किया जाता है। शांकरमत को अद्वैतवाद कहते हैं। इसके अनुसार एकमात्र ब्रह्म की सत्ता है तथा जीव और ईश्वर (ज्ञाता बोर जेय) का भेद माया के कारण है।

इस सिद्धान्त के अनुसार जीव और ब्रह्म एक हैं, दोनों में किसी प्रकार का अन्तर नहीं है। इसे ही उपनिषदों में 'तत्त्वमिस' कहा गया है, जिसका अर्थ है जीवात्मा और ब्रह्म की एकता।

आत्मा—अद्वैत वेदान्त का मूल उद्देश्य है 'परमार्थं सत्ता रूप ब्रह्म की एकता तथा अनेकान्त जगत् की मायिकता की सिद्धि'। इस सिद्धान्त में आत्मज्ञान की स्वयं-सिद्धि अत्यन्त मौलिक तथ्य है। अनुभव के आधार पर आत्मा की सत्ता स्वतः सिद्ध होती है, क्योंकि जगत् के सारे व्यवहार अनुभव के ही आधार पर परिचालित होते हैं। विषय का अनुभव करते हुए चेतन विषयी की सत्ता स्वतः सिद्ध हो जाती है, क्योंकि जब तक ज्ञातारूप आत्मा की सत्ता नहीं मानी जाती तब तक विषय का ज्ञान संभव नहीं होता। शंकर के अनुसार आत्मा ही प्रमाण आदि सभी व्यवहारों का आश्रय है। आत्मा की सत्ता इसी से जानी जाती है कि प्रत्येक व्यक्ति आत्मा की सत्ता में विश्वास करता है। कोई भी ऐसा नहीं है जो यह विश्वास करे कि मैं नहीं हूँ। आत्मा के अभाव में किसी को भी अपने न रहने में विश्वास नहीं होता। अतः आत्मा स्वतः सिद्ध है।

वेदान्त अत्यन्त व्यावहारिक दर्शन है जिसने संसार के कण-कण में एक ब्रह्मतस्य की सत्ता को स्वीकार कर 'वसुधैव कुटुम्बकम्' की शिक्षा दी है। यह विश्व के भीतर प्रत्येक जीव या प्राणी में ब्रह्म की सत्ता को स्वीकार करता है तथा विषयमुख को क्षणिक या भ्रम मानकर आध्यात्मिक सुख या ब्रह्मसुख को शाश्वत स्वीकार करता है। वेदान्त के अनुसार प्रत्येक जीव अनन्त शक्तिसम्पन्न है, इस प्रकार का सन्देश देकर वह जीव को आगे बढ़ने की शिक्षा देता है। जीव को ब्रह्म बताकर वह नर को नारायण बना देता है।

वेदान्त साहित्य —वेदान्त का साहित्य पाण्डित्य एवं मोलिक विचार की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। आचार्य शंकर ने अद्वैतवाद के प्रतिपादन के लिए 'अह्मसूत्र', उपनिषद् एवं 'गीता' पर भाष्य लिखा था। शंकराचार्य के समकालीन विद्वान् मंडन-मिश्र ने अनेक विषयों पर पाण्डित्यपूर्ण मोलिक ग्रन्थों की रचना की है। इनका वेदान्त-विषयक ग्रन्थ है 'ब्रह्मसिद्धि'। वाचस्पतिमिश्र ने शंकर प्रणीत ब्रह्मसूत्र के भाष्य के ऊपर 'भामती' नामक पाण्डित्यपूर्ण भाष्य लिखा है। इनका समय नवम शती है। सुरेश्वराचार्य ने उपनिषद् भाष्य पर वाक्तिकों की रचना की है। इनका 'बृहदारण्यक-भाष्य' अत्यन्त प्रौढ़ एवं विशालकाय ग्रन्थ है। सुरेश्वर शंकर के शिष्य थे। सुरेश्वराचार्य के शिष्य 'सर्वज्ञात्ममुनि' की ब्रह्मपृत्र के ऊपर 'संक्षेपशारीरक' नामक पद्यबद्ध व्याख्या है। इस पर नृसिहाश्रम ने 'तत्त्वबोधिनी' तथा मधुसूदन सरस्वती ने 'सारसंग्रह' नामक व्याख्या-ग्रन्थ लिखे हैं। 'नैषधचित्ति' महाकाव्य के प्रणेता श्रीहर्षं ने न्याय की शैली पर 'खण्डनखण्डखाद्य' नामक उच्चस्तरीय ग्रन्थ की रचना की है। शंकर मिश्र जैसे नैयायिक ने इस पर टीका लिखी है। चित्सुखाचार्यं की (१३ वीं शताव्दी) प्रसिद्ध रचना 'तत्त्वदीपिका' वेदान्त-विषयक ग्रख्यात ग्रन्थ है। इनके अन्य ग्रन्थ हैं—

शारीरक भाष्य की टीका 'भावप्रकाशिका', ब्रह्मसिद्धि की टीका 'स्रभिप्रायप्रकाशिका' तथा 'नैष्कम्यंसिद्धि' की टीका 'भावतत्त्वप्रकाशिका'। माधवाचायं ने 'पंचदशी' नामक असाधारण ग्रन्थ लिखा है। मधुसूदन सरस्वती की 'अद्वैतसिद्धि' नामक पुस्तक वेदान्त-विषयक श्रेष्ठ ग्रन्थ है। धर्मराजाध्वरीन्द्र कृत 'वेदान्त परिभाषा' अपने विषय की अत्यन्त लोकप्रिय रचना है जो वेदान्त प्रामाण्यशास्त्र पर लिखी गयी है। सदानन्द कृत 'वेदान्तसार' (१६ वीं शताब्दी) में वेदान्त के सभी सिद्धान्त पर प्रारम्भिक ज्ञान के रूप में विणित है। यह अत्यन्त लोकप्रिय पुस्तक है।

आधारग्रन्थ — १. भारतीयदर्शन — पं० बलदेव उपाध्याय । २. भारतीयदर्शन — चटर्जी और दत्त (हिन्दी अनुवाद)। ३. षड्दर्शनरहस्य — पं० रंगनाथ पाठक। ४. भारतीय ईश्वरबाद — डॉ० रामावतार शर्मा। ५. दर्शन-संग्रह — डॉ० दीवानचन्द, अन्य टीका ग्रन्थ — ६. ब्रह्मसूष्ट — (हिन्दी भाष्य) — गीता प्रेस, गोरखपुर। ७. हिन्दी ब्रह्मसूत्र शांकर भाष्य। (चतु:सूत्री) — व्याख्याता आ० विश्वेश्वर (चौखम्बा प्रकाशन)। ६. हिन्दी ब्रह्मसूत्र शांकर भाष्य — व्याख्याता-स्वामी हनुमान प्रसाद (चौखम्बा प्रकाशन)। ९. वेदान्त परिभाषा — (हिन्दी अनुवाद) चौखम्बा प्रकाशन। १०. वेदान्तसार (हिन्दी टीका) चौखम्बा प्रकाशन। ११. वेदान्त-दर्शन — श्रीराम शर्मा (ब्रह्मसूत्र का हिन्दी अनुवाद)। १२. खण्डनखण्डखाद्य — (हिन्दी अनुवाद) अनुवादक — स्वामी हनुमान प्रसाद (चौखम्बा प्रकाशन)।

चेदान्त देशिक—[समय १२४० से १३४० ई० के मध्य ] इन्होंने 'यादवा-भ्युदय' नामक महाकाव्य की रचना की है जिसमें श्रीकृष्ण की लीला का वर्णन किया गया है। इस महाकाव्य में हृदयपक्ष गीण एवं बुद्धिपक्ष प्रधान है। इन्होंने 'हंसदूत' नामक सन्देश काव्य भी लिखा है [दे० हंसदूत]।

वेवर—जर्मनी निवासी संस्कृत के विद्वान्। इनका जन्म १८२५ ई० में हुआ था। इन्होंने बिलन (जर्मनी) के राजकीय पुस्तकालय में संस्कृत की हस्तिलिखित पोथियों का बृहत् सूचीपत्र प्रस्तुत किया है। संस्कृत-साहित्य के अनुशीलन के लिए इस सूचीपत्र का अत्यधिक महत्त्व है। इन्होंने बत्यधिक परिश्रम के पश्चात् १८८२ ई० में भारतीय साहित्य के सर्वप्रथम इतिहास का प्रणयन किया। इनका सर्वधिक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है 'इंदिस्केन स्तिदयन' जिसके निर्माण में लेखक ने जीवन के ३५ वर्ष लगाये हैं तथा यह ग्रन्थ १८५० से १८८५ के बीच अनवरत गित से लिखा जाता रहा है। यह महाग्रन्थ सत्रह भागों में समाप्त हुआ है। इस मनीबी के कार्यों एवं प्रतिभा से प्रभावित होकर अनेक यूरोपीय एवं अमेरिकी विद्वान् इसके शिष्य हुए और भारतीय विद्या-विशेषकर संस्कृत-के अध्ययन में निरत हुए। वेबर वैदिक वाङ्मय के असाधारण विद्वान् थे। वेद-विवयक रिचत इनके ग्रन्थों की सूची इस प्रकार है— १— जतपथ बाह्यण का सायण, हरिस्वामी एवं गङ्गाचार्य की टीकाओं के साथ सम्पादन, १८४४। २—यजुर्वेद की मैत्रायणी संहिता का सम्पादन, १८४७। ३— शुक्ल यजुर्वेद की कण्वसंहिता का प्रकाशन, १८५२। ४— कात्यायन एवं श्रीतसूत्र

का प्रकाशन, १८५९ । ५. हिस्ट्री ऑफ इण्डियन लिटरेचर, १८८२ । ६. इंदिस्केन स्तदियन, १८४०-१८८५।

वंकटनाथ कृत हंससन्देश-वंकटनाय का समय १४ वीं शताब्दी है। ये रामानुज सम्प्रदाय के सुप्रसिद्ध आचार्य हैं। इनका जन्म तृष्पिल नामक ग्राम में काजीवरम् के निकट हुआ था। इनके पिता का नाम अनन्तसूरि एवं माता का नाम तोतरम्मा था। ये वेदान्त के महान् आख्याता माने जाते हैं। इन्होंने 'ईससन्देश', 'यदुवंश', 'मारसंभव' एवं 'यादवाभ्युदय' (२१ सर्गं का महाकाव्य) नामक काव्यों की रचना की है। इनका 'संकल्पसूर्योदय' नामक एक महानाटक भी है। इनकी अन्य रचनाओं के नाम इस प्रकार हैं - हयग्रीवस्तोत्र, यथोक्तकारिस्तोत्र, दशावतारस्तोत्र, न्यासितलक, गोदास्त्रति, यतिराजसप्तिति, देवराजपंचाशत्, अष्टभुजाष्ट्रक, अभीतिस्तव, श्रीस्तृति, सुदर्शनशतक, धात्रीपंचक, गोपालविशति, परमार्थस्तृति, न्य.सदशक, भूस्तृति, षोडगायुवस्तृति, वैराग्यपंचक, देहली-स्तृति, भगवद्ध्यानसोपान, न्यासर्विशति, नीलास्तृति एवं गरुडपंचक । वेंकटनाथ का दूसरा नाम वेदान्तदेशिक भी है। इनके 'हंससन्देश' का आधार रामायण की कथा है। इसमें हन्मान् द्वारा सीता की खोज करने के बाद रावण पर आक्रमण करने के पूर्व राम का राजहंस के द्वारा सीता के पास सन्देश भेजने का वर्णन है। यह काव्य दो आश्वासों में विभक्त है और दोनों में (६० + ५१) १११ दलोक हैं। इसमें किव ने संक्षेप में रामायण की कथा प्रस्तृत की है और सर्वत्र मन्दात्रान्ता छन्द का प्रयोग किया है। रावण के यहाँ बन्दिनी सीता का चित्र देखिए - शुद्धामिन्दोश्वपचभवने कौमूदीं विस्फूरन्तीं आनीतां वा विषत-रुवने पारिजातस्य शाखाम् । सिक्त रम्यां खलपरिसरे सत्कवेः कीर्त्यमानां मन्ये दीनां निशिचर-गृहे मैथिलस्थात्मजाताम् ॥ २।१३ ॥

आधारग्रन्थ-संस्कृत के सन्देश काव्य-डॉ॰ रामकुमार आचार्य।

वंकटाध्यरि—इन्होंने संस्कृत के तीन प्रसिद्ध एवं लोकप्रिय चम्पू कान्यों की रचना की है। वे हैं—'विश्वगुणादशं चम्पू' (निर्णय सागर प्रेस, बम्बई से १९२३ ई॰ प्रकाशित ), 'वरदाभ्युदय' या 'हस्तिगिरि चम्पू' ( संस्कृत सीरीज मैसूर से १९०८ ई॰ में प्रकाशित ) तथा 'उत्तररामचरितचम्पू' (गोपाल नारायण एण्ड कं॰ बम्बई से प्रकाशित )। इनके पिता का नाम रघुनाथ दीनित था। वेंकटाध्वरि अप्पय गुरु नामक ब्यक्ति के नाती थे। ये रामानुज के मतानुयायी तथा लक्ष्मी के भक्त थे। इनका रचनाकाल १६३७ ई० के आसपास है। इनका निवासस्थान कांचीपुर के निकट अर्शनफल (अर्सनपल्ली) नामक ग्राम था। 'विश्वगुणादर्श चम्पू' में २५४ खण्ड तथा ५९७ क्लांक हैं। इसमें किव ने विश्वदर्शन के लिए उत्सुक कृशान तथा विश्वावसु नामक दो काल्पनिक गन्धवों का वर्णन किया है। सारा चम्पू कथोपकथन की घैली में निर्मित है। 'वरदाभ्युदय' में लक्ष्मी एवं नारायण के विवाह का वर्णन है जो पाँच विलासों में विभक्त है। इस ग्रन्थ के अन्त में किय ने अपना परिचय देते हुए अपनी माता का नाम सीताम्बा दिया है। 'उत्तररामचरितचम्पू' में

रामायण क उत्तरकाण्ड की कथा का वर्णन है। इस में उक्तिवैचित्र्य एवं शब्दालंकारों की छटा दर्शनीय है। इन्होंने 'लक्ष्मीसहस्रम्' नामक काव्य की भी रचना की थी। 'उत्तररामचरितचम्पू' किव की प्रीढ़ रचना है जिसमें वर्णन सोन्दर्य की आभा देखने योग्य है। चिक्तहरिणशाबचंच ठाक्षी मधुररणन्मिणमेखलाकलापम्। चलवलयमुरोजलो-लहारं प्रसभम्मा परिषदको पुरारिम्॥ ७८॥

आधारग्रन्थ—चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन —डॉ छविनाथ त्रिपाठी ।

संक्रटेश चम्पू—इस चम्पू काव्य के प्रणेता धर्मराज किन थे। इनका निनास-स्थान तंजोर था। ये सत्रहनीं शताब्दी के अन्तिम चरण में विद्यमान थे। इसमें तिरुपति के अधिष्टातृ देवता वेंकटेश जी की कथा विणत है। प्रारम्भ में किन ने मंगलाचरण, सज्जनशंसन एवं खलिनिन्दा का वर्णन किया है। इसके गद्य भाग पर 'कादम्बरी' एवं 'दशकुमारचरित' की भौति सीन्दर्य दिखाई पड़ता है तथा स्थान-स्थान पर तीचे व्यंग्य से पूर्ण सूक्तियों का निबन्धन किया गया है। यह चम्पू अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैटलाग संख्या ४१४६ में प्राप्त होता है। दोषाकरो भवतु वेंकटनाथचम्पूः सन्तम्तथापि शिरसा परिपालयन्तु। दोषाकरस्तृ लभते निजमूधन शम्भोः सर्वज्ञता न किमसी सकलोपवन्द्या॥

आधारगन्य—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० स्रविनाथ त्रिपाठी।

चेद्यजीवन—अधुर्वेदशास्त्र का प्रसिद्ध ग्रन्थ। इस ग्रन्थ के रचियता कि ले लोलिम्बराज हैं। इनका समय सन्नहवीं शताब्दी है। लेखक के पिता का नाम दिवाकर भट्ट था। लोलिम्बराज ने 'वैद्यावतंस' नामक अन्य ग्रन्थ की भी रचना की है। इस ग्रन्थ की रचना सरस एवं मनोहर लोलत शैली में हुई है और रोग एवं औषधि का वर्णन लेखक ने अपनी प्रिया को सन्बोधित कर किया है। इसमें श्रुङ्गार रस की प्रधानता है। इसके सम्बन्ध में लेखक ने स्वयं लिखा है—गदभवजनाय चतुरैश्चर का द्यमुनि-भिनृंणांक रूणया यत्कथितम्। अखिल लिखामि खलु तस्य स्वकपोलक लिपत भिदास्ति न कि विचत्ता।

काव्यरचना-चातुरी का एक पद्य देखिए—भिदन्ति के कुब्जरकर्णपालि किमव्ययं व्यक्तिरते नवोढा । सम्बोधनं कि नू: रक्तिपत्तं निहन्ति वामोरु वदत्वमेव ॥ वैद्यजीवन का हिन्दी अनुवाद (अभिनव सुधा—हिन्दी टीका ) श्रीकालिकाचरण शास्त्री ने किया है । आधारग्रन्थ—अधुर्वेद का बृहन् इतिहास—श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

अधिरभन्य—अध्युवद का वृहत् आतहास—आ आत्रदव विद्यालकार । चैदिक देचता—वैदिक देवताओं के तीन वर्ग किये गए हैं—चुस्थान, अन्तरिक्ष-

चाद्क द्वता—वादक दवताओं के तान वर्ग किय गए ह— बुस्थान, अन्तारक्ष-स्थान एवं पृथिवीस्थान के देवता । बुस्थान के अन्तर्गत वरुण, पूषन्, सूर्य, विष्णु, अधिवन् एवं उपा है तथा अन्तरिक्षस्थान में इन्द्र, रुद्र एवं मरुत का नाम आता है। पृथिवीस्थान के देव हैं —अग्नि, बृहस्पति तथा सोम । वैदिक देवता प्रायः प्राकृतिक वस्तुओं के रूप मात्र हैं; जैसे सूर्य, उपस्, अग्नि तथा मरुत्। इप युग के अधिकांश

देवता अपने भौतिक बाधार से ही सम्बद्ध है और उनका मूर्त स्वरूप मानवीय है। उनके शारीरिक विविध अवयव भी- सिर, हाथ, पैर, मुख आदि भी बताये गए हैं, पर उनकी प्रतिमा केवल <mark>छायात्मक मानी गयी है</mark> तथा उनका वर्णन आलंकारिक रूप में हुआ है। जैसे; अग्निदेव की जिल्ला एवं गात्र ज्वाला को कहना। वैदिक देवताओं का बाह्यस्वरूप स्पष्ट रूप से कल्पित है, पर उनकी आन्तरिक शक्ति का संबंध प्राकृतिक तत्त्वो के साथ स्थापित किया गया है। 'ऋग्वेद' में देवताओं की प्रतिमा का वर्णन नहीं मिलता; सुत्र ग्रन्थों मे प्रतिमा का वर्णन किया गया है तथा कुछ देवता वीर भट के रूप में उपस्थित किये गए हैं। उनका वर्णन शिरुकाण धारण करते हुए, भाला लिये हुए एवं रथ हांकते हुए किया गया है। उनके हाथ में धनूष-बाण भी हैं तथा वे दिव्य गथ पर आरूढ़ होकर आकाश में चलते रहते है। वे रथा हुढ़ होकर यज्ञ में अपना भाग लेने के लिए आते हैं और कभी-कभी उनका भाग अग्निदेव के द्वारा पहुँचाया जाता है। सभी देवताओं को उपकारक, दोर्घायु एवं अभ्युदय प्रदान करने वाला चित्रित किया गया है, पर एकमात्र रुद्र ऐसे देवता हैं जिनसे भय या हानि की संभावना हो सकती है। देवताओं का चरित्र नैतिक दृष्टि से उच्च माना गया है। वे सत्यवादी, छल न करने वाले, धर्म एवं न्याय के पक्षपाती चित्रित किये गए हैं। वेदों में देवता और यजमान का रूप अनुपाहक एवं अनुपाह्य का है। भक्त विल चढ़ा कर उनमे कुछ प्राप्त करने की कामना करता है। ऋग्वेद में देवताओं की संख्या तीस है और कई स्थानों पर त्रिगुण एकादश के रूप में उनका कथन किया गया है। किन्तु कहीं-कहीं अन्य देवताओं के भी संकेत हैं। ऋग्वेद के प्रधान देवता हैं—इन्द्र, अग्निदेव और सोम । शिव, विष्णू सरीखे देवता उस समय प्रमुख देवताओं से निम्न स्तर पर अधिष्ठित किये गए हैं। मुलतः ये देवता भौतिक जगत् के ही अधिष्ठाता हैं। ऋग्वेद के प्रारम्भक युग में बहदेववाद का प्राधान्य था, किन्तु — जैसे-जैसे आर्यो का बौद्धिक विकास होता गया वैसे वैसे उनकी चेतना बहुदेवताओं के अधिपति या एक देवता की करुपना की ओर गयी; अर्थात् आगे चलकर एकेश्वरवाद का जन्म हुआ। ऋग्वेद के पूरुवसूक्त में सर्वेश्वरवाद की स्थापना की गयी है। वैदिक देवताओं की एक विशेषता यह है कि जिस किसी देवता की स्तृति की जाती है उसे ही महान् समझ लिया जाता है, और बही सर्वोधक ब्यापक, जगत् का स्रष्टा एवं विश्व का कल्याणकर्त्ता सिद्ध किया जाता है। मैक्समूलर ने इसे अति प्राचीन धर्मों की एक विशेषता मानी है। उपर्युक्त तथ्य पाइचात्य विद्वानों के आधार पर उपस्थित किये हैं, पर भारतीय विद्वानों की धारणा इसके विपरीत है। यास्क ने वैदिक देवताओं का विवेचन करने हुए एक ऐश्वर्यशाली एवं महत्त्वशाली शक्ति की कल्पना की है जिसे 'ईश्वर' कहते हैं। वह एक एवं अद्वितीय है तथा उसकी प्रार्थना अनेक देवों के रूप में की जाती है ॉ

माहाभाग्या**इ देव**ताया एक एव आत्मा बहुधास्तूयते । एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि भवन्ति ॥ ७।४।८।९ । निरुक्त इनके अनुसार ऋग्वेद में एक सर्वव्यापी ब्रह्म सत्ता का ही नि<mark>रूपण किया गया है । ऐतरेय आरण्यक में इस तथ्य</mark> का प्रतिपादन है

कि एक ही मूल सत्ता की ऋग्वेद में 'उक्य' के रूप में, यज़र्वेद में याज्ञिक अग्नि के रूप में तथा सामवेद मे 'महाव्रत' के नाम से उपासना की जाती है। ऋग्वेद में देवताओं के लिए 'असुर' शब्द का प्रयोग किया गया है, जिसका अर्थ है 'असुविशिष्ट या प्राणशक्ति-सम्पन्न ।'- तदेवस्य सिवतः अस्रस्य प्रचेतसः (४।४।३।१) (पर्यन्यः) अस्रः पिता नः । ( ४। ६ ३। ६ ) । इन्द्र, सिवता, वरुण, उषा आदि देवताओं की विशेषताएँ हैं उनकी स्थिरता ( आतस्थिवांसः ), अनन्तता ( अनन्तासः ) आदि । ये देव विश्व के समग्र प्राणियों में स्थित रहते है। इनमें विद्यमान शक्ति एक ही मानी गयी है। ऋग्वेद में कहा गया है कि 'जीर्ण ओषधियों में, नवीन उत्पन्न होने वाली ओषधियों में पक्षव तथा पुष्प में सूशोभित ओषधियों में तथा गर्भ धारण करने वाली ओषधियों में एक ही शक्ति विद्यमान रहती है। देवों का महत् सामर्थ्य वस्तुतः एक ही है। 'ऋग्वेद ३।५४।४। ऋग्वेद में ऋत या सत्य या अविनाशी सत्ता की महिमा गायी गयी है तथा ऋतु के कारण ही जगतु की उत्पांत का वर्णन किया गया है। इसके कारण संसार में सुव्यवस्था, प्रतिष्ठा एवं नियमन होता है। यह ऋत् सत्यभूत ब्रह्म ही है तथा दंवगण इसी के रूप माने गए हैं। सभी देवों एवं सभी कार्यों के भीतर इसी सार्वभीम सत्ता का निवास है जिससे जगत् के सारे किया-कलाप होते रहते हैं। ऋग्वेद में देवताओं के तीन रूपों का उल्लेख है-स्थूठ (आधिभोतिक) सूक्ष्म या गूढ़ ( आधिदैविक ) एवं आध्यात्मिक । इन सारे तथ्यों के आधार पर यह सिद्ध होता है कि वेदों में एक परम सत्य की सत्ता या ब्रह्मतत्त्व की मान्यता स्वीकार की गयी है तथा इसका आधार अद्वेतवाद है।

प्रमुख देवताओं का परिचय-वरुण-वरुण आयों के महत्त्वपूर्ण देवता हैं। वे जल के अधिपति या देवता हैं। ऋग्वेद में उनकी स्तृति करते हुए कहा गया है, 'हे वरुण! जल के मध्य में स्थित होते हुए भी तुम्हारे भक्त को तृषा सता रही है। हे ईश्वर ! तू मुझे सुखी बना, मुझ पर दया कर ।' ७। = ९।४। अपां मध्ये तस्थिवामं तृष्णो-विदल्जरितारम् । मृका सूक्षत्र मृकये ॥ ऋग्वेद में वरुण का स्वरूप अत्यन्त सुन्दर चित्रित किया गया है। उनका शरीर मांसल एवं पुष्ट है वे रथ हाँकते हैं; बैठते एवं खाते-पीते हैं, उनका कवच सोने के रंग का एवं दर्शकों को चकाचौंध करनेवाला है। उनके सहस्र नेत्र हैं जिनसे वे दूरस्थित पदार्थों को भी देखते हैं। सुर्य उनका नेत्र के रूप में चित्रित है वे सभी भुवन के पदार्थों को देखते हैं तथा मानव के हृदय में उद्बुद्ध होनेवाले सभी भावों का ज्ञान उन्हें रहता है। उनका रथ अत्यन्त चमकीला हैं जिसमें घोड़े जुते हुए हैं। वे ऊर्ध्वतमलोक में स्थित अपने सुवर्ण प्रासाद में जिसमें सहस्रों खंभे एवं द्वार हैं, बैठ कर अतीत एवं भविष्य की घटनाओं का पर्यवेक्षण करते रहते हैं। वे सम्राट एवं स्वराट की उपाधि से विभूषित हैं। क्षत्र या प्रभूत्व के अधिपति होने से उन्हें क्षत्रिय कहा जाता है। वे अपनी अनिवंचनीय शक्ति माया के द्वारा संसार का परिचालन किया करते हैं। माया वां मित्रावरुणा दिविश्रिता सूर्यो ज्योतिश्चरति चित्रमायुधम् । तमभ्रेण वृष्ट्या गूहयो दिवि पर्जन्य द्रप्सा मधुमन्त ईरते ॥ ऋग्वेद ४।६३।४। 'हे मित्रावरुण ! आपकी मायाशक्ति आकाश का आश्रय छेकर निवास

करती है। चित्र-विचित्र किरणों से सम्पन्न होनेवाला ज्योतिष्मान् सूर्यं इसी शक्ति के सहारे चलता है। आकाश में उस सूर्य को मेघ तथा वृष्टि से आप लोग छिया देते हैं। जिससे पर्जन्य मधुमान जलबिन्दुओं की वर्षा कर जगती को मधुमयी, मंगलमयी तथा मोदमयी बना देता है। यह समस्त गौरव है आपकी मायाशक्ति का।' वरुण सर्वशक्तिमान् देव के रूप में चित्रित किये गये हैं, जिनके अनुशासन से नक्षत्र आकाश में अपनी गति का निश्चय करते हैं एवं चन्द्रमा रात्रि में चमकता है। उनके अनुशासन में ही संसार के पदार्थ अणू से महत्तर बनते हैं और उनके नियम को उल्लंघन करने पर किसी भी व्यक्ति को क्षमा नहीं किया जाता। वे पाशधारी हैं जिससे दोषियों को दण्ड दिया करते हैं। नियम की निश्चितता एवं हदता के कारण वरुण 'धृतव्रत' कहे जाते हैं। वे सर्वज्ञ हैं। संसार का पत्ता-पत्ता उनके ही अनुशासन से डोलता है। वे अपने अनुग्रह के द्वारा अपराधी को क्षमा कर देते हैं, जब वह अपना अपराध स्वीकार कर ले।

वे कर्मद्रष्टा ईश्वर के प्रतिनिधि के रूप में चित्रित किये गए हैं। वरुण का लोक यह नीला आकाश है जिसके द्वारा वे जगत् पर आवरण डालते हैं; संसार को ढौंक लेते हैं। वरुण का अर्थ आवरणकर्ता है--वृणोतिसर्वम्। कालान्तर में वरुण की शक्ति में ह्राम होता है और वैदिक युग के अन्त होते-होते ये जल के देवता मात्र बन कर रह जाते हैं। उनका उल्लेख ग्रीस देश के देवताओं में भी हुआ है जहाँ उन्हें 'यूरेनस' कहा गया है। वोगाजकोई के शिलालेख में भी वरुण मितानी लोगों के देवता के रूप में विद्यमान हैं तथा ई० पू० १५०० वर्ष में उनके उपास्य के रूप में उल्लिखित हैं। वरुण का रूप निम्नांकित उद्धरण में देखा जा सकता है—'वरुण के शासन से द्यौ और पृथिवी पृथक् पृथक् रहते हैं; उसीने स्वर्णं चक्र (सूर्यं) आकाश को चमकाने के लिए बनाया और इसी चक्र के लिए विस्तृत पथ का निर्माण किया। गगनमंडल में जो पवन बहता है, वह वरुण का निःश्वास है। उसी के अध्यादेश से चमकीला चौंद रात में सक्चार करता है, और रात में ही तारे चमकते हैं जो दिन में छुप्त से हो जाते हैं। वरुण ही नदियों को प्रवाहित करता है, उसी के शासन से वे सतत बहती हैं। उसी की रहस्यमयी शक्ति के कारण नदियाँ वेग से समुद्र में जा मिलती हैं और फिर भी समृद्र में बाढ़ नहीं आती। वह उलटे रखे हुए पात्र से पानी टपकाता है और भूमि को आद्रं करता है। उसी की प्रेरणा से पवंत मेघ से आच्छन्न होते हैं। समुद्र से तो इसका सम्बन्ध बहुत स्वल्प है, संस्कृत साहित्य का इतिहास-मैक्डोनल पृ० ६३।

सूर्य-सूर्य वैदिक देवताओं में अत्यन्त ठोस आधार पर अधिष्ठित है। वह ग्रीक देवताओं में 'हेलियाँस' का पर्याय है। वह प्रकाश से शाइवत रूप से सम्बद्ध है तथा समस्त विश्व के गढ़ रहस्य का द्रष्टा है। उसे ऑखें भी हैं जिससे वह भी सभी प्राणियों के सुकृत एवं कुकृत को देखता है। वह सभी चराचर की आत्मा तथा अभिभावक के रूप में चित्रित है। उसके उदय होते ही सभी प्राणी कार्यरत हो जाते हैं। वह सात अक्वों से युक्त एक रथ पर आरूढ़ रहता है। अस्तकाल में जब वह अपने घोड़ों को विश्राम देता है तभी रात्रि का अन्धकार छा जाता है। पदेदयुक्त हरितः सधस्थाद्-आद्वात्री वःसस्तनुते सिमस्मै ॥ ऋग्वेद १।११४।४ ॥ उसे उपस्पति कहा जाता है। वह दिन का परिमाण एवं आयु को बढ़ानेवाल। है। उसे मिश्रावरुण का नेत्र कहा गया है तथा आकाश में उड़ने वाले पक्षी, लाल पक्षी या गृद्ध के रूप में सम्बोधित किया गया है। वह रोग तथा दुःस्वप्नों को दूर कर देता है। उसे अपने गीरव एवं महत्त्व के कारण 'देवपुरोहित' (असुयं पुरोहितः) कहा गया है। उद्वेति सुभगो विश्वचिक्षाः साधारणः सूर्यो मानुषाणाम्। चक्षुमित्रस्य वरुणस्य देवश्चर्मेव यः समविव्यक् तमासि ॥ ऋग्वेद ७।६३।१॥

विष्णु—वेदों में विष्णु अत्यिधिक महत्त्वपूणं देवता के रूप में चिन्नित नहीं हैं। ऋग्वेद मं सिवता, पूषा, सूर्य प्रभृति देवों की अपेक्षा उनकी स्तृति कम हुई है। वे सूर्य के प्रतीक के रूप मं चिन्नित किये गए हैं। उन्हें दिविन्नम कहा गया है क्योंकि वे तीनों लोकों में संचरण करते हैं। विष्णु की कल्पना मूलतः सूर्य के ही रूप में की गयी है तथा वे सूर्य के क्रियाशील रूप का प्रतिनिधित्व करते है। सबमें व्याप्त होने के कारण उन्हें विष्णु कहा जाता है। उनका सर्वोच्च पदक्रम स्वगं माना गया है जिसको पाने के लिए आयं लोगों ने प्रार्थना की है। उस स्थान पर देवता एवं पितृगण का निवास है। तदेस्य प्रियमिभपाथो अश्या नरो यत्र देवययो भदन्ति। उरुक्रमस्य स हि बन्धु-रित्था विष्णोः प्रदे परमे मध्व उत्सः।। ऋग्वेद १।१५४॥ । 'हे भगवन्! में विष्णु देवता के परमिष्य धाम को प्राप्त कर सक्टूं जहाँ उसके भक्तगण देवताओं के मध्य आमोद-प्रमोद करते है। विष्णु हमारे परम बान्धव हैं, उनका पदक्रम बहुत ही शक्तिशाली है, उनके परमपद में अमृत का स्रोत है।' विष्णु ने तीन इग में पृथ्वी को माप डाला है— एको विममे त्रिभिरत् पदिभः। इन विशाल पादों के कारण इन्हें 'उरुक्रम' या उरुगाय कहा गया है। इदं विष्णुविचक्रमे त्रेधा निदधे पदम्। समूढस्य पांसुरे।। ऋ० १।२२।७। विष्णु का विकास पीराणिक युग में हुआ जिसका बीज वेदों में है।

उपा—उपा में सम्बद्ध सूक्तों में गीति-काक्य का मनोरम रूप मिलता है। उसके सीन्दर्य-वर्णन में उच्चकोटि की कविकल्पना के दर्शन होते हैं। वह नर्त्तकी सहश्च प्रकाशमान बस्त्रों से आवे ष्ट्रत चिहित की गयी है। प्राची क्षितिज पर उदित होकर वह रजनी के अन्धकार को दूर कर देती है। वह द्योः की पुत्री तथा क्याम रजनी की भाम्बर भगिनी है। वह सूर्य की प्रणियनी है तथा उसी की प्रभा से उद्गासित होती है। सूर्य उसी के मार्ग का अनुसरण नवयुवक की भौति करता है। वह प्राची क्षितिज पर भव्य वस्त्रों से सुर्साज्यत होती हुई अपनी मोहिनी क्रियायें प्रकट करती है। उसका रंग हिरप्यवर्ण का है तथा उसके सुवर्णमय रथ को लाल रंग वाले सुन्दर और सुदक्ष घोड़े कींचते है जिससे यह आकाश में पहुँच जाती है। यह लोगों को प्रातःकाल में जगाकर प्रातःकालीन अग्निहोत्र के लिए प्रेरित करती है। सूर्य से प्रथम उदित होने के कारण उसे कहीं-कहीं सूर्य की जननी कहा गया है तथा आकाश में उदित होने के कारण दिव की पुत्री के रूप में चित्रत की गयी है। उसे मघोनी (दानशील)

विश्ववारा (समस्त प्राणियों के द्वारा वरने योग्य ), सुभगा तथा रेवती (धन से युक्त ) आदि विशेषणों से विभूषित विया गया है। नित्य प्रति नियमित रूप से उदित होकर यह प्रकृति के नियम का पालन करती है।

इन्द्र — इन्द्र अन्तरिक्षस्थान के प्रधान देवता हैं। ऋग्वेद में उनकी स्तृति चतुर्थाश सुक्तों में की गयी है। वे वैदिक आयों के लोकप्रिय एवं राष्ट्रीय देवता हैं। इनके स्वरूप का वर्णन आलंकारिक रूप में प्रस्तृत किया गया है। उनका रंग भूरा है और वेश तथा दाढ़ी का भी रंग भूरा है। वे अत्यन्त शक्तिमान होने के कारण सभी देवताओं को अभिभूत करते हैं। वे चंचल पृथ्वी एवं हिलनेवाले पर्वतों को स्थिर कर देते है। इन्द्र अत्यन्त बलशाली एवं गठीले शरीर के हैं। वे हाथ में वज्र धारण करते हैं । उनकी हनु अत्यन्त रुन्दर एवं बाहु बलवान् हैं । उनका वजू त्वष्टा द्वारा लोहे से निमित है जिसका रंग सुनहला भूरा, तेज तथा अनेक सिरों से युक्त है। वजू धारण करने से 'बजूबाहु' या 'बजी' कहे गये हैं। वे भूरे रंग के दो घोड़ों से युक्त रथ पर चढ़ कर शत्रुओं के साथ युद्ध करते हैं। इन्द्र सोमपान के अधिक अभ्यासी हैं, अतः उन्हें 'सोमपा' कहते हैं। सोम-पान से उनमें उत्साह एवं वीरता का भाव आता है। वृत्र के एद्ध में उन्होंने सोमरस से भरे तीन तालाबों का पान कर लिया था। उनकी पत्नी इन्द्राणी का भी उल्लेख प्राप्त होता है। वे शचीपित के रूप में विणित हैं। उन्होंने वृष्ट का नाश विया है जो अकाल का असुर है। उन्होंने वृत्रासुर का बध कर अवरु जल को मूक्त किया तथा पर्वतों की उन्नित रोकी। वे पर्वतों को चूर-चूर कर जल को निकाल देते है। दृत्रकथा के कारण उनका नाम वृत्रहत् पड़ा है। ऋ वेद के प्रारम्भिक युग में इन्द्र और वरुण का महत्त्व समान था किन्तु उत्तर वैदिक युग में इन्द्र की महत्ता अधिक हो गयी। ब्राह्मण एवं पौराणिक युग में इन्द्र की संज्ञा प्रदान की गयी। आयों को विजय प्रदान करनेवाले देवता के रूप में इन्द्र की भूरिश: प्रशंसा की गयी है तथा उनकी वीरता के भी गीत गाये गए हैं। 'इन्द्रदेव के सामने न बिजली टिक सकी, न मेघों की गर्जना। उसके सामने फैला हुआ हिम छुप्त हो गया तथा ओलों की वर्षा भी लुप्त से गयी। इनका वृत्रासुर के साथ भीषण संग्राम हुआ और अन्त में शक्तिशाली इन्द्र की विजय हुई ।' ऋग्वेद १।३२।१३ । 'अनवरत जल की धारा में वृत्रासुर जा गिरा और उसके शव को जलधारा प्रवाहित कर छै गयी। वह असूर सदा के लिए अन्धतिमस्र में अन्तिहित हो गया।' ऋग्वेद १।३२।१४ 'जिसने इस विशाल पृथ्वी को कांपती हुई अवस्था में सुस्थिर किया, जिसने उपद्रव मचाने वाले पर्वतों का शमन किया, जिसने अन्तरिक्ष को माप डाला और आकाश का स्तम्भन किया, वही, हे मानवो ! यह इन्द्र है ।' ऋग्वेद २।१२।२ ।

रुद्र—-ऋग्वेद के केवल तीन सूक्तों (प्रथम मण्डल का ११४ वां, द्वितीय मण्डल का ३३ वां तथा ७ मण्डल का ४६ वां सूक्त ) में रुद्र की स्तुति की गयी है। इनका महत्त्व, अग्नि, वरुण तथा इन्द्र आदि देवताओं की भांति नहीं है। पर यह स्थिति केवल ऋग्वेद में ही है, यजुर्वेद एवं अथर्ववेद में उन्हें कुछ अवस्य ही अधिक महत्व प्राप्त हुआ है। यजुर्वेद का एक पूरा अध्याय 'रुद्राध्याय' कहा जाता है। ऋग्वेद में \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* उनके स्वरूप का इस प्रकार वर्णन है—वे बलिष्ठ शरीर वाले तथा जटाजूट से युक्त मस्तक वाले हैं। उनके होठ अत्यन्त सुन्दर हैं जिससे उन्हें 'सुशिप्रः' कहा गया है। उनकी आकृति देदीप्यमान है तथा जटाओं का रङ्ग भूरा है। वे नाना प्रकार का रूप धारण करते हैं तथा उनके अङ्गों में सुवर्ण के विभूषण चनकते रहते हैं। रुद्र रथ पर चढ़ते हैं। रुद्रमुक्तों में उनके भयंकर एवं दारुण रूप का वर्णन है। यजुर्वेद के रुद्राध्याय में उन्हें सहस्रनेत्र वाला कहा गया है और वे नीलग्रीव बताये गये हैं। उनके कंठ का रंग उजला है (शितिकण्ठ) तथा सिर पर जटाजूट है। उनके केशों का रङ्ग लाल या नीला है। कहीं-कहीं उन्हें मृण्डित केश भी कहा गया है। वे प्रायशः धनुष धारण किये हुए वर्णित हैं तथा कहीं-कहीं वच्च एवं विद्यन्मय अस्त्र धारण किये हए चित्रित किये गये हैं। वे अन्तरिक्ष के 'लोहित वराह' हैं, उनका स्वरूप भीषण तथा घातक है। रुद्रमुक्तों में वे प्रायः भयानक देवता के रूप में वर्णित हैं, पर परवर्त्ती वैदिक साहित्य में उनका रूप और भी अधिक उग्र हो गया है तथा वे संहारकारी प्रकट हुए हैं। ऋग्वेद में 'शिव' नाम भी रुद्र के ही विशेषण के रूप में प्रयुक्त हुआ है। उनका रूप कहीं भी अपकारी नहीं है, क्योंकि वे कष्ट-शमन के साय-ही-साय वरप्राप्ति तथा मानव और पश्वगं के कल्याण के लिए भी स्तृत किये गए हैं। उनका नाम त्रयम्बक भी है और इसका प्रयोग ऋग्वेद के एक मन्त्र में किया गया है-ज्यम्बक यजामहे सुगन्धि पृष्टिवर्धनम् । उर्वाहकमिवबन्धनान्मृत्योर्मुक्षीय माऽमृतात् । ७।५३।१४। रुद्र अग्नि के प्रतीक हैं और अग्नि के भौतिक आधार पर ही उनकी कल्पना की गयी है। अग्निकी उठती हुई शिखा के रूप में ऊर्ध्व शिवलिंग की भावना की गयी है।

महत—महत देवता हद्र के पुत्र के रूप में विणित हैं। ऋग्वेद के ३३ सूक्तों में स्वतन्त्र रूप से तथा ७ सूक्तों में इन्द्र के साथ उनका वर्णन किया गया है। उनकी संख्या कहीं २१ और कहीं १०० बतलायी गयी है। रङ्ग-विरङ्गे जलद-धेनु 'प्रिन्ति' उनकी माता है। उनकी पत्नी का नाम रोदसी देवी है और वे उनके रथ पर आरूढ़ रहती हैं। उनका रङ्ग सुवर्ण के समान तथा अग्नि के सहश प्रकाशपूर्ण है। उनका प्रभाव अपूर्व है जिसके समक्ष पर्वत एवं द्यावापृथिवी कांपते रहते हैं। उनका प्रधान कार्य जल की वर्षा करना है जिससे वे पृथ्वी को देंक लेते हैं। वे इन्द्र के प्रधान सहायक होकर वृत्रासुर के वध में सहायता करते हैं। उनकी प्रार्थना विपत्तियों से रक्षा करने के लिए, रोग का निवारण करने के लिए तथा वृष्टि करने के लिये की गयी है। विद्युत से चमकते हुए सुवर्णमय रक्ष पर वे आरूढ़ रहते हैं। उनका स्वरूप वन्य वराह की भांति भीषण चित्रित किया गया है।

अग्नि—पृथिवी स्थान के देवताओं में अग्नि प्रधान हैं। वे यज्ञीय अग्नि का प्रतिनिधित्व करते हैं। उनकी स्तुति लगभग दो सौ सुक्तों में की गयी है जिससे प्राधान्य की दृष्टि से उनका स्थान इन्द्र के बाद सिद्ध होता है। उनका स्थल्प गर्जनशील वृषभ के सदृश कहा गया है। उत्पत्ति काल में वे एक बछड़े की भांति एवं प्रज्वित होने पर देवताओं को लानेवाले अश्व की तरह प्रतीत होते हैं। उनकी ज्वाला को

सौर की किरणों की तरह, उषा की प्रभा एवं विद्युत की छटा की भांति कहा गया है। उनके भोजन हैं — काष्ठ और पृत तथा आज्य पीनेवाले पदार्थ। उन्हें कभी तो द्यावापृथिवी कापुत्र कहा गथा है और कभी वे द्यीः के सूनु कहे गए हैं। उनका निवासस्थान स्वगं है जहां से मातरिश्वा ने मानव-कल्याण के लिए उन्हें भूतल पर उतारा है।

सोम-सोम की स्तुति १२० सूक्तों में गयी है। उसका निवासस्थान स्वर्ग माना गया है पर कहीं उसे पर्वंत से उत्पन्न होने वाला माना गया है। इसका पान कर इन्द्र मदमत्त होकर वृत्रासुर से युद्ध करते हैं। इसे स्वर्ग का पूत्र, स्वर्ग का दूध तथा स्वगं का निवासी कहा गया है। यह अमृत-प्रदायी है। इसे वनस्पति भी कहते हैं।

आधारग्रन्थ-१ वैदिक दर्शन-( २ भागों में )ए० बी० कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २. वैदिक मैथोलॉजी (हिन्दी अनुवाद) मैकडोनल एवं कीय—अनु० श्री रामकुमार राय। ३. वैदिक देवताशास्त्र—वैदिक मैथोलॉजी का हिन्दी अनुवाद, अनु०डॉ० सूर्यंकान्तशास्त्री । ४. वैदिक साहित्य और संस्कृति — पं० बलदेव उपाध्याय । ५. संस्कृत साहित्य का इतिहास-मैनडोनल (हिन्दी अनुवाद भाग १) ६. ऋग्वेदिक आर्य-महापण्डित राहल सांकृत्ययायन ।

वैदिक साहित्य-वेद और वैदिक साहित्य दो भिन्न अर्थों के द्योतक हैं। वेद से केवल चार मन्त्र संहिताओं का ज्ञान होता है--ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद और अथवंवेद, तो वैदिक साहित्य वेद-विषयक समस्त वाङ्मय का द्योतक है जिसके अन्तर्गत संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषद एवं वेदांग आते हैं। वेद के चार विभाग हैं-संहिता, ब्राह्मण, ब्रारण्यक और उपनिषद्। संहिता भाग में मन्त्रों का संग्रह है, जिसमें स्तृतियां हैं। इनमें विभिन्न ऋषि मृनियों के अनुभवसिद्ध आध्यात्मिक विचार संगृहीत हैं। संहिताभाग के चार खण्ड हैं — ऋक्, साम, यजुः और अथर्व। आगे चलकर कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड एवं ज्ञानकाण्ड के आधार पर बाह्मण, आरण्यक एवं उपनिषद् ग्रन्थों का निर्माण हुआ। ब्राह्मणग्रन्थों में मन्त्रों के विधिभाग की व्याख्या की गयी है या याज्ञिक अनुष्ठानों एवं विधि-विधानों का वर्णन किया गया है। आरण्यक ग्रन्थ उन व्यक्तियों के लिए उपयोगी हैं जो वीतराग होकर अरण्य का सेवन करते हुए शान्त वातावरण में भगवद् उपासना में लीन रहते हैं। इन में ब्राह्मण ग्रन्थों में वर्णित वैदिक कमौया याज्ञिक कार्यों के आध्यात्मिक पक्ष का उद्घाटन किया गया है। उपनिषद् वेदों के अन्तिम भाग हैं और वे ज्ञानकाण्ड से सम्बद्ध हैं। इनमें वैदिक मन्त्रों की दार्शनिक व्याख्या है।

ऋग्वेद - यह वैदिक साहित्यका सुमेरु है। अन्य तौन वेद किसी-न-किसी रूप से ऋग्वेद से प्रभावित हैं। प्रारम्भ में इसकी पाँच शाखाएँ थीं — शाकल, बाष्कल, आश्वलायन, शांखायन और माण्ड्वय पर इस समय केवल शाकल शाखा ही उपलब्ध है। इसके दो ऋम है—अष्टक एवं मण्डल। प्रथम ऋम के अनुसार सम्पूर्ण ग्रन्थ आठ अष्टकों में विभक्त है और प्रत्येक अष्टक में आठ अध्याय हैं तथा प्रत्येक अध्याय वर्गी में विभाजित है। अध्यायों की संख्या ६४ एवं वर्गी की संख्या २०६ है। मंडलकम

के अनुसार ऋग्वेद दस मण्डलों में विभक्त है जिनमें १०१७ सूक्त हैं और प्रत्येक सूक्त में कई मन्त्र हैं। मन्त्रों की संख्या १०५८० है। दि० ऋग्वेद ]।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

यजुर्वेद — यजुष् ज्ञास्त का अर्थ है पूजा और यज्ञ । इसमें आध्वयं कर्म के लिए प्रयुक्त याजुष संगृहीत है। यह दो भागों में विभक्त है— कृष्ण एवं शुक्ल यजुर्वेद। ऋग्वेद के बहुत से मन्त्र यजुर्वेद में संगृहीत हैं [दे० यजुर्वेद]।

सामवेद — सामवेद में सामगानों का संग्रह है जो उद्गाता नामक ऋत्विज के द्वारा उच्चस्वर में गाये जाते थे। इसमें १८७५ ऋचाएं हैं जिनमें १०७१ ऋचार्ये तो ऋग्वेद की ही है, शेष १०५ मन्त्र नवीन हैं।

अथर्ववेद-इसमें अभिचार या मारण, मोहन, उच्चाटन मन्त्रों का संग्रह है। यह बीस काण्डों में विभक्त है। इसमें भी ऋग्वेद के बारह सी मन्त्र हैं।

ब्राह्मण— ब्राह्मण ग्रन्थों की रचना गद्य में हुई है। प्रत्येक वेद के पृथक्-पृथक् ब्राह्मण हैं। इनका प्रधान विषय है कर्मकाण्ड। इनमें यज्ञीय कर्मों तथा मन्त्रों के यज्ञ-सम्बन्धी विनियोग विणत हैं तथा अनेकानेक लौकिक एवं आध्यात्मिक आख्यानों का कथन किया गया है [ दे० ब्राह्मण ]।

आरण्यक — ये ब्राह्मण ग्रन्थों के ही परिशिष्ठ हैं। इनमें दर्शन-सम्बन्धी विचार भरे पड़े हैं | दे० आरण्यक ]।

उपनिषद्— वेदो कं अन्तिम भाग को उपनिषद् कहा जाता है। इनका प्रतिपाद्य है ब्रह्मविद्या। उपनिषदों की संख्या १०८ है पर उनमे ११ प्रमुख हैं—ईश, केन, कठ, प्रश्न, मुण्ड, माण्ड्वय, तैं। त्तरीय, ऐतरेय, छान्दोग्य, बृहदारण्यक एवं श्वेताश्वतर [दे० उपनिषद]।

वेदांग—वेदांगों की संख्या ६ है—शिक्षा, कल्प. व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिय। वेदों की भाषा की शुद्धता एवं उच्चारण को सुरक्षित रखने के लिए शिक्षा-ग्रन्थों की रचना हुई है। कल्प के चार विभाग हैं—श्रीतसूत्र, गृह्यसूत्र, धर्मसूत्र तथा शुल्बसूत्र। प्रत्येक वेद के अलग-अलग कल्पसूत्र है। श्रीतसूत्रों में विविध यज्ञों का विधान तथा गृह्यसूत्रों में सामाजिक संस्कारों—विवाह, उपनयन एवं श्राद्ध-का वर्णन है। धर्मसूत्रों में चारो वर्णों एवं अ।श्रमों के कर्लव्य-कर्म का विवेचन एवं शुल्ब सूत्रों में वेदिकामापन-विधि का वर्णन है दे वेदांग]।

व्याकरण— सम्प्रीत वैदिक व्याकरण उपलब्ध नहीं है। पाणिनि-ध्याकरण में ही वेदों का व्याकरण प्रस्तुत किया गया है।

निरुक्त — निरुक्त में वैदिक शब्दों की ब्युत्पित्त दी गयी है। निघण्टु की टीका का नाम निरुक्त है और निघण्टु में चुने हुए वैदिक शब्द हैं | दे० निरुक्त ]।

छन्द — वेदों की रचना छन्दोबद्ध है। इनमें कई प्रकार के छन्दों का प्रयोग है। जिनका विश्लेषण प्रातिशाख्यों तथा पिगल कृत 'छन्द:सूत्र' में किया गया है [ रे॰ छन्द ।

ज्योतिष— यज्ञ-सम्पादन के लिए कालज्ञान की आवश्यकता को देखते हुए ज्योतिष-यन्थों की रचना हुई है। इनमें दिन, रात, ऋतु, माह, वर्ष, नक्षत्र आदि का सम्यक् अनुशीलन किया गया है। 'वेदांगज्योतिष' एकमात्र वैदिक ज्योतिष का ग्रन्थ है जिसके रचियता लगध मुनि हैं। ज्योतिष को वेद का नेत्र कहा गया है [दे० ज्योतिष]।

आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-एं० बलदेव उपाध्याय ।

वैयाघ्रपाद —संस्कृत के प्राचीन वैयाकरण (पाणिनि के पूर्ववर्ती) जिनका समय मीमांसकजी ने ३१०० वि०पू० माना है। वैयान्नपाद का उल्लेख 'काशिका' में व्याकरण-प्रवक्ता के रूप में किया गया है। गुणं त्विगन्ते नपंसके व्याघ्रपदां वरिष्ठः। काशिका ७।१।९४। इनके पिता महर्षि वसिष्ठ थे इस बात का उल्लेख महाभारत के अनुशासनपर्वं में है-व्याघ्रयोग्यां ततो जाता विसद्स्य महात्मनः। एकोनिविशतिः पुत्राः ख्याता व्याघ्रपदादयः ॥ ५३।३०। इसके अतिरिक्त शतपय ब्राह्मण ( १०।६ ) जैमिनि ब्राह्मण, जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण ( ३।७।३।२॥, ४।९।१।१ ) एवं शांख्यायन आरण्यक (९।७॥) में भी वैयाघ्रपाद का नाम उपलब्ध होता है। काशिका के एक उदाहरण से जात होता है कि वैयात्रपादीय व्याकरण में दस अघ्याय रहे होंगे । 'दशकाः वैयाघ्रपदीयाः' । ४।२६। १ । दशकां वैयाघ्रपदीयम्' काशिका १।१।१८ । वंगला के प्रसिद्ध 'व्याकरण शास्त्रेतिहास' के लेखक श्रीहालदार ने इनके व्याकरण का नाम वैयाग्रपद एवं इनका नाम व्याघ्रपात् लिखा है, किन्तु मीमांसकजी ने प्राचीन उद्धरणों के आधार पर इनके मत का खंडन करते हुए 'वैयाझवाद' नाम को ही प्रामाणिक माना है। इस सम्बन्ध में सीमांसकजी ने अपना मत स्थिर करते हुए कहा है कि 'महाभाष्य' गएक अन्य व्याघ्रपात् नामक वैयाकरण का उल्लेख है, किन्तु वे वैयाघ्रपाद से अभिन्न नहीं हैं। 'हां, महाभाष्य ६।२।२६ में एक पाठ है-आविशलवाणिनीयव्याडीयगीतमीयाः'। इसमें व्याडीय का एक पाठान्तर 'व्याघ्रपदीय' है। यदि यह पाठ प्राचीन हो तो मानना होगा कि आचार्य 'व्याघ्रपत' ने भी किसी व्याकरणशास्त्र का प्रवचन किया था। 'संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास' प० १२४ ( प्रथम भाग )। इनके सम्बन्ध में अन्य अधिक विवरण प्राप्त नहीं होते।

आधारग्रन्थ-संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास-पं० युविष्ठिर मीमांसक ।

चेशिषिक दर्शन यह महिष कणाद द्वारा प्रवित्ति भारतीय दर्शन का एक सम्प्रदाय है। 'विशेष' नामक पदार्थ की विशद विवेचना करने के कारण इसे वैशेषिक कहा जाता है। कणाद का वास्तविक नाम 'उलूक' था, किन्तु कणों पर जीवन धारण करने के कारण उन्हें कणाद कहा गया। वैशेषिक दर्शन को 'औलूक्यदर्शन भी कहा जाता है। 'वैशेषिकसूत्र' इस दर्शन का मूल प्रन्थ है, जिसकी रचना कणाद ने की थी। इसमें दस अध्याय हैं और सूत्रों की संख्या ३७० है। प्रत्येक अध्याय दोन्दों आह्तिकों में विभाजित हैं। इसके ऊपर रावण ने भाष्य लिखा था, जो 'रावणभाष्य' के नाम से प्राचीन ग्रन्थों में निर्दिष्ट है। किन्तु, यह अभी तक अनुपलब्ध है। इस पर प्रशस्तपाद का 'पदार्थधर्म-संग्रह' नामक प्रसिद्ध भाष्य है जो मौलिक ग्रन्थ के रूप में प्रतिष्ठित है। प्रशस्तपादभाष्य की दो टीकाएं हैं—उदयनाचार्य की 'किरणावली' एवं श्रीधराचार्य की 'न्यायकंदली'। इसके बाद वैशेषिक दर्शन के जितने भी ग्रन्थ लिखे गये सबों में न्याय और वैशेषिक का मिश्रण है। इनमें शिवादित्य की 'सप्तपदार्थी',

लोलाक्षिभास्कर की 'तर्ककोमुदी', वल्लभाचार्य की 'न्यायलीलावती' एवं विश्वनाथ पंचानन का 'भाषा-परिच्छेद' नामक ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं ।

तत्त्वमीमांसा— वैशेषिक दर्शन में संसार की वस्तुओं को 'पदार्थ' कहा जाता है। पदार्थ का अर्थ 'नामधारण करनेवाली वस्तु' है। इसे (पदार्थ को) प्रमिति (ज्ञान) का विषय होना भी कहा गया है। अतः पदार्थ के दो लक्षण हुए ज्ञेयत्व एवं अभिधेयत्व।

द्रव्य—'जिसमें किया और गुण हो और जो समवायी कारण हो, उसे द्रव्य कहते हैं। वैशेषिक सूत्र १।१।१५। द्रव्य से ही नयी वस्तुएं बनायी या गढ़ी जाती हैं, अतः यह किसी भी कार्य का उपादान कारण होता है। इसमें गुण और किया का भी आधार रहता है। द्रव्य के बिना कोई भी कमें और गुण नहीं रह सकते। इनके अनुसार द्रव्य नौ हैं—पृथ्वी, तेज, जल, वायु, आकाश, काल, दिक्, आत्मा तथा मन। इनमें प्रथम पांच को 'पंचभूत' कहा जाता है। पृथ्वी, जल, तेज तथा वायु के परमाणु नित्य होते हैं और इनसे निमित पदार्थ अनित्य।

पृथ्वी—इसका गुण गन्ध है। अन्य वस्तुओं, जैसे जल और वायु में भी जो गन्ध का अनुभव होता है वह पृथ्वी का ही तत्व या अंश है, जो उनमें मिल गया है। जल का गुण रस है, तेज का रूप, वायुका स्पर्शतथा आकाश का शब्द। इन पाँच गुणों का प्रत्यक्षीकरण पांच बाह्येन्द्रियों के द्वारा होता है। पृथ्वी दो प्रकार की है— नित्य तथा अनित्य । इसमें (पृथ्वी में ) गन्ध के अतिरिक्त रूप, रस तथा स्पर्श भी हैं जो अग्नि, जल और वायु के तत्व हैं। वायु में अपने गूण, स्पर्श के अतिरिक्त तेज और जल के कारण उष्णता तथा शीवलता भी पायी जाती है। आकाश में किसी अन्य द्रव्य का गुण नहीं पाया जाता । तेज में अपने स्वाभाविक गुण के अतिरिक्त वायु का गुण स्पर्श भी वर्तमान रहता है तथा जल में भी अन्य द्रव्य के संयोग से रूप एवं स्पर्श भी प्रकट होते हैं। इनमें आकाश न तो किसी का गुण ग्रहण करता है और न अपना गुण किसी को देता है। आकाश सर्वव्यायी तथा अपरिमित है। वह शब्द का सर्व-व्यापी आधार है और शब्द से ही उसका ज्ञान होता है। आकाश की तरह दिक् और काल भी अप्रत्यक्ष तथा अगोचर तत्व हैं। आकाश तो शब्द से जाना भी जाता है पर दिक् का ज्ञान नहीं होता। यहाँ, वहाँ निकट तथा दूर इन प्रत्ययों का कारण दिक् होता है। आकाश, काल और दिक् सभी निरवयव, सर्वव्यापी एवं उपाधि-भेद से अनेक ज्ञात होते हैं तथा इनके अंश भी परस्पर भिन्न होते हैं। उदाहरण के लिए घट का आकाश वास्तविक आकाश से भिन्न है तथा पूर्व-पश्चिम एवं 'दिन-घंटा' आदि भी दिक् और काल के औपाधिक भेद हैं दि॰ भारतीय दर्शन-चटंर्जी-दत्त पु० १५३ ।।

आत्मा की सिद्धि—शरीर के कार्य या व्यापार के द्वारा जिस चेतनता का अनुमान या ज्ञान हो उसे आत्मा कहते हैं। यह चैतन्य का आधार तथा नित्य और सर्वव्यापी तरव होता है। इसके दो प्रकार हैं—जीवात्मा तथा परमात्मा। जीमात्मा का ज्ञान सुख-दुःख के विशेष अनुभवों से ही होता है। भिन्न-भिन्न शरीर में भिन्न-भिन्न जीवात्माओं

के रहने से इसकी अनेकता सिद्ध हो जाती है। परमात्मा या ईश्वर जगत् का कर्ता है और उसका अनुमान इसी रूप में किया जाता है। वह एक है। जीमात्मा के आन्तरिक गुणों को प्रकट करने वाला जो साधन है, वह मन कहलाता है। यह परमाणु रूप होने के कारण दिखाई नहीं पड़ता, पर इसके अस्तित्व का दो कारणों से ज्ञान होता है। क— जिस प्रकार संसार के बाद्य पदार्थों का ज्ञान बाह्येन्द्रियों से होता है, उसी प्रकार आभ्यन्तरिक पदार्थों (सुखदु:खादि) का ज्ञान आन्तरिक पाधन के द्वारा ही होगा और वह साधन मन ही है। ख—आत्मा, इन्द्रिय तथा विषय इन तीनों के रहने से ही किसी चीज का ज्ञान होता है, किन्तु कभी ऐसा भी होता है कि तीनों के रहने पर भी विषय का ज्ञान नहीं होता। उस समय आत्मा, इन्द्रिय और विषय तीनों ही विद्यमान रहते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि किसी विषय के प्रत्यक्ष ज्ञान के लिए उपर्युक्त तीनों साधन ही पर्याप्त नहीं हैं, बल्क उसके लिए मन की भी आवश्यकता होती है।

गुण—वैशेषिकसूत्र में गुण की परिभाषा इस प्रकार है—'जो द्रव्य के आश्रित हो, जो आप गुणरहित हो, जो संयोग और वियोग का उत्पादक कारण न हो, और जो किसी अन्य गुण की उपेक्षा न करे, वह गुण है।' गुण द्रव्य पर आश्रित रहता है, पर उसमें कोई अन्य गुण नहीं होता। गुण की चार विशेषतायें प्रदिश्तित की गयी हैं—क— द्रव्य और गुण सापेक्ष तथा एक दूसरे से मिले रहते हैं। गुण परतन्त्र होते हैं और द्रव्य के (रूप, रस, गन्ध आदि) बिना रह नहीं सकते। ख—गुण संयोग और वियोग का कारण नहीं होता। ग—वह अन्य गुण पर आश्रित नहीं होता। घ—इसमें कोई गुण या कम नहीं होता। गुणों की संख्या २४ है—रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, शब्द, संख्या, परिणाम, पृथवत्व, संयोग, वियोग, परत्व, अपरत्व, बुद्धि, सुख, दुःख, इच्छा, देष, प्रयत्न, गुरुत्व, द्रव्यत्व, स्नेह, संस्कार, धमं, अधमं।

कमं — 'वैशेषिकसूत्र' में कमं का लक्षण इस प्रकार है — 'जो द्रव्य पर आश्रित हो, गुण से रहित हो, और किसी अन्य पदार्थं की अपेक्षा न करता हुआ, संयोग-विभाग का कारण हो, वह कमं है' (१।१।१७)। इससे यह स्पष्ट होता है कि कमं स्वतन्त्र न होकर किसी कत्ता पर ही आश्रित रहता है। इसमें गुण नहीं होता, क्योंकि गुण कमं नहीं कर सकता। गुण और कमं दोनों ही द्रव्य पर आश्रित होते हैं। कमं में गुण नहीं रहता। द्रव्य, गुण और कमं में, द्रव्य प्रधान होता है और शेष दोनों गीण होते हैं। कमं पंच प्रकार का होता है — उत्क्षेपण ( ऊपर फेंकना ), अवक्षेपण ( नीचे फेंकना ), आकुव्चन ( सिकुड़ना ), प्रसारण ( फैलाना ) और गमन ( जाना )।

सामान्य — न्याय और वैशेषिक में सामान्य सबन्धी मत 'वस्तुवाद' कहा जाता है। सामान्य 'जाति' को कहते हैं। वैशेषिक दर्शन के अनुसार सामान्य नित्य होता है तथा वस्तुओं से भिन्न होकर भी उनमें समवेत रहता है। जैसे, मनुष्य रहें या मर जाएं, किन्तु मनुष्यत्व बराबर बना रहेगा। यह एक होते हुए भी अनेकानुगत होता है, जैसे, — एक गोत्व अनेक गोओं में विद्यमान रहता है। इसके तीन भेद होते हैं — पर, अपर तथा परापर। जो सामान्य सबसे अधिक व्यक्तियों में विद्यमान हो वह पर, जो सबसे

कम व्यापक हो वह अपर और मध्यवालेको परापर कहते हैं। सत्ता पर सामान्य का, घटत्व अपर सामान्य का एवं द्रव्यत्व परापर सामान्य का उदाहरण है।

विशेष—यह सामान्य के विपरीत होता है। उस द्रव्य को विशेष कहते हैं जो निरवयव होने के कारण नित्य होता है। ऐसे द्रव्यों में आकाश, दिक्, काल, आत्मा और मन धाते हैं। एक श्रेणों के समान गुणवाले व्यक्तियों के पारस्परिक भेद को सिद्ध करने वाला पदार्थ 'विशेष' ही है।

समवाय — सम्बन्ध के दो प्रकार होते हैं — संयोग और समवाय । भिन्न-भिन्न वस्तुओं का थोड़ी देर के लिए परस्पर मिन्न जाना संयाग है । यह सम्बन्ध अनित्य होता है । जैसे, — नदी के जल के साथ नाव का सम्बन्ध । समवाय सम्बन्ध नित्य होता है । 'यह दो पदार्थों का वह सम्बन्ध होता है जिसके कारण एक दूसरे में समवेत रहना है' । जैसे, — कार्य कारण सबन्ध ।

अभाव — यह दो प्रकार का होता है — संसर्गाभाव तथा अन्योन्याभाव। किसा वस्तु का किसी वस्तु में न होना संसर्गाभाव है। दो पदार्थों में होने वाले संसर्ग के आव या निषेध को ही संसर्गाभाव कहते हैं। जैमे, अग्नि में ठंड क का अभाव। एक वस्तु का अन्य वस्तु न होना अन्यान्याभाव है, जैसे अग्नि का जल न होना। संसर्गाभाव तोन प्रकार का होता है — प्रागभाव, ध्वंसाभाव तथा अत्यन्ताभाव। उत्पत्ति के पूर्व किसी वस्तु में किसी वस्तु के अभाव या कारण में कार्य के अभाव को प्रागभाव कहते हैं। जैसे, उत्पत्ति के पूर्व मिट्टी में घट का अभाव। उत्पत्ति के बाद कारण में कार्य का अभाव होना प्रध्वंसाभाव है। जैसे, फूटे हुए घड़े के दुकड़े में घड़े का अभाव। दो वस्तुओं में श्रैकालिक सम्बन्ध के अभाव का अत्यन्ताभाव कहते हैं। यह शादवत या अनादि और अनन्त होता है।

सृष्टि तथा प्रलय — वैशेषिक मत को परमाणुवाद भी कहा जाता है। इसके अनुसार संसार के सभी द्रव्य चार अकार के परमाणुवों से निर्मित हाते हैं। वे हैं — गृथ्वी, जल, तेज और वायु। वैशेषिक मत में आकाश, दिक्, काल, मन और आत्मा के परमाणु नहीं हाते। वैशेषिक के परमाणुवाद का आधार आध्यात्मिक सिद्धान्त है। इसके अनुसार ईश्वर के द्वारा हो। परमाणुओं की गति नियन्त्रित होती है तथा वह जावों के अहष्ट के अनुसार ही कर्मफल का भोग कराने के लिए परमाणुओं को क्रियाशील करता है। सृष्टि और प्रलय ईश्वर की इच्छा के अनुसार होते हैं। जब दो परमाणुओं का संयोग हाता है तो उसे द्वारा कु एवं तीन द्वारा होते हैं। जब दो परमाणुओं का संयोग हाता है। ये सभी सूक्ष्म होने के कारण हिंगोचर नहीं होते तथा अनुमान के द्वारा ही इनका ज्ञान होता है। सारा संसार इन्हों परमाणुओं के संयोग से बना है। जीव अपने बुद्धि, ज्ञान तथा कर्म के द्वारा हो सुख-दु:ख का भोग करता है। इससे यह सिद्ध होता है कि सुख-दु:ख कर्म-फल के नियम पर भी अवलम्बित हैं, केवल प्राकृतिक नियमों पर नहीं। सृष्टि और प्रलय के कर्ता महेश्वर माने गए हें। वे जब चाहते हैं तब सृष्टि होती है और उनकी इच्छा से ही प्रलय होता है। इसका प्रवाह अनन्त और

अनादि काल से चला आ रहा है। प्रलय के समय विश्वातमा ब्रह्मा अपना शरीर त्याग कर देते हैं और महेश्वर सृष्टि का संहार करने की इच्छा करते है। प्रलय में केवल शरीर ही नष्ट होता है, किन्तु आत्मा अनित्य होने के कारण नष्ट नहीं होता। वैशेषिक दर्शन में ईश्वर, जीवातमा एवं परमाणु तोनों की सत्ता मान्य है। इससे वह ईश्वरवादी होते हुए भी अनेकवादी सिद्ध होता है।

आधारग्रन्थ—१. वैशेषिकदर्शन—पं० हरिमोहन झा। २. पदार्थशास्त्र—पं० आनन्द झा। ३. भारतीयदर्शन—चर्टजी और दत्त (हिन्दी अनुवाद)। ४. भारतीय दर्शन—पं० बलदेव उपाध्याय। ५. दर्शन-संग्रह—डॉ० दीवानचन्द्र। ६. हिन्दी बैशेषिक दर्शन—पं० दृष्टिराज शास्त्री (चोखम्बा प्रकाशन)। ७. वैशेषिकसूत्र—श्रीराम शर्मा (हिन्दी अनुवाद सहित)।

व्याकरण - वेदांगों में व्याकरण का तीसरा स्थान है [दे वेदाङ्ग]। इसे वेद का मृख माना जाता है--मूखं व्याकरणं स्मृतम् । वेद-पूरुष का मृख होने के कारण इसकी वेदांगों में प्रमुखता है। वेदों में भी व्याकरण की प्रशंसा में अनेक मन्त्र उपन्यस्त हैं। ऋग्वेद के एक प्रसिद्ध मन्त्र में शब्दशास्त्र या व्याकरण वृषभ के रूप में वर्णित है। इसके नाम, आख्यात (क्रिया), उत्तसर्ग और निपात चार सींग हैं तथा वर्त्तमान भूत और भविष्य तीनों काल तीन पाद कहे गए हैं। सुपू और तिङ्दो सिर हैं तथा सातो विभक्तियां सात हाथ हैं। यह उर, कण्ठ और सिर तीन स्थानों में बंधा है। चत्वारि श्रुङ्गा त्रयो अस्य पादा है शीर्षे सप्तहस्तासो अस्य । त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवोति महोदेवो मत्याँ आविवेश ॥ ऋग्वेद ४।५८।६ । 'ऋग्वेद' के एक अन्य मन्त्र में व्याकरण के विशेषज्ञ एवं अनिभन्न की तुलना करते हुए कहा गया है कि व्याकरण से अनिभन्न पुरुष देखकर भी नहीं देखता और सुन कर भी नहीं सुनता, पर वैयाकरण के समक्ष वाणी अपने स्वरूप को उसी प्रकार प्रकट कर देती है, जिस प्रकार कामिनी अपने पति के समक्ष शोभन वस्त्रों को उतार देती है। उतत्वः पश्यन् न ददशं वाचम् उतत्वः शृण्वन् न भ्रुणोत्येनाम् । उतो त्वस्मै तन्वं विसस्रे जायेव पत्ये उश्ती सुत्रासाः ॥ ऋग्वेद १०।७१।४ आचार्य वरहिच ने व्याकरण के अध्ययन के पांच प्रयोजन बताये हैं। पतक निल के अनुसार व्याकरण के तेरह प्रयोजन होते हैं । उन्होंने इस विषय का विवरण 'महाभाष्य' (पस्पशाह्निक) के प्रारम्भ में किया है। प्रधान पांच प्रयोजन हैं—रक्षा, ऊह, आगम, लघु तथा असन्देह । रक्षोहागमलव्यसन्देहाः प्रयोजनम् ( महाभाष्य-पस्पर्शाह्विक ) ।

१. रक्षा — वेद की रक्षा ही व्याकरण-अध्ययन का प्रधान उद्देश्य है। वेदों का उपयोग यज्ञों के विधान में होता है। किस मन्त्र का किस यज्ञ में उपयोग हो तथा किसका कहां विनियोग किया जाय, इसे वही बता सकता है जो वेदमन्त्रों के पदों का अर्थ अच्छी तरह से जान सके। यह कार्य वैयाकरण ही कर सकता है इसिलए वेद की रक्षा व्याकरण से ही संभव है। २. उक्ह — नये पदों को कल्पना को 'उक्ह' कहते हैं। यज्ञानुरूप विविध वैदिक मंत्रों के शब्दों को विभिक्त एवं लिंग-निर्णय करना आवश्यक है और यह कार्य कोई व्याकरण का जाता ही कर सकता है। ३. आगम — श्रुति में वैयाकरण का महत्त्व प्रदर्शित करने के लिए ब्राह्मण को अंगों सहित वेदों का अध्ययन

**भाव**ञ्यक बताया गया है । ४. लघु —लघुता के लि**ए व्या**करण का अध्ययन अनिवार्य है। इसके द्वारा सभी शास्त्रों का रहस्य अल्पकाल में जाना जा सकता है। (लघुता लघु उपाय का द्योतक है)। ४. असन्देह—वैदिक शब्दों के सम्बन्ध में उत्पन्न सन्देह का निराकरण व्याकरण के द्वारा ही होता है।

उपर्युक्त पांच प्रयोजनों के अतिरिक्त पतन्जलि ने तेरह अन्य प्रयोजनों का भी उन्नेख किया है। वे हैं-अपभाषण, दुष्टराब्द, अर्थज्ञान, धर्मलाभ, नामकरण आदि।

क. अपभाषण — शब्दों के अशुद्ध उच्चारण से दूर हटाने का कार्य व्याकरण करता है। वर्णो एवं शब्दों का शुद्ध उच्चारण करना आर्य है एवं अशुद्ध उच्चारण म्लेच्छ । अत: म्लेच्छ होने से बचने के लिए ब्याकरण का अध्ययन आवश्यक है। ख. दुष्ट्रशब्द---शब्दों की शुद्धता एवं अशुद्धि का ज्ञान व्याकरण द्वारा ही होता है। अशुद्ध शब्दों के प्रयोग से अनर्थ हो जा सकता है। अतः दुष्ट शब्दों के प्रयोग से बचने के लिए व्याकरण का अध्ययन आवश्यक है। ग. अर्थज्ञान—व्याकरण के अध्ययन के बिना वेद का अर्थज्ञान नहीं हो सकता । अर्थज्ञान होने पर ही शब्द-ज्ञान होता है । घ. धर्मेलाभ— शुद्ध शब्दों का प्रयोग करने वाला स्वर्ग प्राप्त करता है और अपशब्दों का प्रयोग करनेवाला पाप का भाजन होता है। अतः धर्म-लाभ के लिए व्याकरण का अध्ययन आवश्यक है । ङ. नामकरण--गृह्यकारों के अनुसार नवजात शिशु का नाम दशम दिन होना चाहिए। नामकरण के विशिष्ट नियमों के अनुसार वह कृदन्त होना चाहिए विदितान्त नहीं। इस विषय का ज्ञान केवल व्याकरण द्वारा ही संभव है। संस्कृत में वैदिक और लौकिक दोनों रूपों के अनेकानेक व्याकरण हैं जिनमें पाणिनि–व्याकरण अत्यन्त प्रसिद्ध है [अन्य व्याकरणों के विवरण के लिए दे० व्याकरण का इतिहास ।।

वाधारग्रन्थ — वैदिक साहित्य और संस्कृति — पं व बलदेव उपाध्याय।

व्याकरण-शास्त्र का इतिहास-भारतवर्ष का व्याकरण शास्त्र विश्व की सर्वाधिक प्राचीन एवं प्रीढ़ विद्या है जिसका मूल रूप ऋग्वेद में ही प्राप्त होता है। वैदिक मन्त्रों में अनेक पदों की व्युत्पत्तियाँ उपलब्ध होती हैं । रामायण, गोपथ ब्राह्मण, मुण्डकोपनिषद् तथा महाभारत में शब्दशास्त्र के लिए व्याकरण शब्द का प्रयोग मिलता है जिससे इसकी प्राचीनता सिद्ध होती है। सर्वार्थानां व्याकरणाद् वैयाकरण उच्यते। तन्म्लतो व्याकरणं व्याकरोतीति तत्तया ॥ महाभारत, उद्योग ४३।६१ । भारतवर्षं में व्याकरणशास्त्र का स्वतन्त्र रूप से विकास हुआ है और इसके अन्तर्गत आधृनिक भाषा-विज्ञान के सभी अङ्गों का समावेश होता है। ऋग्वेद में 'चत्वारि श्रृङ्गा त्रयो अस्य पादाः' (४-५८-३) तथा 'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि' ऋगु० (१-१६४-४५)। उक्कि खित मन्त्रों की व्याख्या वैयाकरणिक पद्धति से करते हुए पतंजिल ने नाम. बाख्यात, उपसर्ग, निपात इन शब्द-विभागों तथा तीन कालों और सात विभक्तियों की ओर संकेत किया है, एवं सायण ने भी उनका वैयाकरणिक अर्थ प्रस्तृत किया है। षडञ्ज शब्द के साथ ब्राह्मण-ग्रन्थों में व्याकरण का भी निर्देश है। शिक्षा, व्याकरण, निरुक्त, छन्द, कल्प एवं ज्योतिष इन छह वेदांगों को गोपथ ब्राह्मण, बोधायनादि

धर्मशास्त्र तथा वाल्मीकि रामायण में षडङ्ग के रूप में निहिष्ट किया गया है षडङ्ग बिदस्तत् तथाधीमहे । गो० बा० पू० १।२७। नाषडङ्गविदत्रास्ति नावतो ना बहुश्रुतः ॥ बालकाण्ड ६।१४ । ब्राह्मणों में कृत, कुवंत और करिष्यत शब्दों का प्रयोग लिंग, वचन तथा भूत, वर्तमान एवं भविष्यत् के अर्थ में हुआ है तथा आरण्यकों एवं उपनिषदों में भी वाणी के प्रसङ्घों के अन्तर्गत स्वर, ऊष्मन्, स्वर्ग, धातू, प्रातिपदिक, नाम, आख्यात, प्रत्यय, विभक्ति आदि शब्द प्रयुक्त हुए हैं। गोपथ ब्राह्मण में व्याकरणशास्त्र के अनेक पारिभाषिक शब्दों का उल्लेख है ( ४।१।२४ ) ओङ्कारं पृच्छामः — को धातुः, कि प्रातिपदिकम्, कि नामाख्यातं, कि लिङ्गं, कि वचनं, का विभक्तिः, कः प्रत्ययः, कः स्वर उपसर्गो निपात; कि वै व्याकरणं, को विकारः, को विकारी, कतिभागः, कतिवणंः, कत्यक्षरः, कतिपदः, कः संयोगः । उपयुक्ति विवेचन से यह सिद्ध होता है कि ब्राह्मण काल तक व्याकरण की रूपरेखा तैयार हो चुकी थी। आगे चल कर वैदिक शब्दों के निर्वचन एवं विवेचन के लिए अनेक शिक्षा ग्रन्थ, प्रातिशास्य, तन्त्र, निरुक्त एवं व्याकरण लिखे गए जिनमें वैदिक पदों के स्वर, उच्चारण, समास, सन्धि, वृत्त एवं व्युत्पत्ति पर विचार किया गया।

भारतीय मनीषा के अनुसार समस्त विद्याओं का प्रवचन ब्रह्मा जी द्वारा हुआ है तथा वे ही प्रथम वैयाकरण हैं। ब्रह्मा के बाद बृहस्पति ने व्याकरण का प्रवचन किया और उनके बाद इन्द्र ने। महाभाष्य में भी इस बात का उल्लेख है कि बृहस्पित ने इन्द्र के लिए प्रतिपद पाठ का शब्दोपदेश किया था — बृहस्पित रिन्द्राय दिव्यं सहस्रवर्षं प्रति-पदोक्तानां शब्दानां पारायणं प्रोवाच । १।१।१ । पाणिनि से पूर्व अनेक वैयाकरणों का उल्लेख मिलता है जिससे विदित होता है कि संस्कृत में उनसे पूर्व व्याकरण की स्वस्थ परम्पराबन चुकी थी और अनेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का निर्माण हो चुका था, किन्तु पाणिनि व्याकरण की भास्वरता में वे सभी निस्तेज एवं नष्ट हो गये पर उनकी छाप अष्टाध्यायी पर पडी रही । प्राकपाणिनि वैयाकरणों में इन्द्र, वायु, भारद्वाज, भागूरि, पौष्ट्ररसादि, चारायण, काक्कहरस्न, वैयाघ्रपद, माध्यन्दिनी, रौढ़ि, शीनक, गौतम, व्याडि आदि तेरह प्राचीनतम आचार्य आते हैं। इनके अतिरिक्त दस ऐसे वैयाकरण हैं जिनका उल्लेख अष्टाध्यायी में किया गया है, वे हैं-- आविशलि, ( ६।१।९२ )। काश्यप ( १।२।२५ तथा ना४।६७ ), गाग्यं ( ७।३।९९, न।३।२०, ना४।६७ ), गालव (६।३।६१,७।३।९९, ८।४।६७), चाऋवर्मण, (६।१!१३०), शाकल्य (१।१।१६, ६।१।१२७, ८।३।१९), शाकटायन (८।३।१२,८।४।४०), सेनक (४।४।११२), स्फोटायन ( ६।१।१२३ ), भारद्वाज ( ७।२।६३ ) । इस प्रकार प्राक्षाणिनीय परम्परा के प्रवर्तक तेईस आचार्य आते हैं, जिन्होने विभिन्न सम्प्रदायों की स्थापना कर संस्कृत व्याकरण को प्रीत बनाया था। प्रसिद्ध वैयाकरणिक सम्प्रदायों में ऐन्द्र सम्प्रदाय. भागुरीय सम्प्रदाय, कार्मन्द विवरण, काशकृत्स्त सम्प्रदाय, सेनकीय सम्प्रदाय, काश्य-पीय व्याकरण, स्फोटायन, चाक्रवर्मणीय व्याकरण, आपिशलि, व्याकरण तथा व्याहीय व्याकरण-सम्प्रदाय हैं। डॉ॰ वर्नेल के अनुसार इनमें ऐन्द्र व्याकरण-शाखा प्राचीनतम शाखा थी और पाणिन ने बहुत कुछ उनके मन्त्रों को लिया भी था। आज प्राक्षपाणि- नीय आचार्यों के ग्रन्थ लुप्त हो चुके हैं और उनका व्यक्तित्व अब रचिता की अपेक्षा वक्ता एवं प्रवक्ता के रूप में अधिक उपलब्ध है। पाणिनि ने इनके विवेचन से लाभ उठाते हुए अपने ग्रन्थ को पूर्ण किया है। पाणिनि के आविर्भाव से संस्कृत-व्याकरण का रूप स्थिर हो गया और उसे प्रौढत्व प्राप्त हुआ। संस्कृत व्याकरण के इतिहास को मुख्यतः चार कालों में विभाजित किया जा सकता है—१—पूर्वपाणिनि काल—प्रारम्भ से पाणिनि तक, २—मुनित्रय काल—पाणिनि से पतंजिल तक, ३—व्याख्या काल—काशिका से १००० ईस्वी तक, ४—प्रिक्त्या काल—(१००० ई० से १७०० ईस्वी तक), ४—इसका पांचवाँ काल आधुनिक व्याख्याताओं का है जब सस्कृत व्याकरण का अध्ययन एवं अनुशीलन पाइचाव्य पण्डितों ने तथा आधुनिक भारतीय विदानों ने किया।

पाणिनि, कात्यायन और पतंजिल संस्कृत ब्याकरण के त्रिमृनि के रूप में प्रसिद्ध हैं जिन्होंने सूत्र, वात्तिक एवं भाष्य की रचना की। जब अवान्तर काल में उत्पन्न हुए भाषा-भेद के कारण पाणिनि के सूत्रों से काम न चला तो उनका न्यूनताओं की पति के लिए कात्यायन या वररुचि ने वार्त्तिकों की रचना की। इनका जन्म पाणिनि के लगभग २०० वर्षों के पश्चात् हुआ। इनके कुछ तो वार्तिक गद्य रूप में हैं और कुछ छन्दोबद्ध हैं। कात्यायन या वररुचि के नाम से महाभाष्य में 'वाररुचं काव्यं' का निर्देश किया गया है, जिससे पता चलता है कि इन्होंने किसी काव्य ग्रन्थ की भी रचना की थी। इनके नाम से अनेक श्लोक 'सुभाषितावली' एवं 'शाङ्कंधरपद्धति' में उपलब्ध होते हैं। 'सद्क्तिकर्णामृत' में भी वररुचि के पद्य प्राप्त होते हैं। कवि वररुचि तथा वात्तिककार कात्यायन एक ही व्यक्ति हैं पर प्राकृत-प्रकाश का रचियता के मत से वरक्चि कोई भिन्न व्यक्ति है। राजशेखर के अनुसार इनके काव्य का नाम 'नीठकण्ठचरित' या। आगे चलकर पाणिनि की 'अष्टाध्यायी' पर अनेक वार्तिक लिखे गए जिनमें भारद्वाज एवं सोनाग के वार्त्तिक पाठ प्रसिद्ध हैं। पतंजिल (दे० पतंजिल एवं महाभाष्य) ने अष्टाध्यायी के अतिरिक्त वात्तिकों पर भी भाष्य लिखा तथा महाभाष्य के बाद भी कई भाष्य वाक्तिकों पर लिखे गए—जिनमें हेलाराज, राघवसू और राजब्द्र के नाम उल्लेखनीय हैं। संस्कृत व्याकरण का प्रीद रूप पाणिनि में दिखाई पडा और कात्यायन के वात्तिकों से विकसित होकर महाभाष्य तक आकर चरम परिणति पर पहुंच गया तथा इसकी धारा यहीं आकर अवरुद्ध हो गयी। कालान्तर में संस्कृत व्याकरण की धारा में नया मोड उपस्थित हुआ और व्याख्या काल के अन्तर्गत नवीन विचार-सरणियों का जन्म हुआ, किन्तु इन्होंने पाणिनि की भांति नबीन व्याकरणिक उद्भावनाएँ नहीं कीं। इस युग के आचार्य पाणिनि और पतंजिल की ब्याख्याएं एवं टीकाएं करते रहे और उनके स्पृष्टीकरण में ही व्याकरण की कतिपय नूतन धाराओं का विकास हआ।

अष्टाध्यायी के वृत्तिकारों ने कुणि, माथुर, इवोभूति, वररुचि, देवनंदी, दुर्विनीत, चुिक्किम्टु, निर्लूर, जयादित्य, वामन, विमलमित, भर्तृष्ठवर, जयंतभट्ट, अभिनन्द, केशव, इन्दुमित्र, मैत्रेयरक्षित, पुरुषोत्तमदेव, सृष्टिधर, भट्टोजी दीक्षित आदि के नाम विशेष

( ४४७ )

उल्लेखनीय हैं। ( इनके विवरण के लिए दे० अष्टाध्यायी के वृत्तिकार )। इनमें वामन और जयादित्य की संयुक्त वृत्ति काशिका का महत्त्वपूर्ण स्थान है। काशिका में आठ अध्याय हैं जिनमें प्रारम्भिक पांच जयादित्य द्वारा तथा शेष तीन वामन द्वारा लिखे गए हैं । इत्सिग के यात्रा-विवरण से पता चलता है कि वामन की मृत्यु विक्रम ७१८ में हुई थी। अष्टाध्यायी की वास्तविक व्याख्या काशिका में ही उपस्थित की गयी है। इसमें अष्टाध्यायी के सभी सुत्रों पर सरल व्याख्या तथा अनुवृत्तियों का निर्देश करते हुए उदाहरण भी प्रस्तृत किये गए हैं। आगे चलकर काशिका की भी टीका लिखी गयी और अष्टाध्यायी के विचार अधिक स्पष्ट हुए। काशिका की व्याख्या का नाम है न्यास या काशिका-विवरण-पंजिका जिसके लेखक हैं जिनेन्द्रबृद्धि । काशिका की अन्य टीकाएँ भी लिखी गयीं जिनमें हरदत्त की 'पदमंजरी' उल्लेख्य है (दे० काशिका के टीका-कार ) । अष्टाध्यायी के आधार पर उसके सूत्रों को स्पष्ट करने के लिए परवर्त्ती काल में अत्यधिक प्रयत्न हुए जिससे तिद्वषयक प्रभूत साहित्य रचा गया। महाभाष्य के ऊपर भी असंख्य ग्रन्थ टीकाओं और भाष्यों के रूप में रचे गए। इनमें से कुछ तो टीकाएं नष्ट हो गयी हैं। बहुत कुछ हस्तलेखों में विद्यमान हैं, और कुछ का कुछ भी परिचय नहीं प्राप्त होता । महाभाष्य के टीकाकारों में भर्तृहरि कृत 'महाभाष्यदीपिका', कैयट वृत 'महाभाष्य प्रदीप', के नाम विशेष प्रसिद्ध हैं। अन्य टीकाकारों के नाम हैं-ज्येष्ट कलश, मैत्रेयरक्षित, पूरुषोत्तमदेव, शेषनारायण, विष्णुमित्र, नीलकण्ठ, शेषविष्णु, शिवरामेन्द्रसरस्वती, आदि । ( इनके विवरण के लिए देखिए महाभाष्य )। महाभाष्य का साहत्य आगे चलकर बहुत विस्तृत हो गया और कैयटरचित, 'महाभाष्यप्रदीप' की भी अनेक व्याख्याएं रची गयीं। इनमें (चिंतामणिकृत) महाभाष्य कैयटप्रकाश, (नागनाथ महाभाष्यप्रदीपोद्योतन, रामचन्द्रकृत विवरण, ईश्वरानन्दकृत महाभाष्यप्रदीप विवरण, अभंभट्ट महाभाष्य प्रदीपोद्योतन, नारायण शास्त्री कृत महाभाष्य प्रदीप व्याख्या, नागेश भट्ट कृत महाभाष्यप्रदीपोद्योतन, लघुशब्देन्द्रशेखर, बृहद्शब्देन्द्रशेखर, परिभाषेन्द्रशेखर, लघुमंजूषा, स्फोटवाद तथा महाभाष्य प्रत्यास्यान संग्रह के नाम प्रसिद्ध हैं। नागेशभट्ट के शिष्य वैद्यनाथ पायगृंडे ने महाभाष्यप्रदीपोद्योतन पर 'छाया' नामक टीका लिखी है। इस प्रकार महाभाष्य की टीकाएँ एवं उनकी टीकाओं की भी टीकाएं प्रस्तुत करते हुए सहस्रों ग्रन्थ लिखे गए और महाभाष्य विषयक विशाल साहित्य प्रस्तुत हुआ।

प्रक्रिया ग्रन्थ—इसी बीच पाणिनि-व्याकरण के सम्बन्ध में अत्यन्त महत्त्व पूर्णंघटना घटी ।जससे इसके अध्ययन-अध्यापन एवं विवेचन में युगान्तर का प्रवेश हुआ। इसे 'प्रक्रिया काल' कहा जाता है। हम ऊपर देख चुके हैं कि पाणिनि एवं पतंजिल सम्बन्धी प्रभूत साहित्य की रचना होती गयी और व्याकरण का विषय दिनानुदिन दुरूह होता गया। फलत: विद्वानों को पटन-पाठन की रीति मे परिवर्त्तन आवश्यक दिखाई पड़ा। पाणिन की अष्टाध्यायी का जब तक पूरा अध्ययन नहीं किया जाता तब तक उसे किसी भी विषय का पूर्णं ज्ञान नहीं होगा, क्योंकि 'अष्टाध्यायी' की रचना विषयवार नहीं हुई है। उसके विभिन्न विषयों के सूत्र और नियम एक स्थान पर न होकर अनेक स्थलों पर विखरे हुए हैं। इसलिए अल्पमेधस्या अल्प समय में व्याकरण का ज्ञान

प्राप्त करने के लिए अनेक व्याकरण प्रिक्रयाक्रमानुसार लिखे गए। इनकी विशेषता यह है कि छात्र इन ग्रन्थों का जितना अँश पढ़ जाय उसे उस अंश का पूर्ण ज्ञान हो जायगा। अतः व्याकरण को अधिक सरल बनाने के लिए 'रूपमाला' मामक व्याकरण की रचना १३५० ई० में हुई जिसे विमल सरस्वती ने लिखा। इस ग्रंथ की रचना विषयवार 'कौमदी' के ढड़्क पर हुई थी। बाद में रामचन्द्र ने 'प्रिक्रिया कौमुदी' एवं विद्वलाचार्यं तथा शेषकृष्ण ने उसकी व्याख्याएं लिखीं। आगे चलकर 'प्रक्रियाकीमुदी' के आधार पर भट्टोजि दीक्षित (सं० १५१०-१५७५ के मध्य ) ने प्रयोगक्रमानुसारी 'सिद्धान्त कोमुदी' नामक अष्टाध्यायी की टीका लिखी जिसमें पाणिनि के समस्त सूत्रों का समावेश किया गया था। इनके पूर्व 'रूपमाला' तथा 'प्रक्रियाकीमुदी' में पाणिनि के सभी सुत्र सिन्नविष्ट नहीं किए गए थे। उस समय से अद्याविध समस्त भारतवर्ष में 'सिद्धान्तकोमुदी' का ही अध्ययन-अध्यापन होता है और उसकी जड़ें जम चुकी हैं। सिद्धान्तकोमुदी की 'प्रौढमनोरमा' एवं 'बालमनोरमा' नामक टीकाएं हैं। सिद्धान्त-कौमुदी की भी अनेक टीकाएं रची गयी हैं और इसके व्याख्याताओं में रामनन्द की तत्त्वदीपिका ( मं० १६८०-१७२० ) तथा नागेशभट्ट ( सं० १७२०-१७८० ) के 'बृहच्छब्देन्द्रशेखर तथा लघुशब्देन्द्रशेखर' नामक ग्रंथ अत्यधिक महत्त्व के हैं।

दीक्षित की ही परम्परा में वरदराजाचार्य हुए जिन्होंने छात्रोपयोगी तीन व्याकरण ग्रन्थ लिखे—'मध्यसिद्धान्त कोमुदी' 'लघुसिद्धान्त कोमुदी' तथा 'सारसिद्धान्त कोमुदी' । तीनों ही ग्रंथ प्रारम्भिक कक्षा के छात्रों के लिए अत्यन्त उपयोगी हैं और सम्प्रति समस्त भारत की प्रथमा एवं मध्यमा परीक्षाओं में इनका अध्यापन होता है।

पाणिनि के उत्तरवर्त्ती व्याकरण के सम्प्रदाय — संस्कृत साहित्य में पाणिनि-व्याकरण की ही अमिट छाप है, किन्तू इसके अतिरिक्त स्वतन्त्र रूप से भी व्याकरण-शास्त्र का विकास हुआ और तत्सम्बन्धी कई धाराओं का भी उद्योतन हुआ। पाणिनि के परवर्ती व्याकरणिक सम्प्रदायों में, जो आज भी विद्यमान हैं, निम्नांकित हैं — १ चान्द्र-सम्प्रदाय, २ जैनेन्द्र-सम्प्रदाय, ३ शाकटायन सम्प्रदाय, ४ हैम-सम्प्रदाय, ४ कातंत्र-सम्प्रदाय, ६ सारस्वत-सम्प्रदाय, ७ बोपदेव और उनका सम्प्रदाय, ५ कमदीश्वर तथा जैनर सम्प्रदाय, ९ सीपद्य-सम्प्रदाय।

चान्द्र सम्प्रदाय - बौद्ध विद्वान् चन्द्रगोमी ने चान्द्र व्याकरण की रचना की थी। इनका समय ५०० ई० है। यह सम्प्रदाय लंका में अधिक प्रचलित हुआ। १३ वीं शताब्दी के बौद्धाचार्य काइयप ने 'बालावबोध' नामक ग्रन्थ की रचना कर चान्द्र व्याकरण का परिष्कार किया था।

जैनेन्द्र सम्प्रदाय - जैनधर्मावलम्बयों ने अपने व्याकरण को जैनेन्द्र सम्प्रदाय का व्याकरण कहा है, जिसके रचियता महाबीर जिन थे। कहा जाता है कि जब महावीर आठ वर्ष के ये तभी उन्होंने इन्द्र से ब्याकरण-सम्बन्धी प्रश्न किये ये और उनसे उत्तर के रूप में जो व्याकरणसम्बन्धी विचार पाया उसे 'जिनेन्द्र' व्याकरण का रूप दिया। जिन और इन्द्र के सम्मिलित प्रयास के कारण इसका नाम जिनेन्द्र पड़ा है। इसमें एक सहस्र सुत्र हैं जिनमें सात सौ सूत्र अपने हैं तथा तीन सौ सूत्र संकलित हैं। इस पर सोमदेव की टीका है। इसमें मौलिकता अल्प है और पाणिनि के सूत्रों को अपने सम्प्र-दायानुसार ग्रहण कर लिया गया है।

शाकटायन-संप्रदाय — श्वेताम्बरीय जैन विद्वान् शाकटायन ने 'शब्दानुशान' नामक व्याकरण ग्रन्थ लिख कर शाकटायन सम्प्रदाय की परम्परा का प्रवर्तन किया, जिनका समय नवम शताब्दी है। इस पर उन्होंने स्वयं टीका लिखी जो 'अमोघवृत्ति' के नाम से प्रसिद्ध है। इस ग्रन्थ के उपजीब्य पाणिनि, चान्द्र व्याकरण एवं जैनेन्द्र व्याकरण रहे हैं।

हैम सम्प्रदाय — प्रसिद्ध जैनाचार्य सिद्ध हेमचन्द्र ने (१०८८-११७२ ई०) 'शब्दा-नुशासन' नामक प्रसिद्ध व्याकरण ग्रन्थ लिखा है जिस पर इन्होंने 'बृहद्वृत्ति' नामक टीका लिखी है। अष्टाध्यायी की भौति इसमें भी आठ अध्याय हैं तथा सूत्रों की संख्या ४५०० है। इसके अन्त में प्राकृत का भी व्याकरण दिया गया है। इस पर अनेक छोटे-छोटे ग्रन्थ लिखे गए हैं जिनमें 'हैमलघुप्रक्रिया' (विनयविजयाग्नि कृत) तथा 'हैमकोमूदी' (मेधाविजय कृत) प्रसिद्ध है।

कातंत्र सम्प्रदाय—शर्वंशर्मा या शिवशर्मा द्वारा 'कातंत्रशाखा' का प्रवर्त्तन हुआ है जो कातंत्र, कौमार और कलाप के नाम से प्रसिद्ध है। इसका समय ई० पू० प्रथम शताब्दी है। इसमें कुल १४०० सूत्र थे जिस पर दुर्गीसिंह की वृत्ति है।

सारस्वत सम्प्रदाय—नरेन्द्र नामक व्यक्ति (१३ वीं शताब्दी का मध्य ) ने ७०० सूत्रों में 'सारस्वत व्याकरण' की रचना की थी जिसमें पाणिनि के ही मत का समावेश है। इसका उद्देश्य व्याकरण का की घ्रबोध कराना था।

बोपदेव एवं उनका सम्प्रदाय — बोपदेव ने 'मुग्धबोध' नामक व्याकरण की रचना की है। इनका समय १३ वीं शताब्दी है। इनका उद्देश्य था व्याकरण को सरल बनाना जिसके लिए इन्होंने कातंत्र एवं पाणिनि का सहारा ग्रहण किया है। यह व्याकरण बहुत लोकप्रिय हुआ था। अन्य सम्प्रदायों का महत्त्व गोण है। भाज कृत सरस्वतीकण्ठाभरण — धारानरेश महाराज भोज ने 'सरस्वतीकण्ठाभरण' नामक बृहद् व्याकरण-ग्रन्थ लिखा है (समय १००४ से १०४४ ई०)। इसमें आठ अध्याय हैं तथा प्रत्येक अध्याय ४ पादों में विभाजित है। इसकी सूत्र संख्या ६४११ है। इसके प्रारम्भिक सात अध्यायों में लौकिक शब्दों का तथा आठवें अध्याय में वैदिक शब्दों का सिन्नवेश किया गया है तथा स्वर का भी विवेचन है।

जोमर शाला—-१६ वीं-१४ वीं शताब्दी के मध्य क्रमदीश्वर नामक वैयाकरण ने पाणिनिब्याकरण को संक्षिप्त कर 'संक्षिप्तसार' नामक ग्रन्थ की रचना की थी। ये जोमर सम्प्रदाय के प्रवत्तंक थे। इनके ग्रन्थ पर जमूरनन्दी ने टीका लिख कर जोमर शाला का परिष्कार किया।

व्याकरण-दर्शन—संस्कृत व्याकरण शास्त्र का चरम विकास व्याकरण-दर्शन के रूप में हुआ है और अन्ततः वैयाकरणों ने शब्द को ब्रह्म मान कर उसे शब्द-ब्रह्म की संज्ञा दी है। व्याकरण-दर्शन की महत्त्वपूर्ण देन हैं—स्फोट-सिद्धान्त। व्याकरण के दार्शनिक रूप का प्रारम्भ पतंजिल के महाभाष्य से हुआ और इसका पूर्ण विकास हुआ भृतृहिर ( पष्टशतक ) के 'वाक्यपदीय' में ( दे० वाक्यपदीय )। मंडन मिश्र ने 'स्फोट-सिद्धि' नामक प्रौढ़ ग्रन्थ लिखा जिसमें ३६ कारिकाएं है। भरतिमश्र ने 'स्फोटसिद्धि' पुस्तक लिखी है जिसमें तीन परिच्छेद हैं- प्रत्यक्ष, अर्थ एवं आगम । मूल ग्रन्थ कारिका में लिखा गया है और उसकी व्याख्या गद्य में है, और वह भी भरतमिश्र का लिखा हुआ है।

कालान्तर में स्फोट-सिद्धान्त के ऊपर अनेक ग्रन्थ लिखे गए जिनमें निम्न लिखत प्रसिद्ध हैं- ने शव कवि-'स्फोट प्रतिष्ठा', शेषकृष्ण कवि-'स्फोटतत्त्व', श्रीकृष्णभट्ट-'स्फोटचन्द्रिका', आपदेव-'स्फोटनिरूपण', कुन्दभट्ट-'स्फोटबाद'। कौण्डभट्ट रचित 'वैयाकरण भूषणसार' भी व्याकरण-दर्शन का महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है तथा नागेशभट्र की 'ब्याकरणसिद्धान्त मंजूषा' भी दार्शनिक ग्रन्थों में आता है।

प्राकृत-व्याकरण-प्राकृत भाषा का प्रथम व्याकरण 'प्राकृतसूत्र' नामक ग्रन्थ है जिसके रचियता आदि कवि वाल्मीिक माने जाते हैं। इसका दूसरा नाम 'वाल्मीिक-सूत्र' भी है। पर, बाज यह जिस रूप में उपलब्ध है उसे विद्वान परवर्ती रचना मानते हैं। इस पर त्रिविक्रम पण्डित ने 'प्राकृतसूत्रवृत्ति' नामक टीका लिखी है जिनका समय १४ वीं शताब्दी है। कुछ लोगों के अनुसार पंडित ही इसके मूल लेखक हैं।

प्राकृत-प्रकाश—इसके लेखक वररुचि हैं। इसमें ५०७ सूत्र हैं तथा इसकी चार प्राचीन टीकाएं प्राप्त होती है-'मनोरमा', प्राकृत मंजरी', 'प्राकृतसंजीवनी' तथा 'सुबोधिनी'। मनोरमा के रचियता भामह हैं। प्राकृत के अन्य व्याकरणों के नाम इस प्रकार है-प्राकृत लक्षण-चण्डकृत-११७२ ई०, संक्षिप्त सार-क्रमदीश्वरकृत, प्राकृत-व्याकरण ( शब्दानुशासन )-- त्रिविकमदेव-१२३६-१३०० ई०, प्राकृतरूपावतार--सिंहराजवृत-१३००-१४०० ई०, षड्भाषाचित्रका-लक्ष्मीधर-१५४१-१५६५ ई०, प्राकृत सर्वस्व-मार्कण्डेय कवीन्द्र ।

आधारग्रन्थ-१. फिलांसफी ऑफ संस्कृत ग्रामर-प्रो० चन्नवर्ती । २. इष्डिया इन पाणिनि— डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । ३. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर -- ए० बी० कीथ। ४. वैदिक ग्रामर - मैकडोनल। ४. संस्कृत ग्रामर - ह्वीटनी। ६. संस्कृत र्लेंगुयेज — टी० बरो । ७. लिग्विस्टिक स्पेक्लेशनस् ऑफ संस्कृत — वटकृष्ण घोष । प. फोनेटिक्स ऑब्जरवेशनस् इन एन्शियन्ट इण्डिया—डॉ॰ सिद्धेश्वर वर्मा । ९. पाणिनिकालीन भारत—डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । १०. संस्कृत व्याकरण-शास्त्र का इतिहास भाग १,२- पं०युधिष्ठिर मीमांसक । ११. वैदिक स्वर-मीमांसा-पं० युधिष्ठिर मीमांसक । १२. संस्कृत भाषा (हिन्दी अनुवाद टी० बरो कृत ग्रन्थ का ) डॉ॰ भोलाशंकर व्यास । १३. संस्कृत का भाषाशास्त्रीय अध्ययन—डॉ भोलाशंकर व्यास । १४. पतंजलिकालीन भारत—डॉ॰ प्रभुदयालअग्निहोत्री । १४. वैदिक व्याकरण ( मैंकडोनल वृत वैदिक ग्रामर का हिन्दी अनुवाद ) अनु ० डॉ॰ सत्यव्रत । १६. वैदिक क्याकरण भाग १,२--- डॉ रामगोपाल । १७. पाणिनि--- डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल । १८. संस्कृत व्याकरण का संक्षिप्त इतिहास-पं० रमाकान्त मिश्र । १९. अर्थ विज्ञान भीर व्याकरण-दर्शन—डॉ० कपिलदेव द्विवेदी । २०. प्रतिभा दर्शन—पं० हरिशंकर

जोशी । २१. संस्कृत साहित्य का इतिहास — कीथ (हिन्दी अनुवाद ) अनु० डॉ॰ मंगलदेव शास्त्री । २२. संस्कृत ग्रामर -मोनियर विलियम । २३. ग्रामेटिक डेसप्राकृत स्फुर्कुन मूल-ग्रंथ-जमंन भाषा में ) — ले॰ पिशेल । अंगरेजी अनुवादक — डॉ॰ सुभद्र झा, हिन्दी अनुवादक — डॉ॰ हेमचन्द जोशी । २४. इन्ट्रोडक्शन हू प्राकृत — ए० सी॰ उल्तर । २४. प्राकृत प्रकाश — डॉ॰ सरयू प्रसाद अग्रवाल ।

व्यास-वेदव्यास का नाम अनेक दार्शनिक एवं साहित्यिक ग्रन्थों के प्रणेता के रूव में विख्यात हैं। ये वेदों के विभागकर्त्ना, महाभारत, ब्रह्मसूत्र, भागवत तथा अन्य अनेक प्राणों के कत्ता के रूप में प्रसिद्ध हैं। प्राचीन विश्वास के अनुसार प्रत्येक द्वापर युग में आकर वेदव्यास वेदों का विभाजन करते हैं। इस प्रकार इस मन्वन्तर के अट्टाईस व्यासो के होने का विवरण प्राप्त होता है। वर्त्तमान वैवस्वत मन्वन्तर के अट्टाईस द्वापर बीत चुके हैं। 'विष्णुपुराण' में अट्टाईस व्यासों का नामोन्नेख किया गया है—३।३।१०-३१। द्वापरे द्वापरे विष्णुव्यसिरूपी महामुने । वेदमेकं सुबहुधा कुरुते जगतं हितः ॥ वीर्यं तेजो बलं चाल्पं मनुष्याणामवेक्ष्य च । हिताय सर्वभूतानां वेदभेदं करोति सः ॥ विष्णुपुराण ३।३।५-६। अट्ठाईसवं व्यास का नाम कृष्णद्वैपायन व्यास है। इन्होने ही महाभारत एवं अठारह पुराणों का प्रणयन किया है। व्यास नामधारी व्यक्ति के संबंध में अनेक पाश्चात्य विद्वानों का कहना है कि यह किसी का अभिधान न होकर प्रतीकात्मक, कल्पनात्मक या छद्म नाम है। मैंक्डोनल भी इसी विचार के समर्थंक हैं, पर भारतीय विद्वान् इस मत से सहमत नहीं हैं। प्राचीन ग्रन्थों में व्यास का नाम कई स्थानों पर आदर के साथ लिया गया है। 'अहिवुँध्न्यसंहिता' में व्यास वेद-व्याख्याता तथा वेदवर्गयताके रूप मे उल्लिखित है। इसमे बताया गया है कि वाकु के पुत्र वाच्यायन या अणान्तरतमा नामक एक वेदज्ञ थे जो कपिल एवं हिरण्यगर्भ के समकालीन थे। इन तीनों व्यक्तियों ने विष्णु के आदेश में त्रयी (ऋग्यज्ञसाम ), सांख्यशास्त्र एवं योगशास्त्र का विभाग किया था। इससे सिद्ध होता है कि व्यास नाम कविल एवं हिरण्यगर्भ की तरह एक व्यक्तिवाचक मंजा थी। अतः इसे भाववाचक न मानकर अभिधानवाचक मानना चाहिए। अहिवृध्न्य संहिता में व्याप का नाम अपान्तरतमा भी प्राप्त होता है और इसकी संगति महाभारत से बैठ जाती है। महाभारत में अपान्तरनमा नामक वेदाचार्य ऋषि का उन्नेख है, जिन्होंने प्राचीनकाल में एकबार वेद की शाखाओं का नियमन किया था। महाभारत के कई प्रसंगों में अपान्तरतमा नाम को व्यास से अभिन्न मान कर वर्णित किया गया है।

कित्यय विद्वान् व्यास को उपाधिसूचक नाम मानते हैं। विभिन्न पुराणों के प्रवचनकर्त्ता व्यास कहे गये हैं और ब्रह्मा से लेकर कृष्णहैपायन व्यास तक २७ से लेकर ३२ व्यक्ति इस उपाधि से युक्त बताये गए हैं। यदि पुराण ग्रन्थों की बातें सत्य मान ली जायें तो 'जय' काव्य के रचयिता तथा कीरव-पाण्डव के समकालीन व्यास नामक व्यक्ति ३२ वीं परम्परा के अन्तिम व्यक्ति सिद्ध होते हैं। इस प्रकार व्यास नाम का वैविध्य इसे भारतीय साहित्य की तरह प्राचीन सिद्ध करता है। म० म० पं० गिरिधर शर्मा चतुर्वेदी का कहना है कि 'क्यास या वेदव्यास, किसी व्यक्ति-विशेष का

नाम नहीं, वह एक पदवी है अथवा अधिकार का नाम है। जब जो ऋषि-मृनि वेदसंहिता का विभाजन या पूराण का संक्षेप कर ले वही उस समय व्यास या वेदव्यास कहा जाता है। किसी समय विशिष्ठ और किसी समय पराशर आदि भी व्यास हए। इस अट्टाईसर्वे कलियुग के व्यास कृष्णहैपायन हैं। उनके रनित या प्रकाशित ग्रन्थ आज पूराण के नाम मे चल रहे हैं। इस कथन से प्रतीत होता है कि व्यास एक उपाधि थी जो वेदों एवं पूराणों के वर्गीकरण, विभाजन एवं संपादन के कारण प्रदान की जाती थी। आचार्य शंकर ने व्यास के संबंध मे एक नवीन मत की उद्घावना की है। 'वेदान्तसूत्रभाष्य' में इनका कहना है कि प्राचीन वेदाचार्य अपान्तरतमा ही बाद में (द्वापर एवं कलियुग के सन्धिकाल में ) भगवान् विष्णू के आदेश से कृष्णहैं पायन के रूप में पुनरुद्भूत हुए थे। कृष्णाद्वैपायन व्यास के संबंध में अश्वघोष ने तीन तथ्य प्रस्तुत किये हैं -- क -- इन्होंने वेदों को पृथक्-पृथक् वर्गी में विभाजित किया। ख--- इनके पूर्वंज विशष्ट तथा शक्ति थे। ग-ये सारस्वतवंशीय थे तथा इन्होंने वेद-विभाजन जैसा दुस्तर कार्य सम्पन्न किया था। महाभारत में भी कृष्णहैपायन को व्यास कहा गया है और इन्हें वेदों का वर्गीकरण करने वाला माना गया है—व्यासं वसिष्ठनप्तारं कक्तेः पौत्रम कल्मषम् । पराशरात्मजं बन्दे शुकतातं तपोनिधिम् ॥ व्यासाय विष्णुरूपाय क्यासरूपाय विष्णवे । नमो वै ब्रह्मनिधये वासिष्ठाय नमो नमः ॥ भीष्मपर्वे ।

इन्हीं कृष्णहैपायन का नाम वादरायण व्यास भी था। इन्होंने अपने समस्त ज्ञान की साधना बदरिकाश्रम में की थी, अतः ये वादरायण के नाम मे प्रमिद्ध हुए । ब्यास-प्रणीत 'वेदान्तसूत्र' भी 'बादरायणसूत्र' के ही नाम से लोक-विश्रुत हुआ है। इनका अन्य नाम पाराश्य भी है। इसमे ज्ञात होता है कि इनके पिता का नाम पराशर था। अलबेरूनी ने भी इन्हें पराशर का पुत्र कहा है और पैल, वैशम्पायन, जैमिनि तथा समन्तु नामक इनके चार शिष्यों का उन्नेख किया है, जिन्होंने कमशः ऋग् , यज्, साम एवं अथवंवेद का अध्ययन किया था। पाणिनि कृत 'अष्टाध्यायी' में 'भिञ्चसूत्र' के रचियता पाराशर्य व्यास ही कहे गए हैं। 'भिक्षुमुत्र' 'वेदान्तसूत्र' का ही अपर नाम है। कृष्णद्वैपायन की जीवनी सम्प्रति उपलब्ध होती है। वशिष्ठ के पूत्र शक्ति थे और शक्ति के पुत्र पराशर। इन्हीं पराशर के पुत्र व्यास हुए और व्यास के पुत्र का नाम शुकदेव था जिन्होंने राजा परीक्षित को भागवत की कथा सुनाई थी। पराझर का विवाह सत्यवती से हुआ था। जिसका नाम मत्स्यगन्धा या योजनगन्धा भी था। इसी से व्यास का जन्म हुआ था। महाभारत के शान्तिपर्व में इनका निवासस्थान उत्तरापथ हिमालय बताया गया है। व्यास प्रथम व्यक्ति हैं जिन्होंने भारतीय विद्या को चार संहिताओं एवं इतिहास के रूप में विभाजित किया था। ये महान दार्शनिक एवं उच्चकोटि के कवि थे इनकी रचनाओं में 'महाभारत' एवं 'श्रीमद्भागवत' प्रसिद्ध हैं, दि महाभारत श्रीमद्भागवत ]। अनेक प्राचीन ग्रन्थों में व्यास की प्रशस्तियां प्राप्त होती हैं--- १. मर्त्ययन्त्रेषु चैतन्यं महाभारतिवद्यया । अपर्यामास तत्पूर्व यस्तस्मै मूनये नमः ॥ अवन्ती सुन्दरी कथा ३ । २. प्रस्तावनादिपुरुषौ रघुकौरववंशयोः । बन्दे बाल्मीकिकानीनी सुर्याचन्द्रमसाविष ।। तिलकमंजरी २०। ३. नमः सर्वं विदे तस्मै व्यासाय किवविधसे । चक्रे मृष्टि सरस्वत्या यो वर्षामव भारतप् ॥ हर्षविति १।३। ४. श्रवणाञ्जलिषुटोयं विरचितवान् भारतास्यममृतं यः । तमहमरागमतृष्णं कृष्णद्वैतायनं बन्दे ॥ नारायणभट्ट सुभाषिनरत्नभाण्डागार २।१२२।

दयाग्नतीर्थ — ये माध्वदर्शन के प्रसिद्ध आचार्य है। इनका समय १५ वी शताब्दी है। इन्होंने अनेक ग्रन्थ लिखे है जिनमें टीकाएँ एवं मीलिक रचनाएँ दोनो ही है। उनका 'न्यायामृत' नामक मीलिक ग्रन्थ माध्वदर्शन का महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ माना जाता है जिसमें अहैतवाद का खण्डन कर हैतमत (माध्वदर्शन) की स्थापना की गयी है [दे॰ माध्वदर्शन], इनके टीका-ग्रन्थ हैं — तर्कताण्डव, नात्ययंचिन्द्रका, (यह जयतीर्थ रचित 'तत्त्वप्रकाशिका' की टीका है, जयतीर्थ माध्वमत के आचार्य थे), मन्दारमञ्जरी, भेदोजीवन, मायाबाद-खण्डन। 'न्यायामृत' के ऊपर १० टीकाएँ लिखी गयी हैं इनमें रामाचार्य रचित 'तरंगिणी' तथा विजयीन्द्रतीर्थ कृत 'कण्टकोद्धार' अत्यधिक प्रसिद्ध हैं। दे॰ भारतीयदर्शन—आ॰ बलदेव उपाध्याय।

व्यासस्मृति—इस स्मृति के रचियता व्यास माने जाते हैं। जीवानन्द तथा आनन्दाश्रम के संग्रह में 'व्यासस्मृति' के २५० श्लोक प्राप्त होते हैं। यह स्मृति चार अध्यायों में विभक्त है। विश्वरूप, मेधातिथि, अपरार्क आदि ने 'व्यासस्मृति' के लगभग २०० श्लोक उद्धृत किये हैं। वज्ञालसेन कृत 'दानसागर' में महाव्यास, लघुव्यास एवं दानव्यास का उन्नेख है। 'स्मृतिचन्द्रिका' ने गद्यव्यास का भी उन्नेख किया है। वृहद्व्यास के उद्धरण 'मिनाक्षरा' 'प्रायश्चित्तमयूख' एवं अन्य ग्रन्थों में भी प्राप्त होते हैं। उपर्युक्त सभी ग्रन्थों के रचियता एक थे या भिन्न-भिन्न इस संबंध में अभी तक कोई निश्चित मत नहीं है। डाँ० काणे ने 'व्यासस्मृति' का समय ईसा की दूसरी तथा पाँचवीं जताब्दी माना है, अतः इसके रचियता महाभारतकार व्यास से भिन्न सिद्ध होते हैं। इस स्मृति में उत्तर के चार प्रकार वांणत हैं—मिथ्या, सम्प्रतिपत्ति, कारण तथा प्राङ्न्याय। छेखप्रमाण के भी तीन प्रकार माने गए हैं—स्वहस्त, जानपद तथा राजशासन।

अधारग्रन्थ—धर्मशास्त्र का इतिहास—डॉ० पी०वी० काणे भाग १, हिन्दी अनुवाद । दावर स्वामी—मीमांसा-दर्शन के प्रसिद्ध भाष्यकर्ता आचार्य शबरस्वामी हैं। इनकी एकमात्र रचना 'मीमासाभाष्य' है। शबरस्वामी ने अपने भाष्य में कात्यायन एवं पाणिनि का उल्लेख किया है—सद्घादित्वात् पाणिनेः वचनं प्रमाणम्, असद्घादित्वात् कात्यायनस्य. असद्घादी हि विद्यमानमि अनुपलभ्य ब्र्यात् (पृ० १०८)। अतः इनका समय दोनों के बाद ही 'निश्चन होता है। इनका स्थितिकाल ई० पृ० १०० वर्ष माना जाता है। मीमांसा-दर्शन का परवर्त्ती विकास शबरस्वामी रचित भाष्य को ही आधार मान कर हुआ। कितपय विद्वान् इतना जन्मस्थान मद्रास एवं कार्य-क्षेत्र बिहार मानते हैं, किन्तु इस सम्बन्ध में प्रामाणिक रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता। 'शाबरभाष्य' विचारों की स्पष्टता, शैली की सरलता एवं विषय-प्रतिपादन की प्रीढ़ता की दिष्ट से संस्कृत साहित्य में विशेष स्थान का अधिकारी है। इसका गद्य संस्कृत गद्य-शैली के विकास में, सरलता के कारण, अपना महत्त्व रखता है।

आचार्यं ने अत्यन्त सरल शैली में विषय का प्रतिपादन किया है। 'लोके येऽवर्थेषु प्रसिद्धानि पदानि, तानि सित संभवे तदर्थान्येव स्वेष्टिवत्यवगन्तव्यम्। नाध्याहारादि-भिरेषां परिकल्पनीयोऽथं:, परिभाषितव्यो वा। अन्यथा '' इति प्रयत्नगौरवं प्रसच्यते।' शाबरभाष्य १।१।१। यह शैली आडम्बरहीन भाषा का अपूर्व रूप उपस्थित करती है। शबरम्वामी ने मीमांसा-दर्शन को स्वतन्त्र दार्शनिक विचारधारा के रूप में प्रतिष्ठित कर भारतीय आत्मवाद, वेदों की प्रामाणिकता, धर्म एवं कर्मकाण्ड की महत्ता तथा हिन्दू वर्ण-व्यवस्था की रक्षा की।

आधारग्रन्थ—क. इण्डियन फिलॉसफी, भाग २— डॉ० राधाक्रप्णन् । ख. मीमांसा-दर्शन—पं० मंडन मिश्र । ग. भारतीयदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय ।

शान्तिदेच — बोद्ध-दर्शन के शून्यवादी आचार्यों में शान्तिदेव आते हैं। ये सौराष्ट्र-नरेश कल्याणवर्मन् के पुत्र थे तथा तारादेवी द्वारा प्रोत्साहित होकर बौद्ध धर्म में दीक्षित हुए थे। इन्होंने नालन्दा विहार के पण्डित जयदेव से दीक्षा ली थी। इनके तीन ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। १. शिक्षा-समुच्चय — इसमें कुल २६ कारिकाय हैं तथा महायान के आचार एवं आदर्श का वर्णन है। स्वयं लेखक ने इस पर विस्तृत व्याख्या लिखी है। इसमें ऐसे ग्रन्थों (महायान के) उद्धरण प्राप्त होते हैं जो सम्प्रति नष्ट हो चुके हैं। २. बोधिचर्यावतार — इसमें लेखक ने पट्पारिमताओं का विस्तृत विवेचन प्रस्तृत किया है। इसमें कुल नो परिच्छेद हैं नथा अन्तिम परिच्छेद में शून्यवाद का निरूपण है। इनकी तीसरी रचना का नाम 'सूत्र-समुच्चय' है। शून्यवाद के लिए दे० बौद्धदर्शन।

आधारग्रन्थ-बौद्धदर्शन-आ० बलदेव उपाध्याः ।

दान्तरिक्षत—बीद्धदर्शन के माध्यमिक सम्प्रदाय के आचार्यों में शान्तरिक्षत का नाम आता है। इनका समय अष्टम शतक है। इन्होंने ७४९, ई० में तिब्बत के राजा का आमन्त्रण प्राप्त कर वहाँ सम्मे नामक बिहार का स्थापन किया था ओर वहीं १३ वर्षों तक रहे। ७६२ ई० में इन्हें तिब्बत में ही निर्वाण प्राप्त हुआ था। सम्बे बिहार तिब्बत का प्रथम बौद्ध विहार माना जाता है। इनकी एकमात्र रचना 'तत्त्व-संग्रह' है जिसमे ब्राह्मण एवं अन्य सम्प्रदाय के मतों का खण्डन किया गया है। इस पर इनके शिष्य कमलशील द्वारा रचित टीका भी प्राप्त होती है। इसमें लेखक का प्रकाण्ड पाण्डित्य एवं प्रतिभा का दिग्दर्शन होता है। साध्यमिक सम्प्रदाय के लिए दे० बीद्ध-दर्शन।

आधारग्रन्थ-बौद्ध-दर्शन-आ० बलदेव उपाध्याय ।

शारदातनय—नाट्यशास्त्र के आचार्य। इनका समय तेरहवीं शताब्दी का मध्य चरण है। इन्होंने 'भावप्रकाशन' नामक ग्रन्थ की रचना की है जिसमें दस अधिकार (अध्याय) है। इसमें वर्णित विषयों की सूची इस प्रकार है—१ भाव, २ रसस्वरूप, ३ रसभेद, ४ नायक-नायिका, ४ नायिकाभेद, ६ शब्दार्थसम्बन्ध, ७ नाट्येतिहास, दशब्दक, ९ नृत्यभेद तथा द नाट्यप्रयोग। इस ग्रन्थ के निर्माण में भोजकृत 'शुक्कार

प्रकाश' एवं 'काव्यप्रकाश' का अधिक हाथ है। 'भावप्रकाशन' नाट्यशास्त्र एवं रस का अत्यन्त उपादेय एवं महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसमें स्थायीभाव, संचारी, अनुभाव, नायिका आदि के विषय में अनेक नवीन तथ्य प्रस्तृत किये गए हैं तथा वामुकि, नारद एवं व्यास प्रभृति आचार्यों के मत का उल्लेख किया गया है।

आधारग्रन्थ-भारतीय साहित्य शास्त्र भाग १, -आ व बलदेव उपाध्याय ।

शाकटायन - संस्कृत के प्राचीन वैयाकरण जो पाणिनि के पूर्ववर्ती थे तथा इनका समय ३००० वि अपूर्ण माना गया है। अष्टाध्यायी में इनका तीन बार उल्लेख किया गया है । लङ्ः शाकटायनस्यैव । अष्टाध्यायी ३।४।१११ । ब्योर्लघुप्रयत्नतरः शाक-टायनस्य । ८।३।१८ त्रिप्रभृतिषु शाकटायनस्य । ८।४।५० । वाजसनेय प्रातिशाख्य तथा ऋक् प्रातिशास्य में भी इनकी चर्चा है एवं 'निरुक्त' में भी इनके मत उद्धात हैं। तत्र नामान्यास्यातजानीति बाकटायनो नैरुक्तसमयश्च ॥ १५२। पत्रज्जलि ने भी स्पष्टतः इन्हें व्याकरण शास्त्र का प्रणेता माना है तथा इनके पिता का नाम 'शकट' दिया है। व्याकरणो शकटम्य च तोकम् । महाभाष्य ३।३।१। पं० गोपीनाथ भट्ट ने शाकटायन नामधारी दो व्यक्तियों का उल्लेख किया है (निरुक्त १।१२)। उनमें एक बाझयव्य-वंदय हैं एवं दूसरे काण्यवंद्य । मोमांसक जी काण्ववंशीय शाकटायन की ही वैयाकरण मानते हैं। इनका व्याकरण विषयक ग्रन्थ अत्यन्त महत्वपूर्णथा। तथा वे बहुज थे। इनके नाम पर विविध विषयों के ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं—'दैवनग्रन्थ', 'निरुक्त', 'कोष', 'ऋक्तन्त्र', 'लघुऋक्तन्त्र', 'सामतन्त्र', 'पञ्चपादी', 'उणादिसुत्र' तथा 'श्राद्धकल्प' । उपर्यंक्त नामावली में से कितने ग्रन्थ शाकटायन द्वारा विरचित हैं इसका निश्चित ज्ञान नहीं है। मीमांसक जी के अनुसार प्रथम दो ग्रन्थ ही वैयाकरण शाकटायन द्वारा प्रणीत हैं तथा शेष ग्रन्थों का रचियता मन्दिग्ध है । 'बृहद्देवता' में शाकटायन के देवता-सम्बन्धी मतों के उद्धरण प्राप्त होते हैं, जिनमे विदित होता है कि इन्होंने निश्चित रूप मे एतद्विषयक कोई ग्रन्थ लिखा होगा। इनके व्याकरण-विषयक उद्धरणों से जात होता है कि इन्होंने लीकिक तथा वैदिक दोनों प्रकार के पदों का व्याख्यान किया था।

अाधारग्रन्थ-- १. संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास, पं० युधिष्ठिर मीमांसक ।

शाकल्य — पाणिनि के पूर्ववर्ती वैयाकरण जिनका समय (मीमांसक जी के अनुसार) ३१०० वि० पू० है। अष्टाध्यायी में शाकटायन का मत चार स्थानों पर उद्धृत है — सम्बुद्धी शाकल्यस्येतावनाषें, ११११६, [अष्टाध्यायी ६१११२७, ६१३१९, ६१४११ ]। शोनक तथा कात्यायन के प्रातिशाख्यों में भी शाकल्य के मतों का निर्देश किया गया है। संस्कृत में शाकल्य नामधारी चार व्यक्तियों का उल्लेख है — स्थविरशाकल्य, विदम्धशाकल्य, वेदिमत्र (देविमत्र) तथा शाकल्य। मीमांसक जी के अनुसार वैयाकरण शाकल्य एवं ऋग्वेद के पदकार वेदिमत्र शाकल्य दोनों एक ही व्यक्ति हैं। इसका कारण यह है कि ऋक्पदपाठ में व्यवहृत कितपय नियमों को पाणिनि ने शाकल्य के ही नाम से अष्टाध्यायी में उद्धृत कर दिया है। प्रातिशाख्यों में उद्धृत मतों से जात होता है कि शाकल्य ने लौकिक तथा वैदिक दोनों ही प्रकार के शब्दों का अन्वाख्यान किया है। इनका एक अन्य ग्रन्थ 'शाकल्यचरण' भी माना जाता है।

इनके पिता का नाम शकल था। वायुपुराण में वेदिमित्र शाकल्य को वेदिवत्तम कहा गया है, इसमें ज्ञात होता है कि शाकल्थ ने ही 'पदपाठ' का प्रणयन किया था। वेदिमित्रस्तु शाकल्यो महात्मा द्विजसत्तमः। चकार संहिताः पञ्च बुद्धिमान् पदिवत्तमः॥ ६०।६३।

आधारग्रन्थ-व्याकरणशास्त्र का इतिहास भाग १ । --पं० युधिष्ठिर मीमांसक

शार्क्तभ्ररसंहिता- अयुर्वेदशास्त्र का सुप्रसिद्ध ग्रन्थ । इसके रचियता शार्क्नधर हैं जिनके पिता का नाम दामोदर था। ग्रन्थ का रचना काल १२ वीं शताब्दी के आसपास है। यह ग्रन्थ तीन खण्डों में विभक्त है। प्रथम खण्ड के विवेच्य विषय हैं—औषध ग्रहण करने का समय, नाडीपरीक्षा, दीपनपाचनाध्याय, कल्कादिविचार, सृष्टिकम तथा रोगगणना। मध्यम खण्ड में निम्नांकित विषय हैं—श्वाम, कवाथ, फांट, हिम, कल्क, चूणं, गुग्गुल, अवलेह, आसव, धातुओं का शोधन तथा मारण, रसशोधन-मारण एवं रसयोग। इसमें ऑषधिनिर्माण की प्रक्रिया तथा प्रसिद्ध योगों का भी निदर्शन है। तृतीय खण्ड के विणित विषय हैं—स्नेहपानविधि, स्वेदविधि, वमनविधि, विरेचनाध्याय, वस्ति, निक्षहवस्ति, उत्तरवस्ति, नस्य, गण्डूप, कवल, धूमपान, लेप, अभ्यंग, रक्तस्राविधि तथा नेत्रकर्मविधि। इस पर दो संस्कृत टीकायें उपलब्ध है—आढमल्लकृत 'दीपिका' तथा काशीराम वैद्य रचित 'गूढार्पदीपिका'। आढमल्ल का समय १३ वीं शताब्दी है। शार्ङ्मधरसंहिता के कई हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हो चृके हैं। सुबोधिनी हिन्दी टीका—चौलम्बा प्रकाशन।

आधारग्रन्थ-आयुर्वेद का बृह्त् इतिहास-श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

शिक्षभूपाल — नाट्यशास्त्र एवं संगीत के आचार्य ! इन्होंने 'रसाणंवसुधाकर' नामक प्रसिद्ध नाट्यशास्त्रीय ग्रन्थ की रचना की है । इनका समय १४ वी शताब्दी है । इन्होंने अपने ग्रन्थ में अपना परिचय दिया है जिसके अनुसार ये रेचल्ल बंग के राजा थे और विस्थ्याचल में लेकर श्रीबेल पर्वत तक इनका राज्य था ! ये शूद्ध थे और इनकी राजधानों का नाम 'राजाच्यां था । 'रसाणंवसुधाकर' का प्रचार दक्षिण भारत में अधिक है । इसकी पुष्टिक्स में लेखक ने अपना परिचय इस प्रकार दिया है—इति श्रीमन्दान्ध्रमण्डलाधीश्वरप्रतिगुणभैरवश्री अन्तप्रोतनरेन्द्रनन्द्रतमुजबलभीमशिङ्गभूपालविर्चित रसाणंवसुधाकरनाम्नि ग्रन्थे नाट्यालंङ्काररङ्गकोक्कामो नाम प्रथमो विलामः । शिङ्काभूपाल ने 'सङ्गीतरत्नाकर' नामक संगीतशास्त्र के प्रसिद्ध ग्रन्थ की टोका भी लिखी है जिसका नाम संगीतसुधाकर है । रसाणंवसुधाकर में तीन विलास हैं । प्रथम विलास में (रङ्जकोक्कास ) नायक-नायिका के स्वरूप, भेद एवं चार बृत्तियों का विवेचन है । दितीय विलास का नाम रसिकोक्काम है । इसमें रस का विस्तृत विवेचन है । तृतीय विलास को भावोक्कास कहते है । इसमें रूपक की वस्तृ का वणन है ।

आधारग्रन्थ —भारतीय साहित्यशास्त्र भाग १ —आ० बलदेव उपाध्याय ।

शिवचरित्र चम्पू—इस चम्पू-काव्य के प्रणेता किव वादिशेखर हैं। इसमें किव ने भगवान् शंकर के महनीय कार्यों का वर्णन किया है। इसकी मद्रास वाली प्रति तीन आश्वासों में प्राप्त होती है और तृतीय आश्वास भी मध्य में खण्डित है। इसमें समुद्रमंथन, शिव का कालकूट पान करना तथा दक्षयज्ञ विध्वंस प्रभृति घटनायें विस्तार-पूर्वंक विणित है। इसके रचियता के सम्बन्ध में अन्य बातें ज्ञात नहीं होतीं। इसकी शैली सरल एवं सीधी-सादी पदावली से युक्त है। किव के अनुसार सुकुमार काव्य में कहीं कार्ठिन्य अधिक रमणीय होता है—'काव्येषु सुकुमारेषु कार्ठिन्यं कुत्रचि-तिप्रयम्।।' काव्य की रचना का उद्देश्य किय के शब्दों में इस प्रकार है—तमादिश-तापसवेशधारी स्वप्ने कदाचित्स्वयमेव शम्भुः। निजापदानैनिखिलैक्पेतं प्रबन्धमेकं-परिकल्पयेति। १।३। तत इदमभिजातगद्यपद्यप्रतिपदपद्मवितप्रसादरम्यम्। अकृत स किववादिशेषरो यं शिवचरित्तं रसभामुरं प्रबन्धम्। १।४। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण तंजोर कैटलाग ४१५९ में प्राप्त होता है।

आधारग्रन्थ— चम्पूकाब्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

शिक्षा-वेदाङ्गों में प्रथम स्थान शिक्षा का है दिः वेदाङ्ग]। शिक्षा का अर्थ है स्वर, वर्ण एवं उच्चारण का उपदेश देनेवाली बिद्या । 'स्वरवर्णाद्यच्चारणप्रकारो-यत्र शिक्ष्यते उपदिश्यते सा शिक्षा'--ऋग्वेदभाष्य भूमिका पृ० ४९ । वेद में तीन प्रकार के स्वर होते हैं - उदात्त, अनुदात्त और स्वरित । वैदिक मन्त्रों के उच्चारण के लिए तीनों स्वरों का सम्यक् ज्ञान एवं अभ्यास आवश्यक होता है, अन्यथा महान् अनर्थं हो जा सकता है। उच्च स्वर से उदात्त का, धीमे स्वर से अनुदात्त का एवं उदात्त कीर अनुदात्त के बीच की अवस्थाओं को स्वरित कहते हैं। वेद के प्रत्येक स्वर में कांई स्वर उदात्त अवश्य होता है और शेष अनुदात्त होते हैं। अनुदात्तों में कोई स्वर विशिष्ट परिस्थित में स्वरित भी होता है। वेद में शब्द एक हो तब भी स्वर के भेद मे उसमें अर्थ-भेद हो जाता है और स्वरों की साधारण बृटि के कारण अनर्थ हो जाने की संभावना हो जाती है। इस सम्बन्ध में एक प्राचीन कथा प्रचलित है। वृत्रामुर ने इन्द्र का विनाश करने के लिए एक विराट यज्ञ का आयोजन किया था. जिसमें होम का मन्त्र था 'इन्द्र-रात्रवधंस्व' अर्थात् 'इन्द्र का शत्रु या घातक विजयी हो'। यह अर्थ तभी बनता जबिक 'इन्द्रशत्रु:' अन्तोदात्त होता, किन्तु ऋत्विजों की अनवधानता के कारण आदि उदात्त (इन्द्र शब्द में '३' े का ही उच्चारण किया गया जिसमे वह तत्पुरुष न होकर बहुवीहि बन गया और इसका अर्थ हो गया 'इन्द्रः शत्रुः यम्य' अर्थात् इन्द्र जिसका घात करने वाला है । इसमे यह यज्ञ यजमान का घात करने-वाला सिद्ध हुआ । मन्त्रो होनः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्या प्रयुक्तो न तमर्थमाह । स वाग् वज्रो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोपराधात् ॥ पा० शि० ५२ । शिक्षा के ६ अंग हैं - वर्ण, स्वर, मात्रा, बल, साम और सन्तान - शिक्षां व्याख्यास्याम; वर्णः स्वर: मात्रा, बलं, साम सन्तान इत्युक्तः, शिक्षाध्यायः, तैत्तिरीय १।२ ।

१— वर्णं — अक्षरों को वर्णं कहते हैं। वेद-ज्ञान के लिए संस्कृत की वर्णमालः का परिचय आवश्यक है। पाणिनि-शिक्षा के अनुसार संस्कृतवर्णों की संख्या ६३ या ६४ है। २—स्वर—इसका अभिप्राय उदात्त, अनुदात्त एवं स्वरित आदि स्वरों से है।

३-- मात्रा- स्वरों के उच्चारण में जो समय लगता है, उसे मात्रा कहते हैं। मात्राएं तीन प्रकार की हैं - हस्ब, दीर्घ और प्छत । एक मात्रा के उच्चारण में लगने वाला समय हस्व, दो मात्रा के उच्चारण के समय को दीर्घ तथा तीन मात्रा के उच्चारण में लगने वाले समय को प्लत कहते हैं। ४—बल—स्थान और प्रयत्न को बल कहा जाता है। स्वर या व्यंजन का उच्चारण करते समय वायु टकराकर जिस स्थान पर से निकले उसे उन वर्णी का स्थान कहा जायगा। इस प्रकार के स्थान आठ हैं। अक्षरों के उच्चारण में किये गए प्रयास की प्रयत्न कहते है, जिनकी सख्या दो है— आभ्यन्तर एवं बाह्य प्रयत्न । आभ्यन्तर प्रयत्न के चार प्रकार होते हैं—स्पृष्ट, ईषटम्पृष्ट, विवृत्त तथा संवृत्त । बाह्य प्रयत्न ११ प्रकार का होता है—विवार, संवार, श्वास, नाद, घोष, अघोष, अल्पप्राण, महाप्राण, उदात्त, अनुदात्त और स्वरित । ५-साम-इसका अर्थ दोष-रहित उच्चारण में होता है। अक्षरों के उच्चारण में उत्पन्न होने वाले दोवों का वर्णन शिक्षा ग्रन्थों में किया गया है। पाणिनि के अनुसार मृत्दर ढंग से पाठ करने के ६ गुण है — माधुर्य, अक्षरव्यक्ति, (अक्षरों का स्पष्टस्य से पृथक्-पृथक् उच्चारणः, पदच्छेद (पदों का पृथक्-पृथक् प्रतिपादन), सुस्वर (सुन्दर रीति से पढ़ना), धैर्यं (धीरता-पूर्वक पढ़ना ) तथा लयसमर्थ ; सुन्दर लय से पढना )। माधुर्यमक्षरव्यक्तिः पदच्छे-दस्तु सुस्वरः । धैय्यं लयसमर्थब्च षडेते पाठका गुणाः ॥ पा० शि० ३३ । पाणिनि० शिक्षा में अधम पाठक के भी ६ लक्षण बतलाये गए हैं -- गीति (गाकर पढ़नेवाला), शोधी (शोधता से पढ़ने वाला), शिर:कम्पी (शिर हिलाकर पढ़ने वाला), लिखिन-पाठक (लिपिबद्ध पुस्तक से पढने वाला), अनथँज (बिना अर्थं समझे पढ़ने वाला) तथा अल्पकण्ठ (धीरे-धीरे धीमे से पढने वाला)। गीती शीघ्री शिर:कम्पी तथा अनर्थंज्ञोऽल्पकण्ठरच षडेते पाठकाऽधमाः ॥ पा० शि० ३२ । बितरिक्त पाणिनि ने अन्य निन्दनीय पाठकों का भी विवरण दिया है-शंकित, भीत, उत्कृष्ट, अव्यक्त, सानुनासिक, काकस्वर, खींचकर, स्थानरहित, उपांश्—( मुँह में बुदबुदाना ), दंष्ट, त्वरित, निरस्त, विलम्बित, गद्दगद, प्रगीत, निष्पीडित, अक्षरो को छोड कर कभी भी दीन पाठ का प्रयोग न करना। पा० शि० ३४,३४। ६-सन्तान-संहिता को सन्तान कहते हैं जिसका अर्थ पदों की अतिशय सिन्निध या निकटता है। प्रत्येक वेद में वर्ण-उच्चारण एक सा न होकर भिन्न-भिन्न प्रकार से होता है। इन विषयों का वर्णन शिक्षाग्रन्थों में विस्तारपूर्वक किया गया है। प्रत्येक वेद की अपनी शिक्षा होती है और उनमें तद्विषयक विवरण दिये गए हैं।

आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-पं० बलदेव उपाध्याय ।

शिक्षाश्रन्थ—वैदिक शिक्षाग्रन्थों की संख्या २२ के लगभग है। उनका यहाँ परिचय दिया जा रहा है।

१. पाणिनीय शिक्षा—इसमें ६० व्लोक है तथा उच्चारण-विधि से सम्बद्ध विषयों का वर्णन है। इसके रचियता के रूप में दाक्षीपुत्र का नाम दिया गया है। शंकर: शांकरो प्रादाद् दाक्षीपुत्राय धीमते। वाङ्मयेभ्यः समाहृत्य देवीं वाचिभिति स्थितिः॥ ५६। इसके ऊपर अनेक टीकाएँ प्राप्तहोती हैं। २. याज्ञवल्क्य शिक्षा—इसमें २६२

क्लोक हैं तथा इसका सम्बन्ध शुक्ल यजुर्वेदीय वाजसनेयी संहिता मे है। इस ग्रन्थ में वैदिक स्वरों का सोदाहरण विवरण प्रस्तुत किया गया है तथा छोप, आगम, विकार और प्रकृतिभाव नामक चार सन्धियों भी विणित हैं। वर्णों के भेद, स्वरूप एवं पारस्परिक साम्य-वैषम्य का भी इसमें वर्णन है। ३. वासिष्ठी शिक्षा-इसका मन्बन्ध वाजसनेयी संहित। से है। इसमे बताया गया है कि 'शक्लयजुर्वेद' में ऋग्वेद के १४६७ मन्त्र है और यजुषों की संख्या २८२३ है। ४ कात्यायनी शिक्षा—इसमें केवल १३ इलोक हैं। इस पर जयन्त स्वामी की संक्षिप्त टीका प्राप्त होती है। ५. पाराशरी शिक्षा-इसमें कूल १६० बलाक हैं तथा स्वर, वर्ण सन्धि आदि का विवेचन है। ६. माण्डव्य शिक्षा —यह यजुर्वेद का शिक्षाग्रन्थ है। इसम केवल ओष्ठ्य वर्णो का संग्रह है। ७. अमोघानन्दिनी शिक्षा--इसमें १३० इलोक है और स्वरों तथा वर्णा का विवेचन है। ६. माध्यान्दिनी शिक्षा--यह दो रूपों में प्राप्त होती है--गद्यात्मक एवं पद्यातम ह । इसमें द्वित्व नियमों का विवेचन है । ९ वर्णरतन-प्रदीपिका--इसमे २२७ क्लोक हैं। इसके लेखक भरद्राजवंशी अमरेश हैं। इसमें वर्णी और स्वरीं का विस्तार के साथ विवेचन है। १०. केशवी शिक्षा-इसके रचियता केशव दैवज्ञ है जो गोकुल दैवज्ञ के पुत्र हैं। इसके दो रूप प्राप्त होते है-प्रथम में माध्यन्दिन शाखा-सम्बन्धी परिभाषाएँ तथा द्वितीय में २१ पद्यों में स्वर का विचार है। ११. सञ्ज्ञार्म शिक्षा—इसमें कुल ६५ पद्य हैं तथा रचियताका नाम है मल्लशर्मा। ये कान्यकृब्ज ब्राह्मण थे और इनके पिता का नाम खगपित था (उपमन्युगोत्रीय) । इसका रचनाकाल १७८१ संवत् है। १२. स्वराङ्कश शिक्षा—इसमें २५ पद्यों में स्वरों का विवेचन है। रचयिता का नाम है जयन्त स्वामी । १३. षोडश-इलोकी शिक्षा—इसमें १६ पद्यों में वर्ण और स्वरों का विवेचन किया गया है। इसके लेखक रामकृष्ण नामक कोई विद्वान् हैं। ४४. अवसान-नि**र्णय-**शिक्षा—इसका सम्बन्ध शुक्ल यजुर्वेद से है। लेखक का नाम है अनन्तदेव । १४. स्वर-भक्ति लक्षण-शिक्षा—इसमें स्वरभक्ति का सोदाहरण विवेचन है। लेखक का नाम है महर्षि कात्यायन। १६. प्रातिशाख्य-प्रदीप-शिक्षा-इसमें स्वर, वर्ण आदि के सभी विषयों का विवेचन अनेक प्राचीन शिक्षाग्रन्थों के मतों को देते हुए किया गया है। इसके लेखक हैं बालकृष्ण जिनके पिता का नाम सदाशिव है। १७. नारदीय शिक्षा-इसका सम्बन्ध सामवेद से है। इस पर शोभाकरभट्ट ने विस्तृत टीका लिखी है। १८ गीतमी शिक्षा-यह सामवेद की अत्यन्त छोटी शिक्षा है। १९. लोमशी शिक्षा--- यह भी सामदेव की शिक्षा है। २० माण्डुकी शिक्षा-- इसमें १७९ इलोक है। इसका सम्बन्ध अथवंवेद से है।

इनके अतिरिक्त ऋषसन्धानशिक्षा, गलदृक्शिक्षा, मन:स्वारशिक्षा नामक अन्य शिक्षाविषयक प्रत्य है जिनके रचिवता याज्ञवल्क्य ऋषि माने जाते हैं। अन्य ५० शिक्षाग्रन्थों का भी पता चला है जो हस्तलेख के रूप में विद्यमान है। इन ग्रन्थों में प्राचीन भारतीय भाषाशास्त्र एवं उच्चारणविद्या का गम्भीर अनुशीलन किया गया है। सभी ग्रन्थ 'शिक्षा-संग्रह' के नाम मे १८९३ ई० में बनारस संस्कृत सीरीज से प्रकाशित हो चुके हैं। आधारग्रन्थ-वैदिक साहित्य और संस्कृति-पं० बलदेव उपाध्याय ।

शिवपुराण—अष्टादश पुराणों के अन्तर्गत एक पुराण जिसमें भगवान् शिव का चित्र विस्तारपूर्वक वाणत है। शिवपुराण एवं वायुपुराण के सम्बन्ध में विद्वानों के विभिन्न मत हैं। दे वायुपुराण। कित्रप्य विद्वान दोनों को अभिन्न मानते हैं तथा कुछ के अनुसार 'विभन्न पुराणों में नििद्ध पुराणों की सूची में शिवपुराण ही चतुर्थ स्थान का अधिकारी है। पुराणों में भी इस विषय में मतैक्य नहीं है। बहुसंख्यक पुराण शिवपुराण का अस्तित्व मानते हुए इसे चतुर्थ स्थान देते हैं, जैसे—'कूमंं,' 'पद्म', 'ब्रह्मवैवर्त', 'भागवत', 'माकंण्डेय', 'लिंग', 'वाराह' तथा 'विष्णुपुराण'। पर, 'देवीभागवत', नारद' तथा 'मत्स्य' 'वायुपुराण' को ही महत्त्व प्रदान करते हैं। 'श्रीमद्भागवत' के बारहवें स्कन्ध के सातवें अध्याय में जो पुराणों की सूची दी गयी है उसमें 'वायुपुराण' का नाम नहीं है।

बाह्रां पाद्यं बैह्णावं च शैवं लेंगं सगारुडम् । नारदीयं भागवतमाग्नेयं स्कन्दसंजितम् ॥
भविष्यं ब्रह्मावैवर्तं मार्कण्डेयं सवामनम् । वाराहं मार्त्स्यं कौर्मं च ब्रह्माण्डाख्यमिति त्रिषट् ॥
पर 'नारदीयपुराण' की सूची (अध्याय ९२) में 'वायुपुराण' का नाम है । ब्राह्मं
पाद्यं बैह्णावं च वायवीयं तथेव च । भागवतं नारदीयं मार्कण्डेयं च कीतितम् । आग्नेयल्च
भविष्यज्ञच ब्रह्मवैवर्गेलिंगके । वाराहं च तथा स्कान्दं वामनं कूर्मसंज्ञकम् । मार्त्स्यं च
गारुडं नदद् ब्रह्माण्डाख्यमिति त्रिषट् ॥ सम्प्रति 'शिष' एवं 'वायुपुराण' संज्ञक दो ग्रन्थ
प्रचलित हैं जो वर्ण्यविषय तथा आकार-प्रकार में परस्पर भिन्न हैं । शिवपुराण का
प्रकाशन वेंकटेश्वर प्रेमः बम्बर्ड मे हुआ था (मं० १९६२)। इसके अन्य दो हिन्दी
अनुवाद महिन संस्करण पंडित पुस्तकालय, काशी तथा संस्कृति संस्थान खुर्जा में भी
निकले हुए हैं । वायुपुराण के भी तीन संस्करण प्रकाशित हो चुके हैं—बिब्लिओथेका
इिण्डिश कलकत्ता (१८६०-६९ ई०), आनन्द संस्कृत ग्रन्थावली, पूना (१९०५ ई०)
तथा गुरुमंडल ग्रन्थमाला कलकत्ता (१९४९ ई०)।

बेक्टेब्बर देन हैं मृद्रित शिवपुराण में सात महिताएँ हैं—विद्येश्वर संहिता, क्रम्महिता काकद्वसंदिता, कोटिक्द्रसंदिता, उमामहिता, कैलास संहिता तथा वायवीय संहिता। इसके विद्येश्वर मंहिता में २५ अध्याय हैं तथा छद्र संहिता में १५७ अध्याय। इस मंदिता के पाँच खण्ड हैं—मृष्टिखंड, सतीखंड, पार्वतीखंड, कुमारखंड, युद्धखण्ड। शतकद्र मंदिता में ४२, कोटिक्द्र में ४३, उमासहिता में ५१, कैलास संहिता में २३ तथा वायवीय संहिता में ७६ हैं। इसके श्लोकों की संख्या २४ हजार है। शिवपुराण वे उत्तरखण्ड में इसका वर्णन इस प्रकार है—यत्र पूर्वोत्तरे खण्डे शिवस्य चिततं बहु। शैवमेतत्रपुराणं दि पुराणज्ञा बदन्ति च हु।। शिवपुराण का एक अन्य संस्करण भी है जो लक्षश्लोकात्मक है तथा इसमें १२ संहिताएं हैं, किन्तु सम्प्रति यह प्रन्थ अनुपलब्ध है। शिवपुराण की वायुसंहिता में ही इसका निर्देश है। इसकी संहिताओं के नाम और इलोक दिए जाते हैं—

१ विद्येश्वर संहिता—१००००। २. रोद्रसंहिता — प्र०००। ३. विनायक संहिता—प्र०००। ४. अोमसंहिता—प्र०००। ५. मातृसंहिता—प्र०००। ६. हद्रैकादय संहिता—१२०००। ७. कैलास संहिता—६०००। ८. शतहद्वसंहिता—१००००। १०. सहस्रकोटि संहिता -१००००। १०. सहस्रकोटि संहिता -१००००। ११ वायुप्रोक्त संहिता --४०००। २२. धर्म संहिता --४०००। योग १०००००।

तत्र शैवं तूरीयं यच्छार्वं सर्वार्थंसाधकम् । ग्रन्थलक्षप्रमाणं तद् व्यस्तं द्वादश-संहितम् ॥ निर्मितं तिच्छिवेनैव तत्र धर्मः प्रतिष्ठितः । तदुक्तेनैव धर्मेण शैवास्त्रैवणिका नराः . एकजन्मनि मुच्यन्ते प्रसादात्परमेष्ठिनः । तस्माद्विमुक्तिमिच्छन् वै शिवमेव ममाश्रयेत् ॥ कहा जाता है कि इस लक्षाइलोकात्मक शिवपूराण की रचना माधात् अमवान् शंकर ने की थी जिसका ज्यास जी ने २४ सहस्र दलोकों में संक्षिप्ताकरण क्या । 'शिवपुराण' का निर्देश अल्बेरूनी के भी ग्रन्थ में मिलता है । उसने पुराणों की दो मुचियां दी हैं जिनमें एक में शिवपुराण का नाम है तथा दूसरी में वायुपुराण का । इसमे विदित होता है कि शिवपुराण की रचना १०३० ईस्वी के पूर्व हो चुकी थी। इसकी कैलास संहिता में ( १६ वें १७ वं अध्याय में ) प्रत्यभिजादशैन के सिद्धान्तों का विवेचन है जिसमें शिवसूत्र के दो सूत्रों का स्पष्ट निर्देश है। चैतन्यमात्मेतिसुने शिव-मुत्रं प्रवर्शितनम् ॥ ४४ ॥ चैतन्यमिति विश्वस्य सर्वज्ञान-क्रियात्मकम् । स्वातन्त्र्यं तत्स्व-भावो यः स आत्मा परिकीतिनः ॥ ४५ ॥ इत्यादि शिवसुत्राणं वातिकं कथितं मया । ज्ञानं बन्ध इतीटं तृ द्वितीयं मूत्रमीशित् ॥ ४६ ॥ (कैलास संहिता ) इसमें शिवसूत्र के वास्त्रिकों का भी स्पष्टतः उल्लेख किया गया है। शिवसूत्र के रचयिता वसुगुप्त हैं जिनका ममय ६५० ई० है। अतः शिवपुराण का समय दशमा शती युक्तिसंगत है। इस प्रकार यह बायुपुराण से अवीचीन हो जाता है। शिवपुराण में तान्त्रिक पद्धति का बहुश वर्णन प्राप्त होता है, अतः इसे तांत्रिकता से युक्त अपप्राण मानना चाहिए। शिवपुराण शिव-विषयक विशाल पुराण है जिसम शिव से सम्बद्ध अनेक कथाओं, चारत्री, पुजा पद्धतियों तथा दोक्षा-अनुष्ठानो का विस्तारपूर्वक वर्णन है। इसके महमान्हता में दक्षप्रजापित की पुत्री सती का चरित्र ४३ अध्यायों में विस्तार के माय दिया गया है जिसमें सती द्वारा सीता का रूप धारण करने तथा। रामचन्द्र की परीक्षा लेत का वर्णन है। इसी प्रकार पार्वतीलण्ड में पार्वती के जन्म, तपदचरण एवं शिव के साथ उनके विवाह का विस्तृत वर्णन उपलब्ध होता है। वायवीय संहिता में शैव-दर्शन के सिद्धान्तों का भी प्रतिपादन किया गया है जिस पर तांत्रिकता का पूर्ण प्रभाव इष्ट्रिगोचर होता है । ाममें शैवतन्त्र से सम्बद्ध उपासना-पद्धति का भी विवरण दिया गया है। शिवपुराण का यह विषय वायुपुराण से नितान्त भिन्न है। शिवपुराण में पुरा पंच लक्षण की पूर्ण ब्याप्ति नहीं होती तथा इसमें सर्ग, प्रतिसर्ग, मन्बन्तरादि के विवरण नहीं प्राप्त होते । यत्र-तत्र केवल सर्ग के ही विवरण मिलते हैं । महाभारत में वायुप्रोक्त तथा ऋषियों द्वारा प्रशंसित एक पुराण का उल्लेख किया गया है जिसमें अतीतानागत से सम्बद्ध चरितों के वर्णन की बात कही गयी है। उपलब्ध वायुराण में इस क्लोक के विषय की संगति सिद्ध हो जाती है। अतः वायुपुराण निश्चित रूप से शिवपुराण से प्राचीनतर सिद्ध हो जाता है। शिवपुराण में राजाओं की वंशावली नहीं है। इसके मुख्य विषय इस प्रकार हैं-शिवपुजाविधि, तारकोपाख्यान, शिव की

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तपस्या तथा मदनदहन, पार्वती का जन्म, तपस्या, पार्वती के तप को देखकर देवताओं का शिव के पास जाना। ब्रह्मचारी के वेश में शिव का पार्वती के पास **छाना, शिव-पार्वती संवाद, शिव विवाह का उद्योग तथा शिव का विवाह,** कात्तिकेय का जन्म, उनका देवताओं का सेनापितत्व ग्रहण तथा तारकासुर का वध, विष्णु के उपदेश से देवगणों का कोटिशिव मन्त्र का जाप, लिङ्गार्चन तथा उसका माहारम्य, षोडशोपचार, गणेशचरित्र, गणेश का विवाह एवं उसे श्रवण कर कार्तिकेय को कोधित होकर कौंचपर्वत पर जाना, रुद्राक्षधारण माहात्म्य कथन, नन्दिवेश तीर्थ-माहात्म्य, शिवरात्रि वृत का वर्णन तथा माहातम्य, गीरी के प्रति शिव का काशी-माहातम्य-कथन, रावण की तपस्या का माहातम्य, वैद्यनाय की उत्पत्ति, रामेश्वर माहातम्य, नागेश माहात्म्य, वाराह रूप में हिरण्याक्ष का वध, प्रह्लादचरित्र, नृसिंह चरित्र एव हिरण्यकश्यप वध, नलजन्मान्तर कथा, व्यास के उपदेश में अर्जुन का इन्द्रकील पर्वत पर जाना, तपस्या तथा इन्द्र का समागम, भिल्ल रूपधारी शिव का आना तथा अर्डन के साथ उनका युद्ध । अर्जुन की वरदान प्राप्ति, पायिव दावपूजा विधि, विल्वेश्वर माहात्म्य, विष्णु द्वारा सहस्र कमल से शिव की पूजा, शिव की कृपा से विष्णु का नुदर्शन चक प्राप्त करना, शिवसहस्रनाम वर्णन, शिवरात्रि व्रत की प्रशंसा तथा अज्ञान ने भी किये इस व्रत की प्रशंसा, चतुर्विध मुक्ति-का वर्णन, शिव द्वारा विष्णू प्रभात की उत्पत्ति का वर्णन, एकमात्र भक्ति साधन से ही शिव भक्ति-लाभ, लिंग प्रतिष्ठा, लिंग निर्माण, ब्रह्मा-विष्णु द्वारा शिव की पूजा, लिंग पूजा का नियम, शिवतीर्थ येवा माहात्म्य, पंचमहायज्ञ कथन, पाथिव प्रतिमाविधि, प्रणवमाहात्म्य, शिवभक्तपूजा-कथन, षड्लिंग माहात्म्य, बन्धन मुक्ति-स्वरूपकथन, लिंगकमकथन, रुद्रस्तव, शिव-सर्वज्ञादिकथन, रुद्रलोक, ब्रह्मलोक तथा विष्णुलोक का कथन । शिवपुराण मुख्यतः भगवान शंकर एवं उनके चरित्र से आच्छादित है।

आधारग्रन्थ—१. शिवपुराण — पंडित पुस्तकालय, वाराणसी । २. शिवपुराण—गीता प्रेस, गोरखपुर (हिन्दी अनुवाद )। ३. शिवपुराण—हिन्दी अनुवाद सहित (संस्कृति संस्थान ) श्रीराम शर्मा । ४. पुराण-तत्व-मीमांसा-श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । ४. पुराण-विमर्श — पं बलदेव उपाध्याय । ६ भागवत-दर्शन—डॉ० हरवंशलाल शर्मा । ७. शैवमत—डॉ० यदुवंशी, राष्ट्रभाषा परिषद् पटना । ६. तांत्रिकवाङ्मय में शाक्त-हिष्ट—म० म० डॉ० गोपीनाथ कविराज । ९. भारतीय संस्कृति और साधना भाग १, २, म० म० डॉ० गोपीनाथ कविराज । १०. भारतीय-दर्शन—पं० बलदेव उपाध्याय ।

शियलीलार्णय — (महाकाब्य) इसके रचयिता सत्रहवीं शताब्दी के तंजोर-निवासी किव नीलकष्ठ हैं। इसमे २२ सर्गों में मदुरा में पूजित शिवजी की ६४ लीलायें वर्णित हैं। नीलकष्ठ ने 'गंगावतरण' नामक एक अन्य महाकाब्य की भी रचना की है। 'शिवलीलार्णव' का प्रकाशन सहृदय संस्कृत जर्नल के १७,१८ भाग में हुआ है तथा 'गंगावतरण' काब्यमाला का ७६ वौ प्रकाशन है। गंगावतरण' पें द सगे हैं। नीलकष्ठ की भाषा अलंकुत, सरल एवं प्रभावशाली है। 'गंगावतरण' में इन्होंने इस प्रकार गर्वोक्ति की है--अन्धास्ते कवयो येषां पन्थाः झुण्णः परैभेवेत् । परेदा तु यदाक्रान्तः पन्थास्ते कविकुरुजराः ॥ १।१७ ।

शिवस्वामी—ये 'किष्फणाभ्युदय' नामक महाकाव्य के प्रणेता एवं काञ्मीरनरेश अवित्वमां के सभापण्डत थे। अवित्विमां का शासनकाल ६४४ ई० मे लेकर ८८४ ई० तक माना जाता है। राजतरंगिणी में इनका विवरण इस प्रकार है—मुक्ताकणः विवस्वामी किवरानन्दवर्धनः। प्रथा रत्नाकरश्चागात् साम्राज्येऽवित्विमंणः। ११३८ उन महाकाव्य (किष्फणाभ्युदय) के चिरतनायक 'कष्फण' हैं जो भगवार् बुद्ध के द्वारा पराजित होकर उनकी शरण में आते हैं, और तभी उनका अभ्युदय होता है। इसमें ऋतुवर्णन की श्रुङ्गारमयी परम्परा का पूर्ण पालन किया गया है। कष्फण या किष्फण दक्षिणदेश या लीलावती के राजा थे जिनका आख्यान बौद्धसाहित्य में प्रसिद्ध है। इन्होंने श्रावस्ती के राजा प्रमेनजित को हराया था। कष्फण की ही कथा को शिवस्वामी ने २० सर्गों में विणत कर महाकाव्य का रूप दिया है। इस महाकाव्य में अलंकृत महाकाव्यों की तरह चित्रयुद्ध का वर्णन १८ वें सर्ग में (चित्रकाव्य के रूप में) किया गया है। १९ वें सर्ग में संस्कृत-प्राकृत मिश्रित भाषा का प्रयोग है तथा प्रत्येक सर्ग के अन्तिम अलोक में 'शिव' शब्द का प्रयोग होने के कारण इसे शिवांक कहा गया है। शबस्वामी शैवमतावलम्बी थे। इनकी किवता में अनुपासमयी शैली, शब्दों का मृगुम्फन एवं सरम भावों का सुन्दर निदर्शन है।

दिखादित्य मिश्र—यं वैशेषिकदर्शन के आचार्य हैं। इनका समय १०वीं शताब्दी है। इन्होंने 'सप्तपदार्थी' नामक सुप्रसिद्ध ग्रन्थ का प्रणयन किया है जिसमें न्याय एवं वैशेषिक निद्धान्त का समन्वय किया गया है। इन्होंने 'लक्षणमाल,' नामक एक अन्य महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की है जिसमें दैशेषिकदर्शन का स्वतन्त्व रूप से विवेचन किया गया है। ये मिथिला-निवासी थे। शिवादित्य मिश्र ने 'अभाव' को सप्तम पदार्थं के रूप में विणित किया है। श्रीहर्ष ने 'खण्डनखण्डखाद्य' नामक ग्रन्थ में इनके सिद्धान्तो (प्रमालक्षण) की आलोचना की है।

आधारग्रन्थ— १. इण्डियन फिलॉमफी, भाग २—डॉ॰ राधाक्रण्णन् । २. भारतीय-दर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय । ३. भारतीय-दर्शन—डॉ॰ उमेण मिश्र ।

হিংহ্যুपाल्ठबध—महाकवि माघ द्वारा रचित महाकाव्य [दे० माघ]। इसमें किंव ने युधिष्ठिर के राजसूय के समय कृष्ण द्वारा शिशुपाल के वध का वर्णन किया है, जो -० सर्गी में समाप्त हुआ है।

प्रथम सर्ग—इसका प्रारम्भ देविष नारद के आकाशमार्ग में उतर कर कृष्ण के पास आने से होता है। नारदजी उनसे शिशुपाल के औद्धत्य का वर्णन कर कहते हैं कि इन्द्र ने शिशुपाल का वध करने की इच्छा प्रकट की है। नारदजी शिशुपाल के वध की प्रार्थना कर आकाशमार्ग से पुनः चले जाते हैं। द्वितीय सर्ग—इस सर्ग में श्रीकृष्ण, बलराम एवं उद्धव मन्त्रणागृह में पहुंच कर तत्कालीन समस्याओं पर विचार करते हैं। श्रीकृष्ण उनसे शिशुपाल के वध की बात करते हैं। उसी समय युधिष्ठिर के राजसूय का भी निन्त्रमण आ जाता है। इस सर्ग में राजनीति का सुन्दर वर्णन है।

तृतीय सर्ग-इसमें सेना सहित श्रीकृष्ण के इन्द्रप्रस्थ प्रस्थान का वर्णन है। चतुर्थ सर्ग-इसमें श्रीकृष्ण की सेना के रैवतक पर्वत पर पहुँचने तथा रैवतक की शोगा कर वर्णन है। पब्चम सर्ग-श्रीकृष्ण सेना सहित रैवतक पर्वत पर विश्राम करते हैं। इस मर्ग में घोडों एवं यानों में जतरती हुई स्त्रियों का वर्णन किया गया है। पष्ठ सर्ग -इसम पड् ऋतुओं का आगमन तथा यमकालंकार के द्वारा ऋतु-वर्णन है। सप्तम मर्ग-इसमें वन-विहार का विलासपूर्ण चित्र तथा यदु-दम्पतियों का पृष्पचयन आदि वर्णित है। अप्रम सर्ग- इसमें जल-विहार का वर्णन है। नवमसर्ग-इसका प्रारम्भ सुर्यास्त में होता है। इसमें चन्द्रोदय, स्त्रियों के शृङ्कार, सूर्यास्त एवं दूर्ती-प्रेषण का वर्णन है। एकादश सर्ग- मे प्रभात का मनोरम वर्णन तथा द्वादश सर्ग - में श्रीकृष्ण के पूनः प्रयाण का वर्णन है । त्रदादश सर्ग में श्रीकृष्ण एवं पाण्डवों का समागम तथा युधिष्ठिर-श्रीकृष्ण-वात्तीलाप का वर्णन है । चतुर्दश सर्गे— इस सर्ग में राजसूय आरम्भ होता है । इसम कवि ने दर्शन, मीमांसा एवं कर्मकाण्ड-विषयक अपने ज्ञान का परिचय दिया है। इसी सर्ग मैं युधिष्ठिर द्वारा श्रीकृष्ण की पूजा की जाती है। भीष्म की ओर से श्रीकृष्ण को अर्घ्यदान देने का प्रस्ताव होता है। भीष्म श्रीकृष्ण की प्रार्थना करते हैं। परुचदश मर्ग— श्रीकृष्ण की पूजा से रुष्ट होकर शिशुपाल भीष्म, युधिष्ठिर एवं भीष्म को खरी-खोटी गुनाता है। भीष्म उसे चुनौती देते हैं और शिशुपाल-पक्ष के राजा शुब्ध हो जाने हैं। जिश्रपाल की सेना युद्ध के लिए तैयार होती है। पष्टदश सर्ग—इस सर्ग में शिश्यपाल के दूत द्वारा श्रीकृष्ण को क्लेषगर्भ सन्दश सुनान का वर्णन है। जिसमें उनकी निन्दा और स्तृति दोनों का नाव है। श्रीकृष्ण की ओर में दूत का उत्तर सात्यकी देना है। सप्तदश सर्ग - इस सर्ग में सेना की तैयारी एवं बीरों का सन्नद्ध होना विणित है। अष्ट्रदश सर्ग-इसन दानों मनाओं का समागम एवं भयंकर युद्ध का वर्णन किया गया है। उन्नीसव सर्ग में चित्रबन्ध वाले बलोकों में इन्ह्युद्ध का वर्णन किया गया है तथा बीसदे सर्गे मं शिश्वाल एवं श्रीकृष्ण का अम्बयुद्ध तथा शिश्वाल का द्रध विणित है। अन्त में कवि ने अपने वश का परिचय दिया है।

महाभारत की छोटी घटना के आधार पर इस महाकाव्य की कथावस्तु मंघिटत की गयी है। किव ने मूलकथा में अपनी उद्गावनाशक्ति एवं कल्पना के प्रयोग के द्वारा अनेक परिवर्त्तन उपस्थित किया है। प्रथम सगे में आकाशमार्ग में नारद का आगमन एवं कृष्ण से उन्द्र का सन्देश मुनाना, दिनीय सगे में बलराम, उद्धव एवं कृष्ण का राजनीतिक वार्तालाप. प्राकृतिक दश्यों एवं यज्ञ का विस्तृत वर्णन, ये किव की मीलिक उद्भावनायें है। जहाँ तक महाकाव्योचित कथानक का प्रश्न है, शिशुपालवध की कथावस्तु संक्षित्त होने के कारण अपर्याप्त है। महाकाव्य के लिए जीवन का विस्तार अपेक्षित है। कन्तु शिशुपालवध में जीवन के विस्तृत पक्षों का निदर्शन नहीं है। श्रीकृष्ण के जीवन की एक छोटी-सी घटना को महाकाव्य का रूप दिया गया है। बस्तुत: यह कथा एक खण्डकाव्य के लिए ही उपयुक्त है। इसके अनेक प्रसंग जैसे, पानगोष्ठी, रूप-विन्यास, प्रात:, संध्या एवं ऋतुवर्णन आदि कथानक में सम्बद्ध न होने के कारण स्वतन्त्र रूप से लिखे गए-से लगते हैं। कथावस्तु के विकास

में इनका कोई योग नहों है। तीसरे में लेकर तेरहवं सर्ग तक शिशुपालवध में अनेक वर्णन आनुपिङ्गिक हैं। समष्टिरूप से विचार करने पर यह रचना अमफल महाकाव्य सिद्ध होती है। इसमें किव ने मुख्य और प्रासंगिक घटनाओं के नित्रण में अपना मन्तुलन खो दिया है। उसका ध्यान प्रवन्ध-निर्वाह की अपेक्षा अपने युग की प्रचलित माहित्यिक विशेषताओं की बोर अधिक होने के कारण ही शिशुपालवध में बन, नगर, पर्वंत, चन्द्रोदय, सूर्योदय, युद्ध. नायिकाभेद, पानगोष्ठी, रात्रिकीड़ा, जलविहार एवं विविध शृङ्गारिक चेष्टाओं का वर्णन किया गया है। इसमें पात्रों की संख्या भी अस्यल्प है। केवल दो ही प्रमुख पात्र हैं—श्रीकृष्ण एवं शिशुपाल, कुछ पात्र जैसे, नारद, युधिष्ठिर, उद्धव, बलराम प्रसंग-विशेष में ही सम्बद्ध है। कथानक की स्वन्यता ही पात्रों की न्यूनता का कारण है। इसमें किव का ध्यान घटना की अपेक्षा पात्रों के चित्र-विश्रण पर कम रहा है।

आधारग्रन्थ—१. शिशुपालवध (संस्कृत टीका एवं हिन्दी अनुवाद) चौलम्बा प्रकाशन । २. शिशुपालवध (हिन्दी अनुवाद)—अनु० पं० रामप्रताप त्रिपाठी ।

शांलुद्त-इस सन्देश काव्य के रचियता का नाम चारित्रमुन्दरगिण है। इस ग्रन्थ का रचनाकाल वि॰ सं० १४८७ है। इसके लेखक गुजरात राज्य के खम्भात नामक स्थान के निवासी थे। इनके गुरु का नाम श्रीरत्नसिंह सूरि था। स्वयं कवि ने इस तथ्य पर प्रकाश डाला है — सोऽयं श्रीमानविनविदितो रत्नसिंहारूयसूरिर्जीयाद् नित्यं नृपतिमहतः सत्तपोगच्छनेता ॥ १२९। शीलदूत' की रचना मेघदूत के बलोकों के अन्तिम चरण की समस्यापूर्ति के रूप में हुई है। यह काव्य पूर्वभाग एवं उत्तरभाग के रूप में विभक्त नहीं है। इसमें कुल १३१ इलोक है तथा शास्तरस का प्राधान्य है। इस काव्य का नायक शीलभद्र नामक व्यक्ति है जो जैनधर्म में दीक्षित हो जाना है । तदनन्तर गुरु का आदेश प्राप्त कर वह अपनी नगरी में जाता है यहाँ उसकी पत्नी कोशा अपनी दीनावस्था का वर्णन कर उसे पुनः गृहस्थी बसाने के लिए कहर्ती है। पर शीलभद्र उसको वैराग्य भरा वचन कह कर उसे भी जैनधर्म में दीक्षित होने के लिए प्रेरित करता है। उसकी पत्नी उसका वचन मान कर जैनधर्म में दीक्षित हो जाती है। विरह-वर्णन में किव ने अनुभूति की तीव्रता एवं विरह-व्याकुलता के अतिरिक्त भाषा पर असाधारण अधिकार का परिचय दिया है। इस ग्रन्थ का प्रकाशन यशोविजय ग्रन्थमाला, बनारस से हो चुका है। कोशा की सखी चतुरा द्वारा कोशा का विरह वर्णन देखने योग्य है-

एषाऽनैषीत् सुभग ! दिवसान् कल्पतुल्यानियन्तं कालंबाला बहुल सलिलं लोचना-भ्यां स्रवन्ती । अस्थाद् दुःस्था तव हि विरहे मामियं वार्त्यन्ती किच्चद् भर्तुः स्मरिस रसिके त्यं हि तस्य प्रियेति ॥ <२ ॥

आधारग्रन्थ-संस्कृत के सन्देश काव्य-डॉ॰ रामकुमार वाचार्य।

शीला भट्टारिका—संस्कृत की प्रसिद्ध कविषत्री। इनका कोई विवरण प्राप्त नहीं होता, केवल 'सुभाषितरत्नकोश' (८१४,८४०) में दो श्लोक उद्धृत हैं। राजशेखर ने इनकी प्रशस्ति की है जिससे ज्ञात होता है कि ये दशम शतक की परवर्ती नहीं हैं। शब्दार्थयो: समो गुम्फः पःश्चाली रीतिरिष्यते । शीलाभट्टारिकाबाचि बाणोक्तिषु च सा यदि ॥ [पांचाली रीति में शब्द एवं अर्थं दोनो का समान गुम्फन ोता है। ऐसी रीति कहीं तो शीला भट्टारिका की कविता में और कहीं बाणभट्ट की उक्तियों में है ]। इनके कुछ इलोक प्रसिद्ध काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों में पाप्त होते हैं। निम्नांकित श्लोक काव्यश्वकाश में उद्दृशृत है। यः कीमारहरः स एव हि वरस्ता एव चैत्रक्षपास्ते चोन्मीलितमालती-मुरभयः प्रौढाः कदम्बानिलाः। सा चौवास्मि तथापि तत्र सुरतव्यापारलीलाविधो रेवाराधिम वेतसीतहतले चेतः समुत्कष्ठते ॥

आधारग्रन्थ-संस्कृत सुकवि-समीक्षा-पं० बलदेव उपाष्ट्रयाय ।

द्भुकसन्देश—इन सन्देश काव्य के रचयिता कि लक्ष्मीदास हैं। इनका मगय १५ वीं शताब्दी है। कि मालावार प्रान्त का रहने वाला है। इनकी एक मात्र रचता 'शुकसन्देश' हैं। इस काव्य में गुणकापुरी के दो प्रेमी-प्रेमिकाओं का वर्णत है। अरद् ऋतु की राष्ट्रि म दानो ही प्रेमी-प्रेमिका मुख्यूर्वक शयन कर रहे हैं। नायक स्वप्त में अपने को अपनी प्रिया से दूर पाता है और वह रामेश्वरम् के निकट राममेत् के पाम पहुंच गया है। वह स्वप्त में अपनी पत्ती के पास शुक के द्वारा सन्देश भेजता है। इसमें रामेश्वरम् से गुणकापुरी तक के मार्ग का वर्णन किया गया है। यह काव्य मेचदूत के अनुकरण पर रचित है। इसमें भी दो भाग हैं और प्रथम में मार्गवर्णन एवं द्वितीय में सन्देश-कथन है। सम्पूर्ण काव्य में मन्दाकान्ता छन्द प्रयुक्त हुआ है। केरल प्रान्त के ऐतिहासिक एवं सामाजिक अध्ययन की दृष्टि से यह काव्य अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इसमें प्रकृति का अत्यन्त मनोरम चित्र उपस्थित किये गए हैं। अपनी प्रयसी का वर्णन नायक के शब्दों में सुनें—सा कान्तिः सागिरि मधुरता शीतलहवं तदङ्गे सा सीरभ्योद्गतिरिष सुधासोदरः सोऽधरोष्टः। एकास्वादे भृशमितशयादन्यलाभेन यस्मिन्नेकीभावं वजित विषयः सर्व एवेन्द्रियाणाम् ॥ २१३५ ॥

आधारग्रन्थ-संस्कृत के सन्देश काव्य-डॉ रामकुमार आचायं।

गुक्र—भारत के प्राचीन राजशास्त्र-प्रणेता । इन्होंने 'शुक्रनीति' नामक राजशास्त्र-सम्बन्धी अत्यन्त महत्त्वपूर्णं ग्रन्थ की रचना की है। भारतीय साहित्य में शुक्र दैत्य-गुरु के नाम से अभिहित किये जाते हैं। 'महाभारत' के शान्तिपर्व में शुक्र (उशना-ऋषि) को राजशास्त्र की एक प्रमुख धारा का प्रवर्त्तक माना गया है तथा अर्थशास्त्र (कोटिल्य कृत ) में भी ये महान् राजशास्त्री के रूप में उल्लिखित हैं। पर इस समय जो 'शुक्रनीति' नामक प्रन्थ उपलब्ध है वह उतना प्राचीन नहीं है। इस ग्रन्थ के लेखक का सम्बन्घ उशना या जुक्र से नहीं है। ये शुक्र नामधारी कोई अन्य लेखक हैं। विद्वानों ने इनको गुप्तकाल का राजशास्त्रवेत्ता स्वीकार किया है । 'शुक्रनीति' में वर्णित विषयों की मूची इस प्रकार है---राज्य का स्वरूप, वैवीसिद्धान्त, राजा का स्वरूप, राजा के कत्तंव्य, राजा की नियुक्ति के सिद्धान्त-पैत्रिक-अधिकार, ज्येष्ठता, शारीरिक परिपूर्णता, चारित्रिक योग्यता, प्रजा की अनुमति, राज्याभिषेक का सिद्धान्त, मन्त्रिपरिषद् की वावश्यकता, मन्त्रिपरिषद् की सदस्यसंख्या तथा उनकी योग्यताएँ, राजकर्मचारियों की नियुक्ति के सिद्धान्त, पदच्यति का सिद्धान्त, राज की आय के साधन, कोध-सग्रह के सिद्धान्त, न्यायब्यवस्था, न्यायालयों का संगठन, राष्ट्र एवं उसकी विशिन्न बस्तियाँ, कुम्भ, पल्ली, ग्राम, ग्राम के अधिकारी, पान्यशाला, गैन्यबल, सेना-संगठन, सेना के अङ्ग, युद्ध, युद्ध के प्रकार, दैविकयुद्ध, आमुरयुद्ध, गानवयुद्ध, शस्त्रयुद्ध, बाह्रयुद्ध, धर्मयुद्ध, धर्मेंयुद्ध के नियम आदि । शुक्रनीति (तिद्यीतिनी हिन्दी टीटा के साथ ) का प्रकाशन चौखम्बा विद्याभवन से हो चुका है।

आधारप्रन्थ-भारत के राजशास्त्र प्रणेता-डॉ० व्यामलाल पाण्डेय ।

शूद्रक — संस्कृत के नाट्यकारों में शूद्रक विशिष्ट महत्त्व के अधिकारी हैं। इन्होंने 'मृच्छकिटक' नामक महान् यथार्थवादी एवं रोगांटिक नाटक की रचना की है। यह अपने ढंग का संस्कृत का अकेला नाटक है। मृच्छकिटक एवं उसके रचिया के संबंध में प्राक्तन तथा अद्यतन विद्वानों ने अनेक प्रकार के मन व्यक्त किये हैं। इसकी रचना कब हुई एवं कीन इसका रचिता है, यह प्रश्न अभी भी विद्याद का विषय बना हुआ है। कुछ विद्वान् मृच्छकिटक को ही संस्कृत का प्रथम नाटक मानते हैं और इसकी रचना का जिदान से भी पूर्व स्वीकार करते हैं। किन्तु यह मन मृच्छकिटक की भाषा, प्राकृत-प्रयोग, शैली एवं न'टकीय-संविधान की हिष्ट से खिल्डन हो चुका है और इसका निमाण-काल कालिदास के बाद माना गया है।

परम्परा से गुच्छकटिक प्रकरण के प्रणेता शूदा माने जाते रहे हैं। इसकी प्रस्ता-वना में बताया गया है कि इसके रचियता दिनश्रेष्ठ शूद्रक थे जो ऋग्वेद, सामवेद, हस्तिविद्या आहि में पारंगत थे। उन्होंने सौ वर्ष १० दिन तक जीवित रहते के बाद अपने पुत्र को राज देकर चिता में प्रवेश कर अपना अन्त कर दिया था। 'ऋग्वेदं सामवेदं गणितस्थक्त वैशिकीं हस्तिशिक्षां-जात्या सर्वेषक्षादान् व्यपकारिकोर चक्षुपी चोपलभ्य। राजानं वीक्ष्य पुत्रं परमसमुदयेनाश्यमेषिन चेष्ट्या-छङ्या चायुः शताब्दं दशदिनसहितं शूदकोऽभिन प्रविष्टः॥ ४॥' पुनः उसमें कहा गया है कि शूदक संग्राम

में क्षाल, जागरूक, वैदिकों में श्रेष्ट, तपोनिष्ठ तथा शत्रुओं के हाथी से मल्लयुद्ध करने की अभिलाषा करने वाले राजा थे। 'समरव्यसनी प्रमादशून्य' कक्दो वेदविदां तपी-धनक्च । परवारणबाहयुद्धलुब्धः क्षितिपालः किल शुद्रको बभूव ॥ ४ ॥ द्विरदेन्द्रगतिक्च-कोरनेत्रः परिपूर्णेन्द्रम्यः सुविग्रहश्च । द्विजम्ल्यतमः कविवंभूव प्रथितः शुद्रक इत्यगाध-सत्त्वः ॥ ६ ॥' शूद्रक राजा का उल्लेख अनेक संस्कृत ग्रन्थों में प्राप्त होता है । स्कन्द-पुराण में भी शुद्रक का वर्णन है और वेतालपञ्चिविशति, कथासरित्सागर एवं कादम्बरी में शुद्रक राजा का उल्लेख प्राप्त होता है। हर्षचरित में शुद्रक को चकोर के राजा चन्द्रकेत् का शत्रु कहा गया है। स्कन्दपुराण में विक्रमादित्य के सत्ताइस वर्ष पूर्व राज्य करने का शुद्रक का वर्णन है। इन सारे ग्रन्थों के विवरण से ज्ञात होता है कि शुद्रक नाम उदयन की भाँति लोककथाओं के नायक का है। यदि शुद्रक को इस प्रकरण का रचियता माना जाय तो कई प्रकार की आपत्तियां उठ खडी हो जाती हैं। प्रसिद्ध नाटककार अपने मरण की बात स्वयं कैमे लिख सकता है ? अतः ऐसा प्रतीत होता है कि प्रस्तावना के पद्य शुद्रक-रचित नहीं हैं। तब प्रश्न उठता है कि ये पद्य किसके द्वारा और क्यों जोड़े गए हैं। इस प्रश्न के समाधान में अनेक प्रकार के विवाद उठ खड़े हुए हैं और अनेक पाइचात्य पण्डित मृच्छकटिक की शूद्रक-कत्तु क होने में सन्देह प्रकट करते हैं। डॉ॰ पिशेल के मतानुसार मृच्छकटिक का रचयिता दण्डी है। उनका कहना है कि दण्डी के नाम पर तीन प्रबन्ध प्रचलित हैं। उनमें दो हैं--दशकुमारचरित बौर काव्यादर्श, तथा तीसरी कृति मुच्छकिक ही है। श्रीनेकरकर ने भास को ही इसका रचियता माना है। पर, ये दोनों ही कल्पनाएँ ठीक नहीं हैं वयोंकि मृच्छकटिक के रचियता के रूप में शुद्रक का ही नाम प्रचितित है, भास और दण्डी का नहीं। यदि वे दोनों इसके प्रणेता थे तो उनके नाम प्रचलित क्यों नहीं हुए ? मुच्छकटिक की प्रस्तावना में शुद्रक राजा बतलाये गए हैं और न तो दण्डी ही राजा हैं और न भास ही। अतः ये कलानायें निराधार हैं। डॉ० सिलवां लेवी का मत है कि किसी अज्ञात-नामा किव ने मुच्छकटिक की रचना कर उसे शुद्रक के नाम से प्रसिद्ध कर दिया है। श्री छेवी शुद्रक को इसका रचयिता मानने के पक्ष में नहीं हैं। इसके मूल लेखक ने इसे प्राचीन सिद्ध करने के लिए ही लेखक के रूप में शूद्रक का नाम दे दिया है। डॉ० लेबी ने अपने मत की पूछि में जो तर्क दिये हैं उनमें कोई बल नहीं है। डॉ॰ कीथ ने शुद्रक नाम को अजीब मान कर इसे काल्पनिक पुरुष कहा है। 'इन उल्लेखों से प्रतीत होता है कि शुद्रक एक निजंधरी व्यक्ति मात्र थे। उनका विचित्र नाम, जो असामान्य प्रकार के राजा के लिए हास्यास्पद है, इस तथ्य का समर्थन ही करता है।' संस्कृत-नाटक प्० १२६।

कीय के अनुमार इसका रचियता कोई दूसरा व्यक्ति है। पर इनका प्रथम मत इस आधार पर खिण्डत हो जाता है कि शूद्रक का उल्लेख अनेक प्राचीन ग्रन्थों में है, और वे काल्पनिक व्यक्ति नहीं है। उनका उल्लेख एक जीवन्त व्यक्ति के रूप में किया गया है। शूद्रक के नाम पर शूद्रकचिरत, शूद्रकवध एवं विकान्तशूद्रक प्रभृति ग्रन्थ प्रचलित हैं, किन्तु ये उपलब्ध नहीं होते। शूद्रक के विषय में अद्यतन मत इस प्रकार है। शूद्रक

ऐतिहासिक व्यक्ति हैं किन्तू आगे चल कर इनका व्यक्तित्व लोककथाओं के घटाटोप में आच्छन हो गया। मृच्छकटिक शुद्रक की रचना नहीं है, किसी दूसरे कवि ने रच कर इसे शुद्रक के नाम से प्रचलित कर दिया है। भास-रचित 'दरिद्रचारुदत्त' के आधार पर किसी किव ने इसमें आवश्यक परिवर्त्तन एवं कुछ कल्पनाओं का समावेश कर इसका रूप निर्मित किया था। गोपालदारक आर्यंक एवं पालक की कथा इसी किव की देन है जिसका स्रोत उसे गुणाड्य-कृत बृहत्कथा में अथवा तत्कालीन प्रचलित अन्य लोककथाओं में प्राप्त हुआ होगा। किसो कारणवश उसने अपना नाम न देकर शद्रक को इसके लेखक के रूप में प्रसिद्ध कर दिया। प्रस्तावना में शुद्रक के परिचय बाले अंश में परोक्षभूते लिट् के द्वारा शुद्रक का वर्णन है तथा इन श्लोकों में ऐतिह्यमूचक 'किल' शब्द भी प्रयुक्त है। इस सम्ब्बंध में यह प्रश्न उठता है कि ऐसे कीन से कारण थे जिन्होंने छेखक को अपना नाम नहीं देने को बाध्य किया था। इस सम्बन्ध में दो कारणों की कल्पना की गयी है जो समीचीन भी हैं। प्रथम तो यह कि मूल नाटक के लेखक भास थे अत: इस अपने नाम पर प्रचलित करने में लेखक हिचकिचा गया होगा, फलतः उसने शुद्रक का नाथ देकर छुड़ी पाली होगी। हितीय कारण यह है कि इस नाटक में जिन नवीन राजनीतिक, सामाजिक कल्पनाओं का समावेश किया गया है उनमे तत्कालीन समाज एवं राजवर्ग पर कशाधात किया गया है और उनकी खिल्ली उड़ाई गयी है। इसमें नाट एकार ने ऋति हारी विचारों को चरमसीमा पर पहुँचा दिया है। यहाँ ब्राह्मण चोर, जु । सी एवं चारलून क रूप में चित्रित किए गए हैं और क्षत्रियों को कर एवं दुराचारी दिखळाया गया है। राजा कूर और दूराचारी है तथा नीच जाति की रखेलियों को प्रथय देता है और नीच जाति के लोग ही राज्य के उच्चपदस्य पदाधिकारी हैं। न्याय केवल राजा की इच्छा पर आश्रित रहता है। अतः इन्हीं ऋन्तिकारी विचारों के समावेश के कारण राज-दण्ड के भय से कवि ने अपना नाम नहीं दिया। पं० चन्द्रबन्धी पाण्डेय ने इस समस्या के समाधान के लिए नवीन कल्पना की है, किन्तु उनकी स्थापनाएँ विश्वसनीय नहीं हैं। उनका कथन इस प्रकार है-- "अधिक तो कह नहीं सकता, पर जी जानता है कि यदि भास को राजा श्रुद्रक का राजकिव मान लिया जाय तो 'चा**र**दत्त' और 'मृच्छकटिक' की चलझन भी बहुत कुछ सुल**झ** जाय × × × × × × भाव यह कि प्रभुत प्रमाण इस पक्ष में है कि भास को राजा शुद्रक का राजकिव माना जाय और खुलकर कह दिया जाय कि वास्तव में उसी की प्रेरणा से किब भास 'चारुदत्त' की रचना में ठीन थे। किन्तु, देवदुर्विपाक कहिए कि बीच ही में चल बसे । निदान शुद्रक को आप ही अपनी कामना पूरी करनी पड़ी और फलतः 'चारुदत्त' झट 'मृच्छकटिक' में परिणत हो गया'' शूद्रक पृ० ६०-६१ । नवीनतम खोजों के आधार पर डॉ॰ रामशंकर तिवारी ने अपने तीन निष्कषं दिये है-

क— 'मृच्छकटिक' के रचियता शूदक ने दक्षिण भारत में राजसत्ता का उपभोग उस सबिध में किया होगा जो गुष्त साम्राज्य के पतन (५०० ईसवी) से आरम्भ होती है और थानेश्वर के महाराज हुर्षवर्धन के उदय-काल (६०६ ईसवी) में समाप्त

होती है। वह युग भारतीय इतिहास में विकेन्द्रीकरण का काल रहा है जब देश अनेक छोटे-छोटे स्वाधीन राज्यों में बँटा हुआ था जिनमें हूणों द्वारा संस्थापित राज्य भी था जो विदेशी आकान्ता थे। शुद्रक ऐसे छोटे-छोटे नरेशों में था जिसको या तो सत्ता-प्राप्ति के लिए स्वयं कोई छोटा-मोटा संघर्ष करना पड़ा था या फिर, किसी सत्तापहरण वाले कांड में उसकी गहरी दिलचम्पी थी।

ख— शूद्रक का व्यक्तित्व रोमांटिक था। " उसे यह चिन्ता नहीं थी कि यह कोई मौलिक प्रयम करे। भास की रचना उसे मिली और कुछ नवीन तत्त्वों को जोड़कर, उसने िट्टी की गाड़ी रच दी क्योंकि वह साधारण मिट्टो का मनुष्य था " 'मृच्छकटिक' का प्रणयन-काल ईसा की छठी शताब्दी का पूरा अन्तराल रहा होगा। महाकवि शूद्रक पृ० १९७-६ । टण्डी के 'काव्यादर्श में 'मृच्छकटिक' का पद्य 'लिम्पतीव तमोऽङ्गानि' उद्युत है। दण्डी का समय विद्वान् ७०० ई० मानते हैं, इस दृष्टि से भी शूद्रक का समय ईसा की छठी शताब्दी ही निश्चित होता है।

शुद्रक की एकमाल यही रचना प्राप्त होती है। मृच्छकटिक में दस अंक हैं, वतः शास्त्रीय दृष्टि मे इमे प्रकरण की मंजा दी गयी है। इसमें किव ने बाह्मण चारुदत्त एवं वेश्या यसन्तसेना के प्रणय-प्रसंग का वर्णन किया है। 'मृच्छकटिक' कई दृष्टियों से संस्कृत का विशिष्ट नाटक सिद्ध होता है। इसमें रंगमंच का शास्त्रीय टेकनीक अत्यधिक गठित है और रूढि एवं परम्परा को विशेष महत्त्व नहीं दिया है। इसका सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण अंग इसका हास्य है। कथानक की विभिन्नता एवं वस्तु का वैचित्रम, चिरित्रों की बहुलता एवं उनकी स्वतन्त्र तथा स्पष्ट वैयक्तिकता घटनाचक का गतिमान संयमण, नामाजिक राजनीतिक कान्ति और उच्चकोटि का हास्य मुच्छ-कटिक को विदय साटक के इतिहास में महत्त्वपण स्थान प्रदान करते हैं दि॰ मुच्छकटिक ] । साटककार एवं कवि दोनों ही रूपों में शूदक की प्रतिभा विलक्षण सिद्ध होती है। डॉ॰ कीय का बहना है कि "इस रूपक के गूण इतने पर्याप्त हैं कि लेखक की अनुचित प्रशंसा अनावय्यक है। इसके रचियता माने जाने वाले शुद्रक को सर्वदेशीय होने का गौरव प्रयान विषय गया है। 'कविताकामिनी के विलास' कालिदास और वश्यवाक् भवभूति में चाहे जितना अन्तर हो किन्तु मुच्छकटिक के लेखक की तुलना में इन दोनों का परस्पर भावनामाम्य कहीं अधिक है; शकुन्तला और उत्तररामचरित की रचना भारत के अतिरिक्त किसी भी देश में संभव नहीं थी, शकुन्तला एक हिन्दू नायिका है, माधव एक हिन्दू नायक है, जब कि संस्थानक, मैत्रेय सौर मदनिका विरवनागरिक हैं। परन्तु, यह दावा स्वीकार्य नहीं है। मृच्छकटिक अपने पूर्ण रूप में एक ऐसा रूपक है जो भारतीय विचारधारा और जीवन से ओतप्रोत है।" संस्कृत नाटक पृ० १३ : बस्तुत: मुच्छकटिक के पात्र भारतीय मिट्टी के पात्र होते हुए भी सावभीम भी हैं, इसमें किसी प्रकार की दिया नहीं है।

शूद्रक की शैली अत्यन्त सरल, आकर्षक तथा स्पष्टता एवं सादगी से पूर्ण है। इन्होंने ऐसी भाषा का प्रयोग किया है जो क्लिष्ट पदावली से रहित तथा लम्बे-लम्बे समासों मे मुक्त है। मुख्यतः इन्होंने बैदर्भी रीति का ही प्रयोग किया है किन्तु यत्र- तत्र आवश्यकतानुसार गोडी रीति भी अपनायी गयी है। भावानुसार भाषा में परिवर्त्तन करने के कारण ही यह शैली-भेद दिखाई पड़ता है। इनकी अभिव्यक्ति सबल है। ये अल्प शब्दों के द्वारा चित्र खींचने की कला में दक्ष हैं। इन्होंने लम्बे-उम्बे चित्रणों से यथासम्भव अपने को बचाया है और इसी कारण इनकी रचना रङ्गसञ्चोपयोगी हो गयी है। पर कहीं-कहीं जैसे, वसन्तसेना के घर का विस्तृत वर्णन एवं दर्शाका विशद चित्रण मन को उबाने वाले सिद्ध होते हैं। श्रुङ्गार और करण रसों के चित्रण में शूद्रक सिद्धहस्त हैं। इन्होंने दानों ही रसों के बड़े ही मोहक चित्र अंकित किये हैं-'धन्यानि तेषां खलु जीवितानि ये कामिनीना गृहमायतानाम् । आद्रीणि मेघोरकशीतलानि गात्राणि गात्रेषु परिष्वजन्ति ॥ ५।४९ ।' उन्हीं मनुष्यों का जीवन धन्य हैं; जो स्वयं घर में आई हुई कामिनियों के वर्षा जल से भींगे एवं शीतल अङ्गों को अपने अङ्गों से **बा**लिङ्गन करते हैं।' वसन्तरेना की शृङ्गारोद्दीपक लालत गति का चित्र देखने योग्य है—'कि यासि बालकदलीव विकम्पमाना रक्तांशुक्रंपवनलोलदलं बहन्ती ॥ रक्तीत्पल-प्रकरकृडुमलमृत्सुजन्ती टङ्गुर्मनः शिलगृहेव विदार्यमाणा ॥ १।२०।' 'अस्त द्वारा विदारित मनःशिला के समान लाल-लाल समूहों को (पद-पद्मों से) अंकित कर रही हो, वायु के स्पर्श से अंचल चंचल हो रहा है। इस प्रकार लाल वस्त्र धारण कर नवीन केले के समान क्यों कांपती हुई जा रही है।'

किया है। पंचम अंक का वर्षां-वर्णन करूप में किया है। पंचम अंक का वर्षां-वर्णन अत्यन्त सुन्दर बन पड़ा है। प्राकृत-प्रयोग की दृष्टि से मुच्छकितक एक अपूर्व प्रयोग के रूप में दिखाई पड़ता है। इसमें सात प्राकृतों का प्रयोग है—शौरतेनी, मागधी, प्राच्या, शकारी, चाण्डाली, अवन्तिका एवं ढक्की। इस नाटक में किव ने अनेक ऐसे विषयों के वर्णन में सीन्दर्य हूँ हा है जिनकी ओर किसी का ध्यान भी नहीं जाता। शिवलक के मुख से यज्ञोपबीत की उपयोगिता का वर्णन सुनने योग्य है—'एतेन मापयिति भित्तिषु कर्ममागिनेतेन मोचयित भूषणसंप्रयोगान्। उद्घाटको भवित यन्त्रहढे कपाटे दृष्टस्य कीटमुजगैः परिवेष्टनब्च ॥ ३।१६।' 'इससे सेंध फोड़ते भीत नापी जाती है। इससे अंगों में संलग्न आभूषण निकाले जाते है। यह किस्ती द्वारा दृढ़नापूर्वंक बन्द किवाड़ खोलने में सहायक होता है तथा विषेले जीवों तथा सर्पों के काटने पर उसे बाँधने में काम देता है।'

आधारग्रन्थ— १ - हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर— दासगुप्त एयं हे। २—संस्कृत नाटक—कीथ ( हिन्दी अनुवाद )। ३ — इण्डियन इस्मा—स्टेन कीनो। ४ — इन्ट्रोइक्शन ह्र द स्टरी ऑफ मृच्छकटिक—जी० वी० देवस्थली। ४ — प्रिफेस टुमृच्छकटिक —जी० के० भट। ६ — द थियेटर ऑफ हिन्दून —एम० एच० विल्सन। ७ — संस्कृत इमा — इन्दुरोखर। ६ — संस्कृत साहित्य का इतिहास — पं० बलदेव उपाध्याय। ९ — संस्कृत किव-दर्शन — डॉ० भोलाशंकर व्यास। ११ — संस्कृत काव्यकार — डॉ० हिरदत्त शास्त्री। १२ — मृच्छकटिक — चौखम्बा संस्करण ( हिन्दी-टीका ) भूमिका भाग — पं० कान्तानाथ शास्त्री तैलंग। १३ — सुद्रक — पं० चन्द्रबली पाण्डेय। १४ — महाकिव सुद्रक — डॉ०

रामशंकर तिवारी। १४ — संस्कृत नाट्य समीक्षा—इन्द्रपाल सिंह 'इन्द्र'। १६ — संस्कृत साहित्य का नवीन इतिहास — कृष्ण चैतन्य (हिन्दी अनुवाद)। १७ — आलोचना त्रैमासिक अंक २७ मृच्छकटिक पर निवंध — डॉ० भगवतशरण उपाध्याय। १८ — मृच्छ-कृटिक पर निवंध — पं० इलाचन्द्र जोशी संगम साप्ताहिक १९४८।

शेवतन्त्र—शिव की उपासना में सम्बद्ध तन्त्र को शैवतन्त्र कहते हैं। दार्शनिक दृष्टि से भिन्नता के कारण इसके चार विभाग हो गए हैं—पाशुपतमत, शैवसिद्धान्तमत, वीरशैवमत एवं स्पन्द या प्रत्यभिज्ञामत। शिव या रुद्र की उपासना वैदिक युग में ही प्रारम्भ हो चुकी थी और वेदों में रुद्रविषयक अनेक मन्त्र भी प्राप्त होते हैं। 'यजुर्वेद' में 'शतरुद्रीय अध्याय' अपनी महत्ता के लिए प्रसिद्ध है और 'तैत्तिरीय-आरण्यक' में (१०।१६) समम्त जगत् को रुद्र म्प कहा गया है। 'दवेताश्वतर उपनिषद्' में (३।११) रुद्र को मयंव्यापी तथा गवंगत माना गया है, पर इन ग्रन्थों में तन्त्रशास्त्र-संबंधी पारिभाषिक शब्दों के प्रयोग नहीं मिलते। 'महाभारत' में शैवमतों के वर्णन प्राप्त होते हैं। 'अपविश्वरम्' उपनिषद् में पाशुपतमत के अनेक पारिभाषिक शब्द प्राप्त होते हैं जिससे शेवमत की प्राचीनता सिद्ध होती है। शैवतन्त्र के विभिन्न सम्प्रदाय भारत के विभिन्न क्षेत्रों में प्रचलित थे। पाशुपतमत का केन्द्र गुजरात एवं राजपूताना में था और शैवसिद्धान्त तामिल देश में लोकप्रिय था। वीरशैवमत का क्षेत्र कर्नाटक था और प्रत्यभिज्ञादर्शन का केन्द्र काश्मीर।

१— पाशुपत मत— इस मत के संस्थायक लकुलीश या नकुलीश माने जाते हैं। 'शिवपुराण' के 'कारवण माहात्म्य' में इनका जन्म स्थान 'भड़ोंच' के निकटस्थ 'कारवन' संज्ञक स्थान माना गया है। राजपूनाना एवं गुजरात में जो इनकी मूर्तियाँ प्राप्त होती हैं उनका सिर वेशों से शंका हुआ दिखाई पड़ता है। इनके दाहिने हाथ में बीजपूर का फल एवं बायें में लगुड रहता है। लगुड धारण करने के कारण ही ये लकुलीश या लगुडेश कहे गए। शिव के १८ अवतार माने गए हैं उनमें नकुलीश को उनका आद्यावतार माना जाता है। उनके नाम हैं—लकुलीश, कीशिक, गाग्यं, मैत्र्य, कीरुष, ईशान, पारगाग्यं, किपलाण्ड, मनुष्यक, अपरकुशिक, अत्रि, पिगलक्षि, पुष्पक, बृहदायं, अगस्ति, सन्तान, राशीकर तथा विद्यागुरु। पाशुपतों का साहित्य अत्यन्त अल्पमात्रा में ही प्राप्त होता है। 'सर्वदर्शनसंग्रह' में माधवाचार्य ने 'नकुलीश पाशुपत' के नाम से इस मत के दार्शनिक सिद्धान्त का विवेचन किया है। राजशेखर सूरि-रचित 'षड्दर्शनसमुच्चय' में भी 'योगमत' के रूप में इस सम्प्रदाय की आध्यात्मिक मान्यताएँ विणित हैं। इस सम्प्रदाय का मूलग्रन्थ 'पाशुपतसूत्र' उपलब्ध है जिसके रचिता महेरवर हैं। यह ग्रन्थ 'पल्चार्थों भाष्य' के साथ अनन्तशयन ग्रन्थमाला (सं० १४३) से प्रकाशित है। इस भाष्य के रचिता कीण्डन्य हैं।

२—शैव सिद्धान्तमत—तामिल प्रदेश ही इस मत का प्रधान केन्द्र माना जाता है। इस प्रान्त के शैवभक्तों ने तामिल भाषा में शिवविषयक स्तोत्रों का निर्माण किया है जिन्हें वेद के सहश महत्त्व दिया जाता है। इस मत में ८४ शैव सन्त हो चुके हैं जिनमें चार अत्यन्त प्रसिद्ध हैं —अप्पार, सन्त ज्ञानसम्बन्ध, सुन्दरमूर्ति एवं मणिक्कवाचक ये सन्त चार प्रमुख शैव मार्गों के संस्थापक माने गए हैं—मार्गचर्या, किया, योग एवं ज्ञान । इनका समय सप्तम एवं अष्टम शताब्दी है। इनकी रचनाएं मुख्यतः तमिल में ही हैं और कुछ संस्कृत में भी प्रकाशित हो रही हैं। इसके आगम को 'शैव सिद्धान्त' कहते हैं। शैवागमों की संख्या २०८ मानी जाती है। कहा ज्यता है कि भगवान् शिव के पांच मुखों से २८ तन्त्रों का आविर्भाव हुआ है जिसे भगवान् ने अपने भक्तों के उद्धार के लिए प्रकट किया था। शैवाचार्यों के सद्योज्योति (८ वीं शताब्दी) हरदत्त शिवाचार्यं (११ वीं शताब्दी), रामकण्ठ (११ वीं शताब्दी) एवं अघोरशिवाचार्यं आदि प्रसिद्ध आचार्यं है। इनमें सद्योज्योति ने नरेश्वरपरीक्षा, गौरवागम की वृत्ति, स्वायम्भुव आगम पर उद्योत एवं सत्वसंग्रह तत्त्वत्रय, भोगकारिका, मोक्षकारिका एवं परमोक्षनिरासकारिका नामक ग्रन्थों की रचना की है। हरदत्त शिवाचार्यं की प्रसिद्ध रचना है—श्रतिसुक्तिमाना या चनुवंद तात्पर्य-संग्रह ।'

३—वीर शैवमत—इम मत के अनुयायी लिगायत या जंगम कहे जाते हैं। इन्हें वर्णं व्यवस्था मान्य नहीं है। ये शंकर की लिगायत मूर्ति सदा गले में धारण किये रहते हैं। इस मत का प्रचार कर्नाटक में अधिक है। इनके आद्यप्रवर्तंक (१२ वीं शताब्दी) 'वसव' कहे जाते हैं जो कलचुरि के राजा बिज्जल के मन्त्री थे। वीर शैवों के अनुसार इस मत की प्राचीनता असंदिग्ध है और इसका उपदेश पांच महापुष्ठ थों ने विभिन्न समय पर दिया था। उनके नाम हैं—रेण्डकाचार्यं, दारुकाचार्यं, एकोरामाचार्यं, पण्डिताराध्य एवं विश्वाराध्य। शिवयोगी शिवाचार्यं हुत 'सिद्धान्तिश्रामणि' इस सम्प्रदाय का मान्य ग्रन्थ है।

४-प्रत्यिभज्ञादर्शन-इस मत का प्रचलन काश्मीर में अधिक था। इसे स्पन्द या त्रिक् दर्शन भी कहा जाता है। पश्र, पति एवं पाश तीन तत्त्वों की प्रधानता के कारण यह दर्शन त्रिकु के नाम से विख्यात है। अथवा ९२ आगमों मे से सिद्धा नामक एवं मालिनी तन्त्र की प्रमुखता ही त्रिक् नाम का कारण है। अभिनवगुष्त ने 'तन्त्रा-लोक' में इस दर्शन के आध्यात्मिक पक्ष का विवेचन किया है। कहा जाता है कि भगवान शिव ने शैवागमों की द्वैतपरक व्याख्या को देखकर ही इस मत को प्रकट किया था जिसका उद्देश्य अद्वेततत्त्व का प्रचार था। भगवान् ने दुर्वासा ऋषि को इसके प्रचार का आदेश दिया था। इस दर्शन ( अहैतवादी ) का साहित्य अत्यन्त विशाल है जो काश्मीर ग्रन्थमाला से प्रकाशित है । त्रिक के मूल आचार्य वसुगुप्त माने जाते हैं जो ६०० ई० आसपास थे। इन्होंने स्पन्दकारिका ( ५२ कारिका ) में शिवसूत्र की विशद व्याख्या की है। कहा जाता है कि 'शिवपल्' नामक चट्टान पर 'शिवसूत्र' उट्टाङ्कृत थे (जिनकी संख्या ७० है) जिन्हें भगवान् शिव ने वसुगुप्त को स्वप्न में इनके उद्धार का आदेश दिया था। ये ही सूत्र इस दर्शन के मूल हैं। वसुगुप्त के दो शिष्यों महामाहेश्वराचार्यं कल्लट ( नवम शतक का उत्तरार्ढं ) एवं सोमानन्द ने क्रमशः स्पन्दसिद्धान्त एवं प्रत्यभिज्ञा मत का प्रचार किया। कल्लट की प्रसिद्ध रचना है 'स्पन्दकारिका' की वृत्ति जिसे 'स्पन्दसर्वस्व' कहा जाता है । सोमानन्द के ग्रन्थों के नाम हैं—'शिवदृष्टि' एवं 'परानिशिका-विवृत्ति'। उत्पलाचार्य प्रत्यभिज्ञादर्शन के प्रसिद्ध आचार्यं है (९०० ई०) ये सोमानन्द के शिष्य थे। इन्होंने 'ईश्वरप्रत्यिभज्ञाकारिका' नामक प्रसिद्ध ग्रन्थ की रचना की है। इनके अन्य ग्रन्थ हैं—अजडप्रमातृसिद्धि, ईश्वर-सिद्धि, तथा सम्बन्ध-सिद्धि, शिवस्तोत्रावली। अभिनवगुप्त उत्पलाचार्यं के शिष्य एवं लक्ष्मणगुप्त के शिष्य थ। इनका 'त-वालोक' मन्त्रशास्त्र का महाकोश माना जाता है। इनके, अन्य ग्रंथ है—उद्वरप्रत्यभिजाविमांगनी, तन्त्रसार आदि। दे० अभिनवगुप्त । इस दर्शन के अन्य प्रसिद्ध अन्यार्थ केमराज (९७४-१०२५) हैं। ये अभिनवगुप्त के शिष्य ग्रंथ है - जिबसूत्रविमांगनी, स्वच्छत्यतन्त्र, विज्ञानभैरव, नेत्रतन्त्र पर उद्योत टीका, प्रत्यगिज्ञाह्यय, स्वन्यसन्दोह, शिवस्तोत्रावली की टीका सहित।

आधारग्रन्थ — १. भारतीय साधना और संस्कृति भाग १,२— म० म० डॉ० गोपीनाथ कोवराज । २. भारतीयदर्शन — आ० बलदेव उपाध्याय । ३. शैवमत — डॉ० यदुवंशी ।

शोभाकर मित्र— अलंकारशास्त्र के आचार्य। इनका समय संवत् १२४० से १६४० के बीच है। इन्होंने 'अलंकाररताकर' नामक अलंकार-विषयक ग्रन्थ की रचना की है। इसमें सूत्रशंली मे १३३ अलंकारों का विवेचन है तथा वृत्तियों के द्वारा उनका स्वरूप स्पष्ट किया गया है। लेखक ने अनेक अलंकारों — रूपक, स्मरण, आन्तिमान, सन्देह, अपहृति आदि—के संबंध मे नवीन तथ्य प्रकट किये हैं यथा ४९ नबीन अलंकारों का वर्णन ह। 'अलंकार रत्नाकर' मे कुल १९९ अलंकार वर्णित है। इसमें बढ़ाये गए अलंकारों की मूची इस प्रकार है—असम, उदाहरण, प्रतिमा, विनोद, व्यासंग, वैधन्यं, अभेद, वित्तक, प्रतिना, कियातिपत्ति, निश्चय, विध्याभास, सन्देहाभास, विकल्पाभास, विपयंय, अचिन्त्य, अश्वय, व्यत्यास, समता, उद्रेक, तुल्य, अनादर, आदर, अनुकृति, प्रत्यूह, प्रत्यादेश, व्याप्ति, आपत्ति, विधि, नियम, प्रतिप्रसव, तंत्र, प्रसंग, वर्धमानक, अवरोह, आतश्य, प्रह्लुला, विवेक, परभाग, उद्देशद एवं गूढ़। शोभाकर मित्र का अलंकार-विचेचन अत्यन्त प्रीढ़ है। इनके अलंकार-विरूपण के लिए दे० लेखक का शोधप्रवन्ध— "अलकारों का ऐतिहासिक विकास: भरत से पद्माकर तक" अलंकार रत्नाकर का प्रकाशन ओरियन्टल बुक एजेन्सी, पूना (१९४२ ई०) से हो चुका है।

आधारग्रन्थ-अलंकारानुकीलन-राजवंश सहाय 'हीरा' चौखम्बा प्रकाशन ।

द्योंनकोपनिषद्— इसका प्रकाशन आड्यार लाइब्रेरी की एकमात्र पाण्डुलिपि के आधार पर हुआ है। इसमें एकाक्षर 'ॐ' की जपासना का महत्त्व प्रतिपादित किया गया है तथा असुरों पर देवों की विजय एवं इन्द्र का महत्त्व वर्णित है। इसके अन्त में शौनक ऋषि का उन्नेख उपदेष्टा के रूप में है और यही इसके नाम का रहस्य भी है।

श्रीकृष्णिचिल्रासः चम्पू — इस चम्पूकाव्य के रचयिता नरसिंह सूरि कि हैं। इनके पिता का नाम अनन्त नारायण एवं माता का नाम लक्ष्मी था। इसमें किव ने सोलह आक्वासों में भागवत की कथा का वर्णन किया है। रचना में वर्णन बिस्तार पर्याप्त मात्रा में प्राप्त होता है और इसकी भाषा प्रवाहपूर्ण है। कलानिध नामक विद्वान् ने 'कल्लोल' नामक टीका इसके १४ आश्वासों पर लिखी है। रचना का समय १७ वीं शताब्दी के आसपास है। यह ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२२२९ में प्राप्त होता है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में वासुदेव की स्तृति की गयी है— 'आनन्दे चिति सत्यनन्ययुजि च स्वस्मिन्नांवद्याद्वत-प्रारम्भादसतो निवृत्तमनसामस्मादबुद्धात्मनाम्। एतन्व्याम्य स्दर्शगतनया तन्वन् ज्यद्यस्वरा डात्मे-वात्मविदां विभाति स सदा वो वामुदेवोऽवनान् ॥'

आधारग्रन्थ — चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन — डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

रांकरानन्द् चर्णू—इस चम्पूकाव्य के प्रणेता का नाम है गुरु स्वयम्भूनाथ राम। इनके जीवन एवं समय के संबन्ध म कुछ भी विवरण प्राप्त नहीं होता। यह प्रन्थ पाँच उच्छ्वास मे विभक्त है जिसके अन्तिम कित्यय पृष्ठ नष्ट हो गए है। किव ने 'महाभारत' के अनुकरण पर किराताजुंनीय की कथा का वर्णन किया है। इनकी रचनाशैली पर पूर्ववर्ती किवयों की छाया देखी जाती है किन्तु ग्रन्थ उत्तम श्रेणी का है। यह रचना अभी तक अप्रकाशित है और इसका विवरण डी० सी० मद्रास १२३७७ में प्राप्त होता है। प्रारम्भ में किव गणेश की वन्दना की है तथा कथा का प्रारम्भ कैलाशपर्वत के रमणीय वर्णन से किया गया है— 'आरुह्म यत्र हरवाहमहोक्षमोहाद्-गण्डोपलं गमनवीथिषु नेतुकामः। आस्फालनोत्तरलहस्ततलस्सहास-मालोक्यते च सममम्बकया कुमारः॥'

आधारग्रन्थ — चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ० छविनाथ त्रिपाठी ।

श्रीधर—ज्यीतिपशास्त्र एवं बीजगणित के ममंत्र विद्वानों में श्रीधर का नाम लिया जाता है। इनका समय दशक शताब्दी का अन्तिम चरण है, पर कुछ विद्वान् इनका आविर्भाव-काल ७५० ई० मानते हैं। ये कर्णाटक प्रान्त के रहने वाले थे। इनके पिता का नाम बलदेव शर्मा एवं माता का नाम अन्वोका था। पहले ये शैव थे किन्तु आगे चलकर जैनधर्मावलम्बी बन गए। इन्होंने ज्योतिपशास्त्र-विषयक तीन ग्रन्थों— 'गणितसार', 'ज्योतिज्ञानविधि' एवं 'जातकतिलक'—की रचना की है जिनमें प्रथम दो प्रन्थ संस्कृत में एवं अन्तिम कन्नड़ भाषा में हैं। 'गणितसार' के वर्णित विषय हैं— अभिन्नगुणक, भागहार, वगं, वगंमूल, घनमूल, भिन्न, समच्छेद, भागजाति, प्रभागजाति—भागानुबन्ध, भागमातृजाति, त्रैराशिक, सप्तराशिक, नवराशिक, भाण्डप्रतिभाण्ड, मिश्रकच्यवहार, भाव्यव्यवहारसूत्र, एकपत्रीकरणसूत्र, सुवर्णगणित, प्रक्षेपकगणित, समन्नमविश्वमसूत्र, श्रेणीव्यवहार, क्षेत्रव्यवहार, खातव्यवहार, चित्वव्यवहार, कोष्ट-क्ववहार, राशिव्यवहार एवं छायाव्यवहार। 'ज्योतिज्ञानिविधि' में ज्योतिपशास्त्र के सामान्य सिद्धान्तो का वर्णन है। इसमें संवत्सरों के नाम, नक्षत्र, योगनाम, करणनाम एवं इनके शुभाशुभत्व, मासशेष, मासाधिपतिशेष, दिनशेष, दिनाधिपतिशेष आदि विषय विणत है।

**आधारप्रन्य**—भारतीय ज्यौतिष— डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

श्रीनिवास चम्पू-इस चम्पूकाव्य के रचियता वेंकट नामक किव हैं। इनके विषय में कुछ भी विवरण प्राप्त नहीं होता है। 'श्रीनिवासचम्पू' के दो भाग हैं-पूर्वविलास तथा २त्तरविलास। पूर्वविलास पाँच उच्छ्वासों में विभक्त है और उत्तर विलास में पाँच उन्नास है। पूर्वीवलास में कथावस्तु का विकास दिखलाया है तो उत्तरविलास मे वाग्विलासका चमत्कार। पूर्वविलासके प्रथम परिच्छे<mark>द में राजा</mark> श्रीनिवास का अतिशयोक्तिपूर्ण वर्णन किया गया है। द्वितीय में पद्मावती का राजा द्वारा दर्शन तथा तृतीय में पद्मावती का विरह-वर्णन है। चतुर्थ में राजा श्रीनिवास का नारायणपुर (पद्मावती का निदासस्थान ) में बक्ला द्वारा संदेश प्रेषण तथा बक्ला की सहायता से राजा श्रीनिवास एवं पद्मावती का मिलन वर्णित है। पञ्चम उच्छ्वास मे विधि-विधान के द्वारा दोनो का विवाह वर्णित है । उत्तरविलास में विभिन्न देशों से आये हुए कवियों का वाग्विलास तथा समस्यापूर्ति के साथ राजा श्रीनिवास की प्रशस्ति की गयी है। सम्पूर्ण काव्य मे उक्ति-चमत्कार तथा बलेख एवं यमक की छटा प्रदर्शित होती है और कवि का मुख्य उद्देश्य काव्यकीशल का प्रदर्शन रहा है जिसमें वह पूर्ण सफल हुआ है। यमक का चित्र देखिए -- कमलाकमला यस्य ताक्ष्यंस्ताक्ष्यों धरापते । निन्दनी निन्दनी यरय स ते राजन् वरोवरः ॥ पृ० ६५ । इस काव्य का प्रकाशन गोपालनारायण कं० से हो चुका है।

आधारग्रन्थ-- चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन--डॉ० छविनाथ त्रिपाठी।

श्रीपति—ज्योतिषशास्त्र के आचार्य। इन्होंने गणित एवं फलित दोनों प्रकार के ग्रन्थों की रचना की है। ये अपने समय के महान् ज्योतिविद् माने जाते थे। इनका समय १०३९ ई० क आसपास है। इनके द्वारा रचित ग्रन्थ हैं--- 'पाटीगणित', 'बीजगणित', 'सिद्धान्तशेखर' (तीनों ग्रन्थ गणित ज्यौतिष के हैं ), 'श्रीपतिपद्धति', 'रत्नावली', 'रत्नसार' एवं 'रत्नमाला' ( सभी ग्रन्थ फलित ज्यौतिष के हैं ) । प्रबोधचन्द्रसेन ने 'खण्डखाद्यक' नामक ज्योतिष ग्रन्थ की अंगरेजी टीका (पृ० ९३) में बतलाया है कि 'श्रीपित के पहले किसी भारतीय ज्योतिषी ने काल-समीकरण के उस भाग का पता नहीं लगा पाया था जो रविमार्ग की तिर्यक्ता के कारण उत्पन्न होता है'। भारतीय ज्योतिष का इतिहास पृ० १८८। ये न केवल गणित ज्योतिष के ही ममँश थे, अपित ग्रहवेध-किया के भी जानकार थे। इन्होंने 'सिद्धान्तरोखर' नामक ग्रन्थ में 'ग्रहवेध-क्रिया के द्वारा 'ग्रह-गणित' की वास्तविकता जानने की विधि का संकलन किया है। इस्होंने सरल एवं बोधगम्य दौली में अपने ग्रन्थों का प्रणयन किया है।सिद्धान्तशेखर, मिक्सिक्ट कृत टीका के साथ कलकत्ता से १९४७ में प्रकाशित, सम्पादक -- बबुबा मिश्र ।

आधारग्रन्थ-१. भारतीय ज्यौतिष का इतिहास-डॉ॰ गोरलप्रसाद । २. भारतीय ज्यौतिष---डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री।

श्रीमद्भागवतपुराण-कमानुसार ५ वा पुराण । 'श्रीमद्भागवत' को महापुराण की संज्ञा से विभूषित करते हुए सम्पूर्ण पुराणों में इसका प्राधान्य प्रदर्शित किया गया है। इसे 'ब्रह्मसम्मित' कहा जाता है—'इदं भागवतं नाम पुराणं ब्रह्मसम्मितम्'। स्वयं भागवतकार ने भी इसे 'निगमकल्पतर का गलित अमृतमय फल' कहा है। यह पुराण वैष्णव आचार्यों के बीच 'प्रस्थान-चतुष्ट्रय' के नाम से विख्यात है और सम्पूर्ण भारतीय चिन्तन-परम्परा में इसका स्थान 'ब्रह्मसूत्र' 'उपनिषद्' एवं 'गीता' की भौति महत्त्वपूर्ण माना जाता है। यह भक्तिरस का आधारग्रंथ एवं धमं का रसात्मक स्वख्य उपस्थित करनेवाला शास्त्रीय ग्रन्थ भी है। श्रीमद्भागयत भारतीय वैदुष्य का चरमशिलर है जिसमें नैष्कम्यं भक्ति का प्रतिपादन तथा भगवान् की चिन्मय लीला का चिन्मय संकल्य एवं दिव्य बिहार का वर्णन करते हुए प्रेमिल भावना का शास्त्रीय एवं व्यावहारिक ख्य प्रस्तुत किया गया है। इसमं ब्रम्मिता और निरपेक्षिता, और उनके तीन ख्यों न्या है, वे हैं—अधिष्ठानता, साक्षिता और निरपेक्षिता, और उनके तीन ख्यों का बाध्यात्मक, आधिदैविक एवं आधिभौतिक की भी व्यंजना हुई है। इसमें यह सिद्ध किया गया है कि श्रीकृष्ण हो ब्रह्म, परमात्मा एवं भगवान् है।' वदन्ति तत्तत्व विदस्तत्त्वं यज्जानमद्वयम्। ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्दघते॥' श्रीमद्भागवत, १।२।११

'श्रीमद्भागवत' मे १२ स्कन्ध, ३३५ अध्याय एवं लगभग १८ सहस्र ब्लाक हैं। 'नारदीयपुराण', 'पद्मपुराण', 'कौशिकसंहिता,' 'गीरीतन्त्र', 'स्कदपुराण' आदि <mark>प्रंथ</mark>ों के अनुसार इनमें १८ हजार क्लोक हैं तथा स्कन्धों एवं अध्यायों की संख्या भी उपरिवत् है। 'पद्मपुराण' में इसकी ३३२ शाखाएँ कही गयी हैं 'द्वात्रिशत्त्रिशतं च यस्य विलसच्छाखाः'। श्रीमद्भागवत के प्राचीन टीकाकार चित्सुखाचार्यं ने भी ३३२ अध्यायों का ही निर्देश किया है - 'द्वात्रिशत्त्रिशतं पूर्णमध्यायाः' कतिषय विद्वान् इसी कारण इसके तीन अध्यायों को प्रक्षिप्त मानते है। स्वयं महाप्रभू बल्लभाचार्यजी ने भी दशम स्कन्ध के तीन अध्यायों ८८,८९,९० को प्रक्षिप्त माना है। किन्तू, रूपगोस्वामी ने इन्हें प्रामाणिक मानते हुए कहा है कि 'जो इन अध्यायों को प्रक्षिप्त मानते हैं उनके ऐसा मानने का कोई कारण नहीं है वयोंकि सब देशों में वे प्रचलित हैं और 'वासनाभाष्य' 'सम्बन्धोक्ति', 'विद्वत्कामधेतु', 'शुक्रमनोहरा', 'परमहंसप्रिया' आदि प्राचीन एवं आधुनिक टीकाओं में इसकी व्याख्या की गयी है। यदि अपने सम्प्रदाय अस्वीकृत होने के कारण ही वे उन्हें अप्रामाणिक मानते हैं तो दूसरे सम्प्रदायों में स्वीकृत होने के कारण प्रामाणिक ही वयों नहीं मानते ? यदि 'द्वात्रिशत् त्रिशतं च' को प्रामाणिक माना है तो हैन्हेंक्य स्वीकार करके उन पदों का अर्थ ३६५ हो सकता है अर्थात् 'द्वात्रिशत् च त्रिपञ्चशतानि च' व्याख्या से ३३५ हो जाता है। इस प्रकार ३३५ अध्याय संख्या मानकर तत्तत्पूराणों की संगति लग सकती है।'' भागवत-दर्शन पृ० ६४। वर्ण्य विषय - इसके १२ स्कन्धों का सार इस प्रकार है -

प्रथम स्कन्ध—प्रारम्भ में नैमिषारण्य में शौनकादि ऋषियों द्वारा सूत जी से मनुष्य के बात्यन्तिक श्रेय के साधन की जिज्ञासा एवं सूत जी द्वारा श्रीकृष्ण की भक्ति को ही उसका एकमात्र साधन बताना। चौबीस अवतारों की कथा, शुकदेव एवं परीक्षित की कथा, व्यास द्वारा श्रीमद्भागवत की रचना का रहस्य, नारदजी के पूर्वजनम का वर्णन एवं उन्हें केवल भक्ति को आत्म-शान्ति-प्रदान करने का साधन मानना,

महाभारत युद्ध की कथा तथा अश्वत्थामा द्वारा द्रीपदी के पाँच पुत्रों के सिर काटने की कहानी, भीष्म का देहत्याग, परीक्षित जन्म, यादवों का संहार, श्रीकृष्ण का परमधाम गमन, परीक्षित की दिग्विजय तथा उनकी मृत्यु।

द्वितीय स्कन्ध— शुक्तदेव द्वारा भगवान् के विराट् रूप का वर्णन, विभिन्न कामनाओं की सिद्धि के लिए विभिन्न देवताओं की उपायका विधान, कच्छप एवं नृसिहाबतार की कथा, भगवद्वक्ति के प्राधान्य का निरूपण, मृष्टि-विषयक प्रश्न और शुकदेव जी द्वारा कथा का प्रारम्भ, गृष्टि-वर्णन, ब्रह्माओं द्वारा भगवद्वाम दर्शन तथा भगवान् द्वारा उन्हें चतुः इलोकी भागवत का उपदश्न, भागवत के दस लक्षणों का वर्णन।

तृतीय स्कन्ध—उद्धव और विदुर की भेंट तथा उद्धव द्वारा भगवान के बालचिरत एवं अन्य लीलाओ का वर्णन, मैंत्रेय द्वारा विदुर को मृष्टि-क्रम का वर्णन सुनाना, विराट शरीर की उत्पत्ति, मह्मा द्वारा भगवान की स्तुति एवं दस प्रकार की सृष्टि का वर्णन, मन्वन्तरादि काल-विभाग एवं सृष्टि का विस्तार, वाराह-अवतार की कथा, सनकादि द्वारा जय-विजय को शाप तथा जय-विजय का वंकुण्ठ से पतन, हिरण्यक्षिषु और हिरण्याक्ष की कथा तथा काराह-भगवान द्वारा हिरण्याक्ष का वध, कदंग एवं देखहूति की कथा, कपिल का जन्म एवं सांख्य-दर्शन का वर्णन, अष्टाङ्क्रयोग-विधि, भक्ति का रहस्य और काल की महिमा, मनुष्य योनि प्राप्त करने वाले जीव की गति का वर्णन, देवहृति का तत्त्वज्ञान एवं मोक्ष-पद प्राप्ति का वर्णन।

चतुर्थ स्कन्ध — स्वायम्भुव-मनु की कन्याओं का वंश-वर्णन, दक्ष प्रजापित एवं िशव के मनोमालिन्य एवं सती की कथा, ब्रह्मादि देवताओं द्वारा कैलाश पर जाकर शिव को मनाना, दक्षयज्ञ की पूर्ति, ध्रुव की कथा तथा उनका वंश-वर्णन, राजा वेन की कथा, राजा पृषु की कथा, पुरल्जनोयाख्यान वर्णन, प्रचेताओं को विष्णु भगवान् का वरदान।

पञ्चम स्कन्ध-- प्रियञ्जत चरित्र, आग्नीध तथा राजा नाभि का चरित्र, ऋषभदेव की कथा, भरतचरित, भरत वंश का वर्णन, भुवनकोश-वर्णन, गंगावतरण की कथा, भिन्न-भिन्न वर्णेन, किम्पुरुष और भारतवर्ष का वर्णन, ६ द्वीपों एवं लोकालोक पर्वंत का वर्णन, सूर्यं की गति, भिन्न-भिन्न ग्रहों की स्थित का वर्णन, शिशुमार चन्न का वर्णन, संकर्षणदेव का विवरण, नरक वर्णन।

षष्ठ स्कन्ध—अजामिल की कथा, दक्ष द्वारा भगवान् की स्तृति, नारद जी के उपदेश से दक्षपुत्रों की विरक्ति एवं नारद का दक्ष को शाप, बृहस्पित द्वारा देवताओं का त्याग तथा विश्व रूप का देव गुरु के रूप में चरण, नारायण कवच का उपदेश, अश्व स्व विश्व रूप का देव ताओं की पराजय तथा दिश्व श्रिष की कथा, बृत्रामुर का वध, चित्रकेतु को अञ्चिरा और नारद का उपदेश, चित्रकेतु को पार्वती का शाप, अवदिति एवं दिति की सन्तानों तथा मरुहणों की उत्पत्ति को वर्णन, पुंसवन व्रत का विधान।

सप्तम स्कन्ध- नारद-युधिष्ठिर-संवाद एवं जय-पराजय की कथा, हिरण्यकिष्ठपु की कथा, प्रह्लादचरित, मानवधर्म, वर्णधर्म तथा स्त्रीधर्म का वर्णन, ब्रह्मधर्म और वानप्रस्थ आश्रमों के नियम, यतिधर्म का विवेचन, गृहस्थ संबन्धी सदाचार तथा मोक्षधमं ।

अष्टम स्कन्ध-मन्बन्तर वर्णन, गजेन्द्र कथा, समुद्र-मथन की कथा, मोहिनी अवतार एवं देवासुर संग्राम, आगामी सात मन्वन्तरों का वर्णन, मन् आदि के कर्मी का वर्णन, राजा बिल की कथा तथा वामनचरित, मत्स्यावनार की कथा।

नवम स्कन्ध- वैवस्वत मनु के पुत्र राजा मृद्यम्न की कथा, महर्षि च्यवन एवं मुकन्या का चरित्र, राजा अर्थाति का बंग वर्णन, नानाग और अम्बरीप की कथा. दुर्वासा की दृ:ख निवृत्ति, इक्ष्याकू बंग वर्णंग, मान्धाता और सौभरि ऋषि की कथा. राजा त्रिशंकु और हरिश्तन्द्र की कथा, सगर-चरित्र, भगीरव-चरित्र एवं गंगावतरण, रामचरित्र, इक्ष्याकृदंशीय राजाओं का वर्णन, राजा निमि का वंज वर्णन, चन्द्रवंश-वर्णन, परशुराम-कया, ययाति चरित्र, पुरुवंश तथा दुष्यन्तशकुन्तलोपाख्यान, भरत-चरित्र एवं भरतवंश-वर्णन, राजा रन्तिदेव की कथा, पांचाल, कीरव एवं मगधवंशीय राजाओं का वर्णन, यद्वंश वर्णन तथा विदर्भवंश वर्णन ।

दशम स्कन्ध — वासुदेव-देवकी-विवाह तथा कंस द्वारा देवकी के ६ पुत्रों की हत्या, श्रीकृष्ण जन्म कथा, पूतना उद्धार, शकट भंजन एवं तृणावत्तं की कथा, यमलाजुन उद्वार एवं कृष्ण का ऊखल में बाँधा जाना, वत्सासुर एवं वकासुर का उद्धार, अघासूर वध, ब्रह्माजी का मोह एवं ब्रह्मा द्वारा भगवान् की स्तुति, धेनुकासूर का वध एवं कालियनाग की कथा, प्रलम्बागुर का उद्धार, गोपों का दावानल से रक्षा. वर्षा-शरद ऋत का वर्णन, वेण्गीत, चीरहरण, यजपत्तियां पर कृपा, इन्द्रयज्ञ निवारण, गोवधंनधारण, रासलीला, गोविका गीत, सुदर्धन और शङ्खचूड का उद्धार, अरिष्टासुर का उद्धार एवं अकृर अध्यमन, श्रीकृष्ण-बलराम का मधुरा गमन, वंसवध तथा कृडजा की कथा, श्रीकृष्ण बलराम का यज्ञोपवीत तथा गुरुकुल-प्रवेश, जरासन्ध के साथ युद्ध और कृष्ण का द्वारिकापुरी में बास, बलराम का विवाह, रुविमणी कथा एवं कृष्ण के साथ विवाह, प्रद्युम्न का जन्म तथा शम्बरासुर का वध, जाम्बवतो एवं सत्यभामा के साथ कृष्ण का विवाह, अन्यान्य विवाहों की कथा, उषा-अनिरुद्ध कथा, वाणासर-पराभव राजा नृग की कथा, बलरामजी का ब्रजगमन, पोण्ड्रक एवं काशिराज का उद्धार. दिविद का वर्ध, कौरवों पर बलराम जी का कृषित होना एवं साम्ब का विवाह। पाण्डवों के राजसूय यज का आयोजन एवं जरासंधवध, शिशुपाठ वध, सुदामा की कथा कृष्ण और बलराम का गोपियों से पुन: भेंट, वेद-स्तृति, शिव का संतटमोचन, कृष्ण के लीला-विहार का वर्णन ।

एकादश स्कन्ध-ऋषियों द्वारा यद्वंशियों को शाप, माया, ब्रह्म एवं कमयोग का निरूपण, भगवान के अवतारों का वर्णन, भक्तिहीन पुरुषों की गति तथा भगवान के पूजा-विधान का वर्णन, देवताओं द्वारा भगवान को परमधाम सिधारने के लिए प्रार्थना, अवधूतीपारुयान, लौकिक और पारलीकिक भोगों की निःगारता का निरूपण बढ, मुक्त एवं भक्तों के लक्षण, सत्संग की महिमा एवं कर्म तथा कर्मत्याग का विधान सनकादि को दिये गए उपदेश का वर्णन-हंस रूप से, भिक्तयोग एवं ध्यानिविधि का वर्णन विभिन्न सिद्धियों के नाम तथा लक्षण, भगवान् की विभूतियों का वर्णन, वर्णाश्रमधर्म का विवेचन, वानप्रस्थ एवं सन्यामी के धर्मों का कथन, भिक्त, ज्ञान और यम-नियमादि साधनों का वर्णन, ज्ञानयोग, कमंयोग और भिक्तयोग, गुणदोष व्यवस्था का स्वरूप और रहस्य, तत्त्वों की संख्या तथा प्रकृति-पुरूप विवेचन, सांख्ययोग, तीन गुणों की वृत्तियों का निरूपण, पुष्टरवा का वैराग्य-कथन. कियायोग का वर्णन तथा परमार्थं निरूपण, भागवतधर्म-निष्टपण एवं उद्धव का बदिरकाश्रम प्रस्थान, यदुवंश का नाश, भगवान् का परमधाम-गमन।

द्वादय स्कन्ध—किश्युग की राजवंशावली, किल्युग का धर्म, राज्य, युगधर्म तथा किल्युग के दोषों से बचने के उपाय अर्थात् नाम संकीर्तन का वर्णन, चार प्रकार के प्रलय, श्रीशुकदेव का अन्तिम उपदेश, परीक्षित की परम गित, जनमेजय का नागयज्ञ तथा वेदों की घाष्वाओं ( शाष्वा भेद ) का वर्णन, अथवंवेद की शाष्वाऐं एवं पुराणों के लक्षण, मार्वज्दय जी की तपस्या एवं वर-प्राप्ति, मार्कज्देय जी का माया-दर्शन तथा शंकर द्वारा उन्हें वरदान देना, भगवान् के अंग, उपांग एवं आयुधों का रहस्य और विभिन्न सूर्यगणों का वर्णन। श्रीमद्भागवत की संक्षिप्त विषय-सूची तथा विभिन्न पुराणों की श्लोक संख्या एवं श्रीमद्भागवत की महिमा।

विवेचन -श्रीमद्भागवत मे वर्ण्यविषयों का अवलोकन करने से पता चलता है कि इस ग्रन्थ का निर्माण सुनियोजित दंग से भक्ति तत्त्व के प्रतिपादनाथ किया गया है। प्रत्येक स्कन्ध में 'प्रेमलक्षणाभित्तः' का प्रतिपादन किया गया है । यद्यपि श्रीमद्भागवत में भक्ति के कई रूपों वैधीभक्ति, नवधाभक्ति एवं निगुणभक्ति का वर्णन एवं विशद विवेचन है पर इसके अनेक स्थलों पर यह बात दहराई गयी है कि भक्त को परम सिद्धि की प्राप्ति 'प्रेमलक्षणाभित्ति' के ही द्वारा प्राप्त हो सकती है। इसमें कोरे ज्ञान की निन्दा की गयी है-- 'धर्मः स्वनुष्ठितः पंसां विष्वक्रोन-कथामु यः । नोत्पादयेद्यदि रति श्रम एव हि केवलम् ॥ १-२- धुद्र।शा भूरि कर्माणो ब।लिशा वृद्धमानिनः ॥ १०-२३ ९ धिगुजन्म निस्त्वृद्विद्यां धिग्वतं धिग्बहुजताम् । धिवकुलं धिक् क्रिया-दाक्ष्यं विमुखा येत्वधोक्षजे ॥ १०-२३-३९।' इस पुराण का प्रधान लक्ष्य है समन्वयवाद अर्थात् सांख्य. मीमांसा, योग, न्याय, वेदान्त आदि सभी दर्शनों के सिद्धान्तों का समन्वय करते हुए उनका पर्यवसान भक्ति में ही किया गया है। इसमें पांचरात्र मत का प्राधान्य है जिसमें बतलाया गया है कि 'कियायांग' को ग्रहण करके ही मन्ष्य अमरत्व की उपलब्धि करता है। इसमें कई स्थलों पर शिव का भी महत्त्व प्रतिपादित किया गया है तथा उन्हें परम भागवत एवं बैब्णव बनलाया गया है। शिव को सभी विद्याओं का प्रवर्त्तक, सभी प्राणियों का ईश एवं साधु-जनों का एकमात्र आध्य कहा गया है। 'ईशानः सर्वविद्यानामीश्वरः सर्वदेहिनाम् ॥' १२-१०-८ । भागवत में वेदान्त-तत्त्व को अधिक महत्त्व प्रदान किया गया है तथा इसका (भागवत का) चरम प्रतिपाद्य तत्त्व निर्गुण ब्रह्म को ही माना गया है। इसमें वेदान्त-मत को भक्ति-तत्त्व के साज समन्वित करते हुए नवीन विचार व्यक्त किया गया है।

श्रीमद्भागवत की टीकाएँ—अथंगाम्भीयं एवं अन्य विशेषताओं के कारण इसकी टीकाएँ रची गयी हैं उनका विवरण इस प्रकार है—१—श्रीधर स्वामी—'भावायं-प्रकाशिका'—यह सभी टीकाओं में श्रेष्ठ एवं प्राचीन है। इसका समय ११ वीं शताबदी है। इसके सम्बन्ध में निम्नांकित इलोक प्रचलित है—'व्यामो वेत्ति शुको वेति राजा वेत्ति न वेत्ति वा। श्रीधरः मकलं वेत्ति श्रीनृसिह—प्रतादतः। २—गुदर्शन सृरि—'शुकपक्षीया'—यह विशिष्ठाद्वैत टीका है। इनका समय १४ वीं शतो है। ३— बीरराधवकृत 'भागवतचिद्रका'—यह अत्यन्त विम्तृत टीका है। इसका समय १४ वीं शताबदी है। ४— वन्नभाचार्यं की 'मुबोधिनी टीका'—यह टीका सम्पूर्णं भागवत की न होकर दशमस्कन्ध एवं प्रारम्भिक कई स्कन्धों की है। ५—शुकदेवाचार्यं कृत 'मिद्धान्तप्रदीप'—यह निम्बार्कमत की टीका है। ६—सनातन गोस्वामी कृत 'बृहद्वैष्णवतोषिणी'—यह टीका चैतन्यमतावलम्बी टीका है और केवल दशम स्कन्ध पर ही है। ७—जीवगोस्वामीरचित 'क्रमसन्दर्भ' द—विश्वनाथचकवर्ती विरचित 'सारार्थंदिशनी'। चैतन्यमतानुमायी टीका।

श्रीमद्भागवत का रचना-विधान — श्रीमद्भागवत की रचना सूत और शौनक संवाद के रूप में हुई है। इसे सर्वप्रथम शुकदेव जी ने राजा परीक्षित को सुनाया था। इसकी भाषा अरयन्त प्रौढ़, पाण्डित्यपूर्ण एवं गम्भीर है जिसका रूप प्रन्थ के प्रारम्भ से अन्त तक अक्षुण्ण है। वह समास प्रधान, अलंकत, प्रतीक-प्रधान तथा व्यंजना के गूढ साधनों से युक्त है। इनमें न केवल पद्य का प्रयोग है, अपितु प्रवाहपूर्ण गद्य का भी कितिय स्थलों पर समावेश किया गया है, जो प्रौढ़ता में काउम्बरी के समकक्ष है। इसको भाषा को 'काव्यमयी लिलतभाषा' कहा जा सकता है। इसमें अनेक स्थलों पर प्रकृति का अत्यन्त मनोरम चित्र उपस्थित किया गया है एवं वृक्षों की नामावली भी प्रस्तुत की गयी है, िशेषतः रासलीला के वर्णन में। वज्जभाचार्य ने इसकी भाषा को 'समाधि-भाषा' कहा है, अर्थात् व्यासजी ने समाधि-अवस्था में जिस परमतत्त्व की अनुभूति की थी उसका प्रतिपादन श्रीमद्भागवत में किया गया है। 'वेदाः श्रीकृष्ण-वाक्यानि व्यास-सूत्राणि चैव हि। समाधिभाषा व्यासस्य प्रामाणं तत् चतुष्ट्यम्॥' शुद्धा-दैतमात्तंण्ड पृ० ४९।

श्रीमद्भागवत की रचना-तिथि—इसके निर्माण-काल के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। सर्वप्रथम स्वामी दयानन्द सरस्वती ने इसे बोपदेव (१३ वीं शताब्दी) की रचना कहा, किन्तु अनेक विद्वानों ने इस मत को भ्रान्त सिद्ध करते हुए बताया कि यह बोपदेव से हजार वर्ष पूर्व लिखा गया था। बोपदेव ने भागवत की रचना न कर उससे सम्बद्ध तीन ग्रन्थों का प्रगयन किया था। वे है—'हरिलीलामृत' या 'भागवतानु-क्रमणी।' इसमें भागवत के समस्त अध्यायों की सूची है। 'मुक्ताफल'—इसमें नवरस की दृष्टि से भागवत के इलोकों का वर्गीकरण किया गया है। इनका तृतीय ग्रन्थ 'हंसप्रिया' अप्रकाशित है। शंकराचार्यकृत 'प्रबोधसुधाकर' के अनेक पद्यों पर श्रीमद्भागवत की छाया है तथा उनके दादा गुरु आचार्य गोडपाद के ग्रन्थों पर भी इसका प्रभाव दिखाई पड़ता है। शंकराचार्य का समग सप्तम शतक है, अतः उनके दादा

गुरु का काल षष्ठ शतक का उत्तराई होगा। इस दृष्टि से श्रीमद्भागवत का षष्ठ शतक से अर्वाचीन होना सम्भव नहीं है। पहाड़पुर (राजशाही जिला, बंगाल) की खुदाई में प्राप्त राधाकृष्ण की मूर्ति (पंचम शतक) इसकी और भी प्राचीनता सिद्ध करती है। भागवत का काल दो सहस्र वर्ष से भी अधिक प्राचीन है और यदि यह किंबदन्ती सस्य हो कि इसकी रचना वेदव्यास ने की थी, तो इसकी प्राचीनता और भी अधिक सिद्ध हो जाती है। श्रीमद्भागवत के रचना-क्षेत्र के सम्बन्ध में भी विद्वानों में मतभेद है। उत्तर भारत की अपेक्षा दक्षिण भारत के तीर्थस्थानां, नदियों एवं भीगोलिक विवरणों में अधिकय दिखाई पहता है, अतः विद्वान् ऐसा निष्कर्ष निकालते हैं कि इसका रचिता दक्षिणात्य होगा। इसके एकादशस्कन्ध (११३५—४०) में द्वाविड़ देश की पयस्विनी, कृतमाला, नाम्रपर्णी, कावेरी एवं महानदी का उल्लेख करते हुए यह विचार व्यक्त किया गया है कि कल्लियुग में नारायण-परायण जन द्वविड देश में बहुलता से होंगे एवं अन्य स्थानों में कहीं-कहीं होगे। इसमें यह भी विचार व्यक्त किया गया है कि उपर्युक्त नदियों का जल पीनेवाले व्यक्ति वागुदेव के भक्त होंगे। विद्वानों ने इस कथन में द्वविड देश के आडवार भक्तों का संकेत माना है।

आधारग्रन्थ — १ — श्रीमद्भागवत (हिन्दी टीका सहित ) — गीता प्रेस, गोरखपुर । २ — भागवत-दर्शन — डॉ॰ हरवंशलाल शर्मा । ३ — पुराण-विमर्श-पं० बलदेव उपाध्याय । ४ — भगवत्तत्त्व — स्वामी करपात्री जी महराज ।

श्रीराध्याचारं— इन्होंने दो चम्पू काव्यों की रचना की है जिनके नाम हैं— 'वैकुष्टिवजय चम्पू' (अप्रकाशित, विवरण के लिए दें की लिए महास १२३७४) तथा उत्तरचम्पूरामायण' (अप्रकाशित, विवरण के लिए दें राइस, १८८४ केंटलाम संख्या २२८९ पृष्ठ २४६)। ये वत्मगोत्रोद्धव श्रीनिवासाचार्य के पुत्र थे। इनका समय सत्रहधीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनके गुरु अहोविलम् मठ के प्रधान श्री राष्ट्रनाथ थे। श्रीराधवाचार्य रामानुजमतानुयायी थे। 'वैकुष्टिवजयचम्पू' में जय विजय का त्रिलोकी चरित को जानने के लिए अनेक तीथों के भ्रमण करने का वर्णन है। इसकी प्रति विष्डत है। 'उत्तरचम्पूरामायण' में रामायण के उत्तरकाण्ड की कथा वर्णित है। श्री राधवाचार्य का जन्म स्थान तिरुवेल्लोर जि॰ चेंगलट में था। 'वैकुष्टिवजयचम्पू' की भाषा सरस एवं सरल है। 'गंगा सभंगा जड़धीष्टसंगा कपालिनोऽगे कलितानुपंगा। सूरापगेति प्रथिता कथं नु तोष्ट्रयतेऽसी भवता निकामम्॥'

आधारग्रन्थ—चम्पू काव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डाँ० छिबनाथ त्रिपाठी।

श्रीरामानुज चम्पू—इस चम्पू काव्य के प्रणेता रामानुजाचायं हैं जो विशिष्टा-द्वैतवाद के आचार्य रामानुज के बंशज थे। इनका समय मोलहवीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनके पिता का नाम भावनाचार्यथा। इस चम्पू में दस स्तवक हैं तथा रामानुजाचार्यं (विशिष्टाद्वैतवाद के प्रतिष्ठापक) का जीवनवृत्त विणित है। इसके गद्य भाग में अनुप्रास एवं यमक का प्रमुर प्रगोग हुआ है और सर्वत्र गोड़ी रीति का समावेश है। इसमें वर्णन-विस्तार तथा मामिक स्थलों का मनोरम वर्णन है। किव ने भक्तिवश कहीं कहीं रामानुज के चरित को अतिमानवीय बना दिया है। ग्रन्थ के प्रारम्भ में विविध आचार्यों की वन्दना करता हुआ किव ग्रन्थ-रचना के उद्देश्य पर विचार करता है। प्रवृत्तोऽहंलब्धुं परमपुरुषानुग्रहमयं, महार्घमाणिक्यं यतिपतिचरित्राब्धि-जठरे १५१। इसका प्रकाशन १९४२ ई० में मद्रास में हुआ है।

आधारग्रन्थ - चम्पूकाब्प का विवेचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन—डॉ॰ छविनाथ त्रिपाठी ।

श्रीरांकुक - काव्यशास्त्र के आचार्य। ये 'नाट्यशास्त्र' के व्याख्याता के रूप में प्रिम्द्र हैं । इन्होंने भरत के रससूत्र पर ब्याख्या लिख कर अनुमितिवाद नामक रस-सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है। इनके अनुसार रस की अनुमिति (अनुमान ) होती है, उत्पत्ति नहीं । इस सिद्धान्त की स्थापना कर इन्होंने भट्टकोक्कट के उत्पत्तिबाद का खण्डन किया है (दे० भट्टलोक्सट) इनका कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता, किन्तु बिधनवभारती, काव्यप्रकाश आदि ग्रन्थों में इनके उद्धरण प्राप्त होते हैं। कल्हणकृत 'राजतरंगिणी' में 'भुवनाभ्युदय' नामक काव्य के प्रणेता के रूप में श्रीर्शकुक का नाम आया है । कविर्बुधमनाः सिन्धुशशांकः शंकुकाभिधः । यमुद्दिश्याकरोत् काव्यं भुवना-भ्यदयाभिधम् ॥ ४।७०५ । इनका समय ६२० ई० के आसपास माना जाता है । श्री-ने शंकुक का अनुमितिवाद न्यायशास्त्र पर आश्रित है जिसमें 'चित्रतुरगन्याय' के आधार पर्रन का विवेचन किया गया है। इनके अनुसार रस का ज्ञान सामाजिक या दर्शक को होता है । इस ब्याख्या के अनुसार नट कृत्रिम रूप से अनुभाव आदि का प्रकाशन करता है। परन्तु उनके सीन्दर्य के बल से उसमें वास्तविकता-सी प्रतीत होती है। उन कृत्रिम अनुभाव आदि को देखकर मामाजिक, नट में वस्तुत विद्यमान न होने पर भी उसमें रस का अनुमान कर लेता है और अपनी वासना के विशीभृत होकर उस अनुमीय-मान रस का आस्वादन करता है। हिन्दी काव्यप्रकाश—- आ० विश्वेश्वर पृ० १०२ ( द्वितीय संस्करण )।

आधारग्रंथ—१— भारतीय साहित्यशाम्ब भाग १— आ० बलदेव उपाध्याय । २—हिन्दी काव्यप्रकाश—आ० विद्वेश्वर ।

श्रीहर्प—'नैषधचिन्त' नामक महाकाव्य के प्रणेता । संस्कृत के अन्य कियों की भांति उनका जीवन धूमिल नहीं है । उन्होंने अपने प्रसिद्ध ग्रन्थ 'नैषधचिरित' में कई स्थाना पर अपना परिचय दिया है । इस महाकाव्य के प्रत्येक समें मे उन्होंने जो अपना पिच्चय दिया है उसके अनुसार उनके पिता का नाम श्रीहीर एवं माता का नाम मामझदवी था । श्रीहर्ष कितराजराजिमुकुटालङ्कारहीरः सुतम् श्रीहीरः सुषुवे जिते-न्द्रियचयं मामझदवी च यम् । तिच्चन्तामिणमन्त्रचिन्तनफले श्रृङ्गारभङ्ग्या महाकाव्ये चार्कण नेषधीयचिरिते सर्गोऽयमादिगंतः ॥ १।१४५ । उनके पिता श्रीहीर काशी नरेश गहड़वालवंशी विजयचन्द्र की सभा के पिण्डत थे । श्रीहष ने अपने ग्रन्थ 'नैषधचरित' में लिखा है कि वे कान्यकुव्लोश्वर के सभापिण्डत थे तथा उन्हें उनकी सभा में दो बीड़े पान के द्वारा सम्मानित किया जाता था । ताम्बूलद्वयमासनं च लभते यः कान्यकु-

NAME OF THE PROPERTY OF THE PR <mark>∍जेइवर</mark>ात् २२।१५३ वे अपनी मात। के चरणोपासक थे, **इसका संके**त इनके महाकाव्य हैं—मातृचरणाम्भोजालिमोले: १२।११३ । श्रीहर्ष कान्यकुब्जेश्वर विजयचन्द्र एवं उनके पुत्र जयन्तचन्द्र दोनों कही दरबार में थे। जयन्तचन्द्र इतिहास प्रसिद्ध कन्नीज नरेश जयचन्द्र ही हैं, किन्तु श्रीहर्ष के समय में इनकी राजधानी काशी में थी। दोनों पिता-पुत्रों का समय ११४६ ई० से लेकर ११९३ ई० तक है। एक किंवदन्ती के अनुसार जनके पिता श्रीहीर का 'न्यायकुसुमांजलि' के प्रणेता प्रसिद्ध नैयायिक उदयनाचार्य के साथ शास्त्रार्थं हुआ था, जिसमें उनकी पराजय हुई थी । कहा जाता है कि इस पराजय से लिजित होकर दुःख मे उन्होंने शरीर-त्याग कर दिया था और मरते समय अपने पुत्र को आदेश दिया था कि वह अपनी विद्वना में शत्रु को परास्त कर उसमे बदला छे। श्रीहर्षने एक वर्षतक गङ्गातीर पर चिन्तामणिमन्त्र का जाप कर शिवुरसुन्दरी की आराधना की यी तथा देवी ने प्रकट हो कर इन्हें अपराजेय पाण्डित्य कः वरदान दिया था । श्रीहर्ष दर प्राप्त कर राजा के दरबार में गए किन्तु उनका वाक्यावली इतनी दुरूह थी कि लोग उनकी बाते समझ न सके । कहते हैं कि उन्होंने पुन: देवी की आराधनाकी । देवी ने कहा कि तुम रात्रि में सिर गीला कर दही पी लेना, इससे तुम्हारा पाण्डित्य कम हो जायगा। श्रीहर्षं ने देवी के आदेश का पालन किया। \_ तत्पश्चात् वे महाराज विजयचन्द्र की संभामें गए और उन्हें अपना यह इलोक सुनाया—गो**वि**न्दनन्दनतया च वपुःश्रिया च माऽस्मिन् नृपे कुरुत कार्माधय तरुष्यः । अस्त्रीकरोति जगतां विजये स्मरः स्त्री रस्त्रीजनः पुनरनेन विधीयते स्त्री॥ 'तरुणिया राजा विजयचन्द्रको केवल इसालिए कामदेव न समझ लें, कि यह गोविन्द का पुत्र है (कामदेव भी प्रद्युम्त रूप में गोविन्द ( कृष्ण ) के पुत्र हैं ) और शरीर स (कामदेव जैसे ) सुन्दर हैं । कामदेव में और इस राजा में ता<del>र</del>िवक भेद है । कामदेव तो संसार को जीतने के लिए स्त्रियों को अस्त्र बनाता है, और यह राजा युद्ध में लड़ने आये हुए अस्त्रधारी शत्रु-वीरों को पराजित कर (या भगाकर) स्त्री के समान पुरुषत्वरहित बना देता है।'' श्रीहर्ष ने जयचन्द्र के पिता विजयचन्द्र के नाम पर 'विजयप्रशस्ति' की भी रचना की है । 'तस्य श्रीविजयप्रशस्तिरचनातातस्य नव्ये' महाकवि ने स्वयं अपने महा-काव्य में लिखा है कि प्रा१६८ काश्मोर में उसके काव्य को अधिक महत्त्व प्राप्त हुआ था—काश्मीरैर्महतीं चतुदंशतयीं विद्यां विदक्षिमंहा । १६।१६१

दरबार में अपने पिता के शत्रु को देखकर भी उन्होंने यह क्लोक पढ़ा — साहित्यं सुकुमारवस्तुनि हढन्यायग्रहग्रन्थिल तर्के वा मिय संविधातिर समं लीलायते भारती। शय्यः वाऽस्तु मृदूत्तरच्छदवती दर्भांकुरैरास्तृता, भूमिर्वा हृदयङ्गमो यदि पितस्तुल्या रितर्योषिताम्।। तथा उसे शास्त्रार्थं के लिए ललकारा जिसका अभिप्राय यह था कि सुकुमार साहित्य एवं न्यायबन्ध से जटिल तर्क पर उन्हें समान अधिकार है। श्रीहर्षं का पाण्डित्य देखकर वह व्यक्ति उनकी प्रशंसा करने लगा और उसने अपनी पराजय स्वीकार कर ली। श्रीहर्षं की प्रतिभा पर मुग्ध होकर राजा ने उन्हें अपना सभा पण्डित बना दिया। श्रीहर्षं केवल उच्चकोटि के किव ही नहीं थे, वे उन्नत योगी एवं महान् साधक भी थे। उन्होंने स्वयं भी इस तथ्य को स्वीकार किया है—यः साक्षात्कुक्ते

समाधिषु परं ब्रह्मप्रमोदाणंवम् । यत्-काव्यं मधुविष धिषतपरास्तर्केषु यस्योक्तयः । श्रीहर्षस्य कवेः कृतिः कृतिमुदे तस्याभ्युदीयादियम् ॥ २२।१४३

उन्होंने अपने महाकाव्य के प्रत्येक सर्ग के अन्त में अपनी रचनाओं का नामोल्लेख किया है। उनकी प्रसिद्ध रचनाओं का विवरण इस प्रकार है—१—स्थैयंविचारण-प्रकरण-इसका संकेत चतुर्थ सर्ग (नैषध चरित ) के १२३ वें इलोक में है । यह रचना उपलब्ध नहीं है। नाम में जात होता है कि यह कोई दार्शनिक ग्रन्थ रहा होगा जिसमें क्षणिकवाद का निराकरण किया गया होगा। २—विजयप्रशस्ति—जयवन्द्र के पिता विजयचन्द्र की प्रशस्ति का इसमें गान किया गया है। यह ग्रन्थ भी अप्राप्य है। ३— सण्डनखण्डखाद्य-यह श्रीहर्ष रचित सुप्रसिद्ध वेदान्त ग्रन्य है जो नव्यन्याय की शैली पर लिखा गया है। लेखक ने न्याय के सिद्धान्तों का खण्डन कर वेदान्त का इसमें मण्डन किया है । भारतीय दर्शन के इतिहास में इस ग्रन्थ का अत्यधिक महत्त्व है तथा यह श्रीहर्ष के प्रखर पाण्डित्य का परिचायक है। यह ग्रन्थ हिन्दी टीका के साथ प्रकाशित हो चुका है । ४—गोडोर्वीशकुलप्रशस्ति—इसमें किसी गोड नरेश की प्रशस्ति की गयी है, किन्तु ग्रन्थ मिलता नहीं। ५-अर्णववर्णन-इसमें समुद्र का वर्णन किया गया होगा, जैसाँ कि नाम से प्रकट है। यह रचना मिलती नहीं। ६ — छिन्द-प्रशस्ति — छिन्द नामक किसी राजा की इसमें प्रशस्ति की गयी है। यह ग्रन्थ भी अनुपलब्ध है। ७ — श्चिवशक्तिसिद्धि—यह शिव एवं शक्ति की साधना पर रचित ग्रन्थ है, पर मिलता नहीं । = -- नवसाहमांकचरितचम्पू -- नाम से ज्ञात होता है कि 'नवसाहसांक' नामक राजा का इसमें चरित वर्णित होगा। यह ग्रन्थ अनुपलब्ध है। ९-मैषधीयचरित-इसमें निषध नरेश नल एवं उनकी पत्नी दमयन्ती की प्रणय-गाथा २२ सर्गों में वर्णित है । यह संस्कृत का प्रसिद्ध महाकाव्य एवं श्रीहर्ष की कवित्वशक्ति का उज्ज्वल प्रतीक है दे वेषधीयचरित ।

महाकवि श्रीहर्षं कालिदासोत्तर काल के कलाबादी किवयों में सर्वोच स्थान के अधिकारी हैं। उनका महाकाव्य दूरारूढ़ कल्पना, पाण्डित्य-प्रदर्शन, आलंकारिक सौन्दर्य, रसपेशलता एवं अद्भुत अप्रस्तृत विधान का अपूर्व भाण्डागार है। उनका उद्देश्य सुकुमारमित पाठकों के लिए काव्य-रचना करना नहीं था: उन्होंने कोरे रिसकों के लिए काव्य की रचना न कर केवल पण्डितों के मनोविनोद के लिए अध्ययनजन्य प्रन्थिता के भार मे बोझिल 'प्रत्थप्रन्थि' का निर्माण किया था। उनका दार्शनिक ज्ञान नितान्त प्रौढ़ था, अतः बीच-बीच में उन्होंने 'नैषधीयचरित' को दार्शनिक निगूढ़ रहस्थों मे संपृक्त कर दिया है। नैषध का सत्रहर्वों सर्ग तो एकमात्र दार्शनिक सिद्धान्तों से ही आपूर्ण है। इस सर्ग में किव ने चार्वाक्रमत का अत्यन्त सफलता के साथ खण्डन किया है तथा अपने प्रौढ़ पाण्डित्य का भी प्रदर्शन किया है। अपने ग्रन्थ के उद्देश्य पर विचार करते हुए स्वयं किव ने ऐसे तथ्य प्रस्तुत किये हैं जिनमें उसकी काव्य-विषयक मान्यताओं का निदर्शन होता है—ग्रन्थप्रन्थिरह क्वचित्कचिदिप न्यासि प्रयत्नान्मया, प्राज्ञंमन्यमना हठेन पठिती मास्मिन खलः खेलतु। श्रद्धाराद्धगुरुहलथीकृत-हक्पन्थः समासादयत्वेतत्काव्यरसोमिमज्जनसुखव्यासव्यासव्यास सज्जनः॥ २१।१५२।

'मैंने जानबूझ कर प्रयत्नपूर्वक कहीं-कहीं इस काव्य में गृढ गृत्थियां रख दी है यह केवल इसीलिये कि कोई विद्वन्मन्य खल अवज्ञा के साथ यह न कह सके कि 'मैंने तो 'नैषधीयचरित' पूरा पढ़ लिया है इसमें कुछ है ही नही, और सहृदय सज्जन तो श्रद्धापूर्वक गुरुओं द्वारा गुत्थियों को सुलझा कर इस काव्यामृत का पूर्ण आनन्द लेंगे ही।' यथा यूनस्तद्वत्परमरमणीयापि रमणी कुमाराणामन्तः करणहरणं नव कुरुते । मदुक्तिश्चेदन्तर्मदयित सुधीभूय सुधियः, किमस्या नाम स्यादरमपुरुपानादरभरैः॥ २२।१५० । 'अतिरम्य लावण्यमयी सुन्दरी जिस प्रकार युवक-वर्ग के हृदय में प्रवेश करती है क्या उसी प्रकार शिशुओं के भी मन को वश में करेगी? उसी भौति मेरी यह काव्य-वाणी यदि सहृदय विद्वानों के हृदय में अमृत बनकर आनन्ददायिनी होती है तो अरसिक नर पशुओं द्वारा इसका अपमान होने पर भी इसका क्या बिगड़ता है। दिशि दिशि गिरिग्राबाणः स्वां नमन्त्र सरस्वतीं, तूलयत् मिथस्तामापातस्फुरद्ववनिडम्ब-राम् । म परमपर: क्षीरोदन्वान्यदीयमुदीयते, मथितुरमृतं खेदच्छेदि प्रमोदनमोदनम् ॥ २२।१५१ । 'पर्वत के पाषाण-खण्ड इधर-उधर ऊपर-नीचे गिरकर गर्जन आडम्बर करने वाले अपने स्रोत बहाया करें किन्तू क्षीरसागर मे उनकी समता ही क्या जिसमें मन्यन करने वालों को परम सुखद, श्रमापहारी अमृत प्राप्त होता है । उसी प्रकार सूक्ति-रचना में जड कविगण अपने पद जोड़ा करें और उनमें ऊपरी अलंकार, ध्वनि आदि लाने का भी प्रयत्न करें, किन्तू क्षीरसागर के समान वह श्रांहर्ष नाम का कोई लोकोत्तर ही किव है जिसके वाणीप्रवाह में परमानन्ददायी अनृत की प्राप्त होती है।'

श्रीहर्ष ने सभी दर्शनों के मत का लेकर उन्हें काव्य कल्पना के द्वारा मनोरम बनाया है। नल और दमयन्ती के मन को दो परमाणुओं के मिलने से नवीन मृष्टि निर्मित करने की बात वैशेषिक दर्शन के आधार पर कही गयी है --- अन्योन्यसंगमवन शादधुना विभातां तस्यापि तेऽपि मनसी विकसद्विलामे । स्रष्टुं पुनर्मनसिजस्य ननु प्रवृत्त-मादाविव इयणुककृत् परमाणुयुग्मम् ॥ ३।१२५ । 'इस समय परस्पर मिलकर नल के और तुम्हारे दोनों के मन अपनी विलास-कलाओं को व्यक्त करते हुए सुशोगित हों। मानो कामदेव के शरीर का पुन: निर्माण करने के लिए द्वर्घणूक बनाने में दो परमाणु प्रवृत्त हुए हैं '' अद्वेत तत्त्व का भी इसी प्रकार प्रतिपादन करते हुए उसकी रसात्मक अभिव्यक्ति की गयी है। साष्त्रं प्रयच्छति न पक्षचत्रष्ट्रये तां तक्षाभग्नेमिनि न पञ्चमकोटि-मात्रे । श्रद्धा दघे निषधराड्विमती मनानामहैततस्व इव सत्यपरेऽपि लोक: ॥ १६।३६ । 'जिस प्रकार सांच्य आदि भिन्न मतों फे कारण सत्, असत्, सदसत्, सदसद्विलक्षण इन चार प्रकार के सिद्धान्तों द्वारा मतैक्य स्थापित न हो सकने से ोगो की अत्यन्त सत्य तथा इन चारों वादों से परे पंचम कोटिस्थ 'एकमेबाद्वितीयं ब्रह्म नेह नानास्ति किंचन' इत्यादि श्रुति प्रमाणित अहेैत ब्रह्म में आस्था नहीं हो पाती, उसी प्रकार दमयन्ती को भी कई नल होने के कारण नलविषयक सन्देह होने पर पांचर्वे स्थान में बैठे हुए वास्तविक नल में भी विश्वास न हुआ, क्योंकि दमयन्ती को पाने की अभिलाषा में चार समान रूप वाले नल उस विश्वास को होने ही नहीं देते थे।'

विगुद्ध कवित्व की दृष्टि से भारवि, माघ आदि से श्रीहर्ष बढ़कर हैं। भारवि और

माघ द्वारा उद्गावित एवं अतिशायित काव्यविधान को नैयधकार ने चरमोत्कर्ष प्रदान किया है। संस्कृत भाषा पर तो मानो इनका असाधारण अधिकार है और वाणी किव की वशवित्तनी हो गयी है। इनमें नवीन भावों, आकर्षक कल्पनाओं, नये शब्द-संगठनों, व्यंजनाओं एवं चित्रों को उत्सृष्ट करने की अद्भुत क्षमता दिखाई पडती है। श्रीहपं ने युगीन सांस्कृतिक चेतना को आत्मसात् करते हुए अपनी संवेदना को उससे प्रभावित किया है। इनमें कुछ नवीन कहने की प्रवृत्ति अत्यधिक बलवती है। तत्कालीन हासो-मुखी हिन्दूसमाज की भावनाओं का चित्रण नैयध में पूरे प्रकर्ष पर है। इस संबंध में डॉ० देवराज का कथन ध्यातव्य है—'श्रीहपं का सौन्दयंबोध तथा नीतिबोध बहुत दूर तक परम्परा का—उत्कर्षकालीन उदात्त परम्परा का अनुसरण करता है। ऐमें बोध के प्रकाशन में जहाँ-तहाँ पर्याप्त नवीनता तथा चमत्कार है। किन्तु इस बोध के साथ वह अपने युग के विशिष्ट बोध को अनजाने ही मिश्रित कर देता है, जिससे प्रसंगविशेष का समग्र प्रभाव मिश्रित, कुछ घटिया कोटि का बन जाता है।

कहने का मतलब यह कि 'नैषधीयचरित' में ऊँचे तथा घटिया सीन्दर्य-बोध का संकुल मिश्रण है। जहाँ उसे बढ़िया सीन्दर्य-बोध का स्रोत भारतीय काव्य की उदात्त परम्परा है, वहाँ मानना चाहिए कि उस बोध की कमियों तथा जिह्यताओं का हेतु उसके युग का अपेक्षाकृत निचला सांस्कृतिक धरातल है। 'भारतीय संस्कृति पृ० १७=।

श्रीहर्ष मुख्यतः श्रुंगार रस के किव है और उन्होंने तिद्विषयक विविध भंगिओं एवं स्वरूपों का अत्यन्त कुशलता के साथ वर्णन किया है इन्होंने श्रुंगार-वर्णन में (दर्शनों के प्रगाद अनुशीलन की भंति) स्थान-स्थान पर वात्स्यायन का भी गंभीर अध्ययन प्रविश्वित किया है। उन्होंने अठारहवें तथा बीसमें सगं के रित-केलि के बर्णन में, अनेक स्थलों पर, अपने कामशास्त्रीय ज्ञान का प्रदर्शन करते हुए अनेक अप्रस्तुत विधान किये है। सप्तम सगं में किया गया दमयन्ती का नखिष्य वर्णन विलासमय चित्रों से आपूर्ण है तथा कितपय स्थलों पर तो मर्यादा का भी अतिक्रमण कर दिया गया है। सोलहवें सगं के ज्योन।र-वर्णन में वारिस्त्रयों की चेष्टाओं का अञ्जील चित्रण इसका प्रमाण है। घृतप्तुते भोजनभाजने पुरः स्फुरत्युरंग्नीप्रतिबिम्बताकृतेः। युवा निधायोरिस लड्डुकद्वर्यं नखैलिलेखाथ ममर्दं निदंयम्।। १६।१०३। 'युवक के सामने घी चिकने चमकते भोजन-पात्र में सुन्दरी का प्रतिबिम्ब पड रहा है। युवक ने उस प्रतिबिम्ब के वश्यस्थल दो लड्डु रखकर उन्हें नख में कुरैदना प्रारम्भ किया, और अन्त में सुन्दरी के देखते हुए उन दोनों लड्डुओं को निदंयता के साथ मसल डाला।'

अप्रस्तृत विधान की दूराम्हता के कारण कहीं-कहीं उनका विप्रलम्भ-वर्णन इस प्रकार भाराकारत हो गया है कि वियोग की अनुभूति भी नहीं हो पाती। नखिश्व-वर्णन की बहुलता नैपध की अन्यतम विशेषता है। किव ने नल एवं यमयती दोनों का ही नर्वाय वर्णन किया है। इनका नखिश्व-वर्णन कथा के प्रवाह का अवरोधक तो ही, साथ-ही-साथ पिष्टपेषण भी करने वाला है, जिससे पाठक का मन ऊबने लगता है। अप्रस्तृत-विधान के तो श्रीहर्ष अक्षय भंडार हैं और इस गुण के कारण वे सभी कवियों में अग्रणी सिद्ध होते हैं। उन्होंने उत्प्रेक्षा, अतिश्वातिक, अपितृति आदि अलंकारों

का आश्रय ग्रहण कर विचित्र कल्पनाएँ की हैं और कहीं-कहीं अप्रस्तुत-विधान के घटाटोप में विषय की स्वाभाविकता को भी ओझल कर दिया है। नैषधकार अपने पदलालित्य गुण के कारण संस्कृत विद्वानों में समाहत है और नैषध सुन्दर पदों का अपूर्व भाण्डागार भी दिखाई पड़ता है। उनका प्रकृति-चित्रण अनावश्यक पौराणिक विवरणों एवं आलंकारिक चमत्कार से भरा हुआ है। उन्नीसवें सर्ग का बन्दियों द्वारा किया गया प्रभात-वर्णन इन्हीं दोषों के कारण उबाने वाला सिद्ध होता है। कुल मिलाकर नैषधमहाका य कृत्रिम एवं अलंकृत शैली को चरमोत्कर्ष पर पहुँचाने बाला एक महनीय ग्रन्थरत है जो श्रीहर्ष को उच्चकोट का किव सिद्ध करता है।

आधारग्रन्थ—१-संस्कृत साहित्य का इतिहास - पं० बलदेव उपाध्याय । २-संस्कृत कवि-दर्शन—डॉ० भोलाशंकर व्यास । ३-भारतीय संस्कृति—डॉ० देवराज । ४-नैषधपरिशीलन—डॉ० चण्डिका प्रसाद शुक्ल । ५-नैषधीय शरित—डॉ० चण्डिका प्रसाद शुक्ल कृत हिन्दी टीका ।

इयेताश्वतर उपनिषद्—इसका सम्बन्ध शैवधमं एवं रुद्र से हैं। इसमें रद्र का प्राधान्य प्रदिश्ति करते हुए उन्हें परमात्मा से नादात्म्य विया गया है। इस उपनिषद् में ६ अध्याय है तथा अनेक उपनिषदों के उदरण प्राप्त होने हैं; विशेषतः कटोपनिषद् के । अपेक्षालन यह उपनिषद् अविचीन हैं। इसकी अवोचीनतः के प्रतिपादक तथ्य हैं, इसमें निहत वैद्यान्त एवं योगदास्त्र के स्पद्धान्त । इसकी अवोचीनतः के प्रतिपादक तथ्य हैं, इसमें निहत वैद्यान्त एवं योगदास्त्र के स्पद्धान्त । इसके प्रथम अध्याय में जगत के कारण, जीवन का हेतु एवं सबके आधार ये सम्बन्ध प्र ऋषियों हारा प्रवन पृष्टे गए हैं तथा एकमात्र परमात्मा को ही जगत् का अध्यार माना गया थे। दिनीय अध्याय में योग का विस्तारपूर्वक विदेशन तथा तृतीय, चतुर्थ एवं प्रवन्न अध्यायों । शैविध्यानत एवं सांस्य-तत्त्व का निरूपण है। श्रीतम अध्याय में प्राप्तिक अध्यायों । शैविध्यान एवं सांस्य-तत्त्व का निरूपण है। श्रीतम अध्याय में प्राप्तिक अध्यायों । शैविध्यान तथा तृत के एवं स्वाप्तिक का तत्त्व निर्मणन । अप स्वाप्तिक स्वाप्तिक का प्रमानमा के स्पाप अपित्य हो। स्वाप्तिक को प्रमानमा के स्पाप अध्याय के प्रविध्य हो। स्वाप्तिक को प्रमानमा के स्पाप अध्याय के प्रविध्य हो। यह हिए। स्वाप्तिक को प्रमानमा तथा महेश्वर को सामा त प्राप्तिक स्वाप्तिक को प्रपापति हो। स्वाप्तिक विद्यान के सम्पूर्ण जगत् ने व्याप्ति सम्प्राप्ति विद्यान विद्यान हो। स्वाप्तिक सम्प्राप्तिक विद्यान स्वाप्तिक सम्प्राप्ति विद्यान स्वाप्तिक सम्प्राप्तिक विद्यान सम्प्राप्तिक सम्प्र

पड्छिंदा ब्राहाण— यह 'सामदेद' ला ब्राह्मण है। एसस पांच प्रयादत तथा प्रत्येक के की अवान्तर खण्ड हैं। यह 'पञ्चिवश्रमणणा का पिर्ण्याह जात होता है इसीलिए इसका नाम पड्विंदा है। इसमें भूकम्प गर्ध अकाल के पुष्प, लता तथा फल उत्पन्न होने तथा अन्य उत्पातों के शमन की विधि वर्णित है। इसके प्रथम काण्ड के प्रारम्भ में ऋत्विजों के वेष के वर्णन में कहा गया है कि वे लाल पगड़ी एवं लाल किनारी के वस्त्रों को धारण करते थे— ३।६।२२। इस उपनिषद् में ब्राह्मणों के लिए सन्ध्या-वन्दन का समय अहोरात्र का सन्धिकाल बताया गया है—तस्माद् ब्राह्मणोऽहो-रात्रस्य संयोगे सन्ध्यामुणास्ते, ४।४।४।

रांकरचेतोविलास चम्पू—इस चम्पू-काव्य के रचियता शंकर दीक्षित (शंकर मिश्र) हैं। इनका समय १७७० ई० से १७८१ है जो काशीनरेख चेतिसह \*\*\*\*

का समय है। किव के पिता का नाम बालकृष्ण तथा पितामह का नाम दृण्ढीराज था। किव ने इस काव्य की रचना महाराज चेतिसह से प्रोत्साहन प्राप्त कर की थी। यह रचना अपूर्ण है एवं अप्रकाशित भी। (इसके विवरण के लिए देखिए सी० सी० १४७)। इसकी रचना तीन उन्नासों में हुई है। ग्रन्थ के आरम्भ में राजा चेतिसह के प्रति मंगलकामना करते हुए गणेश की वन्दना की गयी है—उचित्सन्द्ररदण्डप्रतिकृति-विलसद्भालबालेन्दुखण्डः प्रत्यूहव्यूहचण्डः पददलितवलीमण्डिताखण्डमण्डः। वेगादु-द्रधूतखुण्डः सुरिप्पुविजयोद्ण्डदण्डः प्रचण्डः कुर्याच् श्रीचेतिसह-क्षितिपतिभवने मंगलं वक्तुण्डः। ११३।

अधारग्रन्थ---चम्पूकाव्य का आलोचनात्मक एवं ऐतिहासिक अध्ययन ---डॉ॰ छिवन।य त्रिपाठी।

शंकर मिश्र— वैरोषिक दर्शन के प्रिक्ष आचार्यों में श्रीशंकर मिश्र का नाम आता है। ये दरभंगा के निकटस्थ सिंग्स प्राम के निवासी थे। इनका समय १५ शतक है। इन्होंने अपने ग्राम में 'सिद्धेद्वरी' वे मन्दिर की स्थापना की थी जो आज भी (स्थत है। इनके खिता का नाम भवनाच मिश्र था जो मीमांसा एवं व्याकरण प्रभृति अनेक शास्त्रों के प्रकाण्ड विद्वान् थे। ये अयाची मिश्र के नाम में प्रसिद्ध थे। इनके पितृष्य के वनाय मिश्र भी अपने समय ने विख्यात विद्वान् थे। शंकर मिश्र ने अनेच प्रयो की रचना भी वे जिनका विवरण इस प्रवार है—उपस्कार (यह कणाद सुत्रों पर रचन ही का है), कणादरहस्य, जामोद (यह 'त्यायकुमुनाष्ट्रजित' की व्याख्या है), कल्पाच (शहमतत्त्ववित्रेक नामश्र ग्रामंद (यह 'त्यायकुमुनाष्ट्रजित' की व्याख्या है), कल्पाच (शहमतत्त्ववित्रेक नामश्र ग्रामंद (यह 'त्यायकुमुनाष्ट्रजित' की व्याख्या है), कल्पाच है कर रचित ही का भ्रामंद्र (विस्तामिण नामक ग्राम्य की होका), कर रच्या के कर रचित ही का अपर रचित व्याख्या ग्राम्य), वादिविनोद (यह बणावा संस्था संस्थी स्वयन्त्र ग्राध है), भेदरत्त्व गर्म (इसमें त्याय एवं वैरोषक स्वयन्त्र का क्षित्रप्त संस्था श्रीहर्गकर सवण्यल्याह्य श्राखण्डन किष्ट गरा है)।

आधारग्रस्यः – १ – इण्डियन । फाइंगरी पारमः – । = । जोत्र पाशकृत्पन् । २ – भारतीयः दर्शन – आर् यक्तव उपाध्यायः ।

दांकराध्यार - अवाय गंकर सारसीय तत्त्वित्तन के महान् विचारकों में से है। व विद्य के महान् दार्शनिक तथा अद्वेतवाद नामक सिद्धान्त के प्रवर्त्त हैं। उनमा जन्म ७८६ ई० में। संवन् ८८) तथा निर्वाण ६२० ६० में हुआ। केरल राज्य के उत्तर्दी नामक ग्राम में आचार्य का जन्म नम्बूद्री ब्राह्मण के घर हुआ था। उनके वितामह ना नाम विद्याधराज या विद्याधिय तथा विता का नाम शिवगुरु था। उनकी माता का नाम 'सती' अथवा विशिष्टा था। शंकर बाल्यावस्था से ही प्रतिभासम्पन्न थे। उन्होंने तीन वर्ष में अपनी मातृभाषा मल्यालम सीख ली थी तथा पाँच वर्ष की उन्होंने तीन वर्ष में अपनी मातृभाषा मल्यालम सीख ली थी तथा पाँच वर्ष की उन्होंने तीन वर्ष में अपनी अवस्था में उन्होंने चारो वेदों का अध्ययन कर लिया था तथा द्वादश वर्ष में सवंशास्त्रविद् हो गए थे। सोलह वर्ष की अवस्था

में उन्होंने भाष्य की रचना की थी। इस सम्बन्ध में एक इलोक प्रचलित है—अष्ट्रवर्षे चतुर्वेदी द्वादशे सर्वशास्त्रवित्। षोडशे कृतवान् भाष्यं द्वात्रिशे मूनिरभ्यगात्॥

कहा जाता है कि आठ वर्षों की अवस्था में शंकराचार्य ने माता से अनुमित मांग कर सन्यास ग्रहण किया था और तदनन्तर समस्त भारत का परिभ्रमण कर अहैतवाद का प्रचार किया। बदिरकाश्रम के उत्तर में स्थित व्यासगुहा में आचार्य ने चार वर्षों तक निवास कर 'ब्रह्मसूत्र,' 'गीता,' 'उपनिषद्' तथा 'सनत्सुजातीय' के ऊपर अपना प्रामाणिक भाष्य लिखा।

शंकराचार्यं के नाम से २०० ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। पर इनमें से सभी उनक द्वारा रचित नहीं हैं। उनके पन्थों को तीन भागों में विभक्त किया जाता है-भाष्य, म्तोत्र एवं प्रकरणग्रन्थ । 'ब्रह्मसुत्र' के भाष्य को 'शारीरिकभाष्य' एवं गीता के भाष्य को 'शांकरभाष्य' कहा जाता है। उन्होंने १२ उपनिषदों पर भाष्य लिखा है—ईश, केन, कठ, प्रश्न, मृण्डक, माण्डुक्य, तैतिरीय, ऐतरेय, छान्दीग्य, बृहदारण्यक, श्वेताश्यतर तथा नुसिंहतापनीय । उनके अन्य ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है-- १ माण्ड्वयवारिका भाष्य-गौडपादाचार्यं कृत 'माण्ड्वय उपनिषद' की कारिका के ऊपर भाष्य : इसके सम्बन्ध में विद्वानों ने सन्देह प्रकट किया है। २-विष्णुसहस्रनामभाष्य । ३--मनत्यु-जातीय भाष्य ( महाभारत, उद्योगपर्वं अध्याय ४२ तथा ४६ का भाष्य )। ४—हम्ता-मलक भाष्य ( द्वादश पद्यात्मक क्लोक पर, भाष्य आचार्य हस्तामलक रचित )। प्र लिलता त्रिशती भाष्य (लिलता के तीन सी नामों पर भाष्य)। ६ गायत्री भाष्य। ७ जयमञ्जलाटीका ( सांख्यकारिका के ऊपर भाष्य । पर, यह रचना सन्देहास्पद है )। स्तोत्रग्रन्य-आचार्य रचित स्तोत्रग्रन्थों की संख्या बहुत अधिक है। गणेशस्तोत्र (गणेशपंचरत्न ६ इलोक, गणेशभुजंगप्रयात ९ इलोक, गणेशाष्ट्रक तथा वरद गणेश बलोक ), शिवस्तोत्र—( शिवभुजग ४० इलोक, शिवानन्दलहरी १०० इलोक. शिवपादादिके शान्तस्तोत्र ४१ वलोक, शिवकेशादिपादान्तस्तोत्र २९ वलोक, वेदमार शिवस्तोत्र ११२ इलोक, शिवापराधक्षमापनस्तोत्र १४२ इलोक, सूवर्णमालास्तृति ४० वलोक, दक्षिणामृति वर्णमाला ६५ वलोक, दक्षिणामृत्येष्टक १० वलोक, मृत्युक्रजय मानसिकपूजा ४ दलोक. शिवानमावत्यष्टक ६ रलोक, शिवपञ्चाक्षर ५ रलोक, जमामहेरवरस्तोत्र १३ वलोक, दक्षिणामूर्तिस्तोत्र १९ व्लोक, कालभैरवाष्ट्रक शिवपंचाक्षर-नक्षत्रमाला २८ श्लोक, द्वादशलिंगस्तोत्र, दशक्लोकीस्तृति )

देवीस्तोत्र— सीन्दर्यलहरी १०० बलोक, देवीभुजङ्गस्तोत्र २८ व्लोक, आनन्द-लहरी २० व्लोक, त्रिपुरसुन्दरीवेदपादस्तात्र ११० ब्लोक, त्रिपुरसुन्दरीमानसपूजा १२७ ब्लोक, देवीचतुषष्ट्रचपुचारपूजा ७२ ब्लोक, त्रिपुरसुन्दरीमानसपूजा १२७ ब्लोक, देवीचतुषष्ट्रचपुचारपूजा ७२ ब्लोक, त्रिपुरसुन्दर्यष्ट्रक ८ ब्लोक, लिलतापब्चरत्न ६ ब्लोक, कल्याणवृध्दित्तव १६ ब्लोक, नवरत्नमालिका १० ब्लोक, मन्त्रमातृकापूष्प-मालास्तव १७ ब्लोक, गौरीदशक ४१ ब्लोक, भवानीभुजङ्ग १७ ब्लोक, कनकधारास्तोत्र ११ ब्लोक, अन्नपूष्टिक १२ ब्लोक, मीनाक्षीपब्चरत्न ५ ब्लोक, मीनाक्षीस्तोत्र ६ ब्लोक, अनराम्बाष्टकम्, शारदाभुजङ्गप्रयाताष्ट्रक ।

विष्णुस्तोत्र--कामभुजङ्कप्रयात १९ वलोक, विष्णुभुजङ्कप्रयात १४ वलोक, विष्णु-

पः दादिकेशान्त ५२ वलोक, पाण्डुरङ्गाष्ट्रक, अच्युताष्ट्रक, कृष्णाष्ट्रक, हरमीडेस्तोत्र ४३ ক্লোক, गोविन्दाष्ट्रक, भगवनमानसपूजा १७ वलोक, जगन्नाथाष्ट्रक ।

युगलदेवतास्तोत्र—अर्धनारीश्वरस्तोत्र ९ श्लोक, उमामहेश्वरस्तोत्र १३ श्लोक, लक्ष्मीनृसिंह पञ्चरत्न, लक्ष्मीनृसिंहकरुणारसस्तोत्र १७ श्लोक ।

नदी-तीर्थ-विषयक स्तोत्र—नर्मदाष्ट्रक, गङ्गाष्ट्रक, यमुनाष्ट्रक (दो प्रकार का). मणिकणिकाष्ट्रक, काशोपञ्चक।

साधारणस्तोत्र—हनुमन्पञ्चरत्न ६ वलोक, सुब्रह्मण्यभुजङ्ग ३३ वलोक, प्रातः-स्मरणस्तोत्र ४ वलोक, गुर्बष्टक ९ वलोक।

प्रकरण ग्रन्थ—ऐसे ग्रन्थों की संख्या अधिक है, पर यहा मुख्य ग्रन्थों का विवरण दिया जा रहा है-१ अहैतपञ्चरत्न-अहैततत्त्व प्रातिपादक प्रश्लोक, २-अहैता-नुभृति — ६४ अनुष्टुप् छन्दों में अहैततत्त्व का निरूपण । ३ — अनात्मश्री-विगहंण प्रकरण --इसमें १= इलोक हैं तथा आत्मतस्व का साक्षात्कार न करने वालों की निन्दा है। ४—अपरोक्षानुभूति—१४४ ब्लोक में अपरोक्ष अनुभव के साधन तथा स्वरूप का वर्णन । ५---आत्मपञ्चक--अद्वैतपञ्चरत्न का अन्य नाम । ६---आत्मबोध---६८ इलोकों में आत्मा के स्वरूप का वर्णन । ७— उपदेशपब्चक — ५ इलोकों में वेदान्त के बाचरण का वर्णन । ८-3पदेशसाहस्री-इसमें गद्यप्रबन्ध एवं पद्यप्रबन्ध नामक दो पुस्तकों हैं। पद्यप्रबन्ध मे विविध विषयों पर १९ प्रकरण हैं। ९—कौपीन पञ्चक— वेदान्ततत्त्व में रमण करने वाले व्यक्तियों का वर्णन । १० - चपंटपव्जरिका-१७ ब्लोकों में गोविन्दभजन । ११—-जीवन्मुक्तानन्दलहरी—१७ शिखरिणी छन्द में जीवनमूक्त पुरुष का वर्णन । १२--तत्त्वबोध--वेदान्ततत्त्व का प्रश्नोत्तर के रूप मे वर्णन । १३ —तत्त्वोपदेश —८७ अनुष्टुप् छन्द में आत्मतत्त्व की अनुभूति । १४— दशक्लोकी--आत्मतत्त्व का १० ब्लोकों में वर्णन । १५ - द्वादशपळजरिका-वेदान्त की शिक्षा १२ पद्यों में। १६-- धन्याष्ट्रक--- १० इलोकों में ब्रह्मज्ञान से धन्य बनाने वाले पुरुषों का वर्णन । १७---निर्गुणमानसपूजा---३३ अनुष्टुप् छन्द मे निर्गृणनत्त्व का वर्णन । १८ - निर्वाणमञ्जरी - १२ इलोक में शिवतत्त्व का निरूपण । १९-निर्वाणाष्ट्रक--६ रुठोक में आत्मरूप का वर्णन । २०--परापूजा - परमात्मा की परापुजा का वर्णन ६ इलोक में । २१-प्रवोधमुधाकर - २५७ आयिंगों में वेदान्त-तत्त्व का निरूपण । २२—प्रश्नोत्तररत्नमालिका—६७ आर्यायो मे वेदान्ततत्त्व का निरूपण । २२-- बौदानुभूत-१७ बड़े पद्यों में आत्मतत्त्व का निरूपण । २४--ब्रह्मज्ञानावलीमाला—२४ अनुष्टुप् छन्द मे -ब्रह्म का निरूपण । २५—ब्रह्मानुचितन— २९ इलोकों में ब्रह्म-स्वरूप का वर्णन । २६—मनीपापव्चक—चण्डालरूपधारी जिब द्वारा शंकराचार्यं को उपदेश देने का वर्णन । २७—मायापञ्चक—माया के स्वरूप का पांच पद्यों मे वर्णन । २८. मृनुक्षुपब्चक—- ५ पद्यो में मृक्ति पाने का उपदेश । २९ योग तारावली—हठयोग का वर्णन २९ व्लोक में । ३०. लघुवाक्यावृत्ति—जीव और बह्मका ऐक्यप्रतिपादन, १८ अनुष्टुप् छन्द में । ३१. वाक्यावृत्ति—५३ रलोकों में 'तत्त्वमिस' वानय का विशद विवेचन । ३२. विज्ञान नौका—१० वलोकों में अद्वैततत्त्व

का विवेचन । ३३. विवेकचूडामणि—५८१ पद्यों में वेदान्ततत्त्व का प्रतिपादन । ३४ वेराग्यपञ्चक—५ श्लोकों में वेराग्य का वर्णन । ३४. शतश्लोकी—१०० श्लोक में वेदान्त का वर्णन । ३६. षट्पदी—६ पद्यों का ग्रन्थ । ३७. सदाचारानु-सन्धान—५५ श्लोकों में वित्ततत्त्व का प्रतिपादन । ३८. सवंवेदान्तसिद्धान्त संग्रह—१००६ श्लोकों में वेदान्त के सिद्धान्त का निरूपण । ३९. स्वात्म-निरूपण—१५६ श्लोकों में आत्मतत्त्व का विवेचन । ४०. स्वात्म-प्रकाशिका—६८ श्लोकों में आत्मनत्त्व का विवेचन । ४०. स्वात्म-प्रकाशिका—६८ श्लोकों में आत्मनत्त्व का विवेचन ।

आचार्य शकर के ग्रन्थों में पाण्डित्य के अतिरिक्त सरल काव्य का भी सुन्दर समन्वय है। उनका 'सोन्दर्यलहरी' नामक ग्रन्थ संस्कृत के स्तोत्रग्रन्थों में सर्वश्रेष्ठ माना जाता है। उनकी किताओं में कल्पनातत्त्व, भावतत्त्व, कलातत्त्व एवं बुद्धितत्त्व का सम्यक् सफुरण है। 'सोन्दर्यलहरी' में कल्पना की ऊँची उड़ान, भावों की रमणीयता तथा अधीं का नावित्य देखने योग्य है। भगवती कामाक्षी का वर्णन काव्य की दृष्टि से अत्यन्त सरम एवं मनोरम है—तनोतु कोमं नस्तव वदनसीन्दर्यलहरी।परीवाहः स्रोतःसरीणांश्व सीमन्तगरणां। वहन्त्रं सिन्दूर प्रवश्वकारीभारतिमिर—नेप्रण वृत्दैवंन्दीकृतिमिव नवीनाक किरणम्। पद्य के अतिरिक्त गद्यलखन में भी आचाय का पदुना दिखलाई पड़ती है। उनका आरोरकभाष्य' नर्जन गद्य की महान् रचनाओं में परगणित होता है जिसमें भीड गद्यक्षित है दिसमें भीड गद्यक्षित होते हैं जिसमें भीड गद्यक्षित होते होते हुए जिसमें हि हम्मन वा महत्त्व स्वीतार करने हैं

जीतरासारी का निर्माणका प्रथा बहित पर्धा का पचार करना था 🕟 अने पूर्व सरी 🗀 धर्मात्र प्रिवारी के अरोग धर्म भी। जिल्लावार प्रकालीन प्राप्त । जादय में ब्रिस कर अ प्रति अश्रहा का । पह एक विका का . । सम्बर्ध संकर न अका २ भी एक वेंद्रवर के हाथ समहत भरैदिय सरो की अंडरका इस की तथा बड़े-बड़े बाह . १ १९ । ) जास्त्र रू से परास्त वार आयिको से समान्त्र स होदेन असीती अवका गहर दी । उन्होंने असी स्थापन को स्थापंत बनान ए एक । सन्यानस्थो को संघवद्व । स्या नाम शारतधर्प की चारं, दिशाओं में चार प्रधान मठों की स्थापना की । इन्हें जरेशी मंट , जीयों मठ वदरिकाश्रम रे निकट श्रुङ्केरीमठ ( रामेश्वरम् में ), गोवर्धनमठ ( जगन्नाथार्री ) तथा भारदामठ ' द्वारिकापुरी में ) कहते हैं । इन मठों का अधिनार-क्षेत्र 'नर्भारित कर आचार्य ते सम्पूर्ण भारतवर्ष को चार क्षेत्रों में विभाजित कर एक-एक क्षेत्र का अधिकार एक-एक मठाधिपति को प्रदान किया । मठ के अध्यक्षों का प्रधानकार्य था अपने अन्तर्गत पडने वाले क्षेत्रों में वर्णाश्रमधर्म के अनुसार व्यवस्था स्थापित करते हुए धर्मोपदेश देना तथा वैदिक धर्म की रक्षा करना। मठों के अध्यक्ष शकराचार्य के प्रतिनिधि स्वरूप माने जाते हैं एवं उन्हें शङ्कराचार्य कहा जाता है। चार मठों के ऊपर इनके चार पट्टिशिष्य अधिष्ठित हुए। उन्होंने गोवधंन मठ का अध्यक्ष पद्यपाद को, श्रुङ्गेरी का अध्यक्ष पृथ्वीधर या हस्तामलक को, शारदापीठ का अध्यक्ष विश्वरूप या सूरेश्वर को तथा ज्योतिर्मठ का अध्यक्ष तोटक को बनाया। आचार्य ने मठों की स्थापना को ही अपना कत्तंच्य न मानकर मठाधीशों के लिए भी नियम निर्धारित कर व्यवस्था बनायी, जिमके अनुसार उन्हें चलना पड़ता था। उनके ये उपदेश 'महानुशासन' के नाम से प्रसिद्ध हैं। मठाधीश्वर के लिए पित्रत्र, जितेन्द्रिय, वेदवेदाङ्गिविशारद, योगिवद् तथा सबंशास्त्रज्ञ होना आवश्यक था। आचार्य ने ऐसी भी व्यवस्था की थी कि जो मठाधीश्वर उपयुंक्त नियमों का पालन न करे, उसे अधिकारच्युत कर दिया जाय। मठाधीश्वर राष्ट्र की प्रतिष्ठा के लिए सदा भ्रमण किया करते थे तथा एक मठ का अधीश्वर दूसरे के क्षेत्र में हस्तक्षेप नहीं करता था। इन सारी बानों से आश्चर्य की दूरदिशता एवं व्यावहारिक ज्ञान का पता चलता है।

शंकर।चार्य को अपने मत का प्रचार-प्रसार करने में अनेक विद्वानों में शास्त्रार्थं करना पड़ा था। उनमें मण्डन मिश्र के साथ उनका शास्त्रार्थं ऐतिहासक महत्त्व रखता है। सण्डन मिश्र प्रसिद्ध मीमांसक कुमारिल भट्ट के शिष्य थे। वे मिथिलानिवासी थे। उनकी पत्नी का नाम भारती था। आचार्य का मण्डन मिश्र के साथ जब शास्त्रार्थं हुआ तं। उसकी मध्यस्थता भारती ने की। आचार्य की मृत्यु ३२ वर्ष की अवस्था म भगन्दर रोग के कारण हुई। वे महान् पत्नि, बोह लेखक एवं युग्पवर्त्तक शर्शनिक थे। 'अने विद्यार्थनों के लिए वे० वेदान्ते।

श्यधारग्रंथ — १ आचार्य राकर — पं० बलदेव उपाध्याण । २. संस्कृत सुकवि सभीतर — पं० बलदेव उपाध्यास । ३. शंकर का आसार रका — शं० समानद विलासी ४. भारतीय दर्शन— यट से अंगरत्त (हि.) अपूबाद । ।

शहुत्रकारा एवं काञ्यासक । सर्वभद्ध प्राथ है । उत्तर स्वायता अ चार्य भार दिल भोज रे यह प्रत्य अभी तक सम्पूर्णात्य स प्रताशिक नहीं प्रशास क रसरे 🕝 ापन दो खण्डो से श्री च । अस्य नाराये गढ़ र सम्पन्दित होकर प्रसानित हो 🐃 े हाटरमं भन्न हुन होती जाह संस्था रहच मस्य १९४५)। डॉ० हे. रोषात्र । शृह्याराजनाद्यः पी हमन्त्रिवित प्रतिक प्राप्तर पर अपरेजी के विकास कार राज की रचना की है जिसमें उसके जत्येर प्रकाल का सार इब वर्णित विषयों का ियसन है। 'श्रङ्कारप्रवाका' के मत का जानवे के छिए 🕡 प्रस्थ आधारप्रस्थ का राधे राता है। 'शुद्धारणकाक' भारतीय काव्यकास्त्र या मधीयक विशालकाय र्थण है जिसकी रचना ३६ प्रकाश एवं ढाई हजार पृष्ठों में हुई है। इसमे काव्यशास्त्र एवं न'ट्यशास्त्र दोनो का विवेचन हैं । विण्त विषयो की प्रकाश-कम से सुची इस प्रकार है --- १. काय, शब्द एवं अर्थ की परिभाषा तथा प्रत्येक के १२ कार्य का वर्णन । २. प्रातिपदिक के भेदोपभेद, इ. पद तथा वाक्य के अर्थ एवं उनके भेद, ४. अर्थ के १२ प्रकारों का वर्णन, ४. उपाधि का अर्थ, ६. ७. ८. में शब्दशक्तियों का विवेचन . प्रकार में गुण एवं दोषविवेचन, १०. वें प्रकाश में शब्दालंकार, अर्थालङ्कार एवं उभयालङ्कार का विवेचन, ११. एवं १२. वें प्रकाश में रस एवं नाटक तथा महाकाव्य का वर्णन, १३ वें में रति, मोक्षश्वङ्गार, धर्मश्वङ्गार, वृत्ति एवं रीतिविवेचन, १४ वें मे हर्ष एवं ४८ भाव, १५. रति के आलम्बन विभाव, १६. रति के उद्दीपनविभाव,

१७. अनुभाव, १८. धर्मश्रृङ्कार, १९. अयंश्रृङ्कार, २०. कामश्रृङ्कार, २१. मोक्ष-श्रृङ्कार एवं नायक-नायका भेद. २२. अनुराग वर्णन, २३. संयोग एवं विद्रलम्भ श्रृङ्कार-वर्णन, २४ विद्रलम्भ वर्णन, २४. पूर्वानुरागविद्रलम्भ वर्णन, २६. प्राप्त नहीं होता, २७. अभियोग विधि का निरूपण, २८. दूती एवं दूतकमं का वर्णन, २९. दूत-प्रेषण तथा सन्देशदान-वर्णन, ३०. भाव स्वरूप, ३१. प्रवास वर्णन, ३२. करुण रस का वर्णन, ३३. सम्भोग का स्वरूप ३४ प्रथमानुरागान्तर सम्भोग, ३४. मानप्रवास एवं करुण के अन्तर्गत सम्भोग वर्णन, ३६. चार प्रकार की सम्भोगावस्था का वर्णन।

राक्तिभद्र— ये संस्कृत के नाटककार हैं। इनका निवासस्थान केरल था और ये आदा शंकराचार्य के शिष्य थे। इन्होंने 'आश्चरंचूडामिण' नामक नाटक की रचना की है। इस नाटक की प्रस्तावना में जात होता है कि यह दक्षिण देश में रचित सर्वप्रथम संस्कृत नाटक है। शंकराचार्य का शिष्य होने के कारण इन्हें दशम शतक से पूर्व होना चाहिए। 'आश्चरंचूडामिण' के अतिरिक्त इनके अन्य नाटकों का भी विवरण प्राप्त होता है तथा 'वीणावासवदक्ता' नामक एक अधूरे नाटक का प्रकाशन भी हो चुका है। 'जन्मादवासवदक्ता' नामक नाटक के भी शक्तिभद्र ही प्रणेता माने जाते हैं। 'आश्चरंचूडामिण' में रामकथा को नाटकीय रूप में उपस्थित किया गया है। इसका प्रकाशन १९२६ ई० में श्री बालमनोरमा सीरीज, मद्रास से हुआ है। इस नाटक की अपनी विशिष्ठता है, आश्चर्यरस का प्रदर्शन। इसमें किव ने मुख्यतः आश्चर्यरस को ही लथा-वस्तु का प्रेरक मानकर उसे महत्त्वपूर्ण स्थान दिया है। मात अंकों में आश्चर्यरस की रोचक परम्परा को उपस्थित किया गया है। नाट्यकला की दृष्टि से इसे राम-सम्बन्धी सभी नाटकों में उत्कृष्ट माना जाता है। कवित्व के विचार में भले ही इसका महत्त्व कम हो लेकन अभिनेयता की दृष्टि से यह एक उत्तम नाटक है।

आधारप्रन्य - संस्कृत साहित्य का इतिहाम-पं० बलदेव उपाध्याय ।

रानपथ ब्राह्मण—यह यजुर्वेद का ब्राह्मण है। इसका सम्बन्ध शुक्ल यजुर्वेद की माध्यन्दिन एवं काण्य दोनों संहिताओं से है। सौ अध्याय मे युक्त होने के कारण इमे शितपथ' कहते हैं। इसके ऊपर तीन भाष्य उपलब्ध होते हैं—हिरस्वामी, सायण एवं कवीन्द्र के। इन भाष्यों की भी अनेक टीकाएं हैं। शतपथ ब्राह्मण में ३३ देवताओं का उल्लेख है— द वस्, १९ इद्र. १२ आदित्य, १ आकाश तथा १ पृथ्वी। इसके रचनाकाल के सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद है। तिलंक तथा पदानी महाराज वे अनुसार इसकी उचना २५०० ई० पू० हुई थी दि० लिलंक कृत विद्यान के अनुसार इसकी उचना २५०० ई० पू० हुई थी दि० लिलंक कृत विद्यान शिवान के वेदान पृथ्वी विद्यान प्रेम के हल इन द सप्तिसिन्धु वे पृण्व २५, २७ । परन्तु प्रसिद्ध महाराष्ट्री विद्यान की जकर बालकृष्ण दीक्षित ने इसका रचनाकाल शकपूर्व ३१०० वर्ष माना है दि० भारतीय ज्योतिष, हिन्दी अनुवाद पृ० १८१, २०५ ]। इसमें विविध प्रकार के ऐसे यजों का वर्णन है जे अन्य ब्राह्मणों में नहीं मिलते। यह ब्राह्मण सभी ब्राह्मणों में विशाल है। इसमें बारह हजार ऋचाएं, आठ हजार यजु तथा चार हजार समय हैं। इसमें अनेक

उपाख्यानों का संग्रह है—रामकथा पुरूरवाउर्वशी, जलप्लावन की कथा, अश्विनी कुमारों की कथा आदि । इन आख्यानों का साहित्यिक एवं ऐतिहासिक दृष्टि से अत्यधिक महत्त्व है । 'शनपय' में यज्ञयाज्ञ-विधि के अतिरिक्त अनेक आध्यात्मिक तथ्य भी प्रस्तुत किये गए हैं तथा इसके उपाख्यान, अनेक ग्रन्थों के आधार रहे हैं | वेबर द्वारा १८५५ ई० में सायण तथा हरिस्वामी भाष्य के साथ प्रकाशित, पुनः १९१२ ई० में सत्यव्रत सामश्रमी द्वारा प्रकाशित ]।

शाङ्कायन आरण्यक—यह ऋग्वेद का दितीय आरण्यक है। इसमें १५ अध्याय हैं और सभी ऐतरेय आरण्यक के ही समान है [दे० ऐतरेय आरण्यक ]। इसके तीत से ६ अध्याय का 'कीषीतिक उपनिषद्' कहा जाता है [दे० कीषीतिक ]।

शाङ्कायन ब्राह्मण-यह ऋग्वेद मे सम्बद्ध है। इसे 'कोषीतिक' भी कहते है। इसमें ३० अध्याय है तथा प्रत्येक अध्याय में १ में लेकर १७ तक खण्ड हैं, जिनकी सक्ता २ ६ है। इसका प्रतिपाद्य ऐतरेय के ही सहश है. पर विषयों का विवेचन किचित् विस्तार के साथ किया गया है। इसमें रुद्र की विशेष महिसा वर्णित है तथा सन्हें देवों म सर्वश्रेष्ठ माना गया है - रुद्रो वै ज्येष्ठश्च देवानाम्, २४।१३ <u>ो । इस ब्राह्मण</u> मे शिव के लिए घड़, महादेव, ईशान, भव, पशुपति, उग्र तथा अशीन शब्द, प्रयुक्त हुए है और इन सभी नामों की विचित्र उत्पत्ति भी दी गयी है। इसमें शिव-सम्बन्धी वर्तों का वर्णन है। ७ वें अध्याय में विष्णू को उच्चकोटि का देवता तथा अग्नि को निम्नस्तर का देवता माना गया है---आग्नरवराध्यें: विष्णुः पराध्येः। इसमें उदीच्य लोगों के संस्कृत ज्ञान की प्रशंसा की गयी है तथा यह बतलाया गया है कि तत्कालीन व्यक्ति वहा जाकर संस्कृत सीखते थे, और उन्हें प्रभूत सम्मान प्राप्त होता था ६।६। इसके २३।२ अध्याय में शक्करी ( छन्द ) का महत्त्व प्रतिपादित किया गया है। कहा जाता है कि इसी छन्द के कारण इन्द्र को वृत्रासुर के संहार करने में सफलता प्राप्त हुई थी। इसी मे शकरी का शकरीत्व ह-इन्द्रो वृत्रमशकद्धन्तुमाभिस्तस्मात् शक्कर्यः । इस ब्राह्मण में गांत्र की महत्ता प्रदिशत की गयी है और एक स्थान पर (२४।१४) पर कहा गया है कि ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा बैश्य अपने ही गोत्र वालों के साथ निवास करें, अन्य के साथ नहीं। इसका प्रकाशन जैना ने १८८७ ई० में हुआ, सम्पादक लिण्डेनर ।

समन्तभद्र— मैनदर्शन के आचार । इनका समय विक्रम की तृतीय या चतुर्थी शताब्दी है। इनके द्वारा रावत प्रत्यों का विषरण इस प्रकार है—१. आप्तमीमांसा—इसकी रचना १९४ कारिका में हुई है। इमें 'देवागम स्तोत्र' भी कहते है। इस पर दो टीकाएं प्राप्त होती है—भट्ट अकलङ्क कृत अष्ट्रश्चनी एवं विद्यानन्द की अष्टसहस्री। २. युक्त्यानुसन्धान—इसमें ५४ पद्य है और अपने मत तथा परमतों की आलोचना है। इस पर विद्यानन्द की टीका मिलती है। ३. स्वयंभूस्तोत्र—इसमें १४३ पद्य हैं तथा तीर्थं इन्हरों की स्तुति एवं जैनमत का विवेचन है। ४. जिन-स्तुति-शतक—इसमें १४६ क्लांक है जो भिक्त-भाव से आपूर्ण हैं। १. रत्नकरण्डश्चावकाचार्य—यह श्चावकाचार का सर्वाधिक प्राचीन ग्रन्थ है। इनके अन्य तीन ग्रन्थों का भी उल्लेख प्राप्त होता है किन्तु ये ग्रन्थ अनुपलब्ध हैं।

आधारग्रन्थ—१ भारतीय दर्शन—( भाग १ )—डॉ॰ राधाकृष्णन् (हिन्दी अनुवाद ) २. भारतीयदर्शन—आ० बलदेव उपाध्याय ।

सरस्वतीकण्ठाभरण-यह काव्यशास्त्र का अत्यन्त प्रसिद्ध ग्रन्थ है जिसके रचियता आचार्यं भोज या भोजराज हैं [दे० भोज] । 'सरस्वतीकण्ठाभरण' मूलतः संग्रह ग्रन्थ है जिसमें विभिन्न आचार्यों के विचारों का संग्रह है। एकमात्र 'काव्यादर्श' के ही इसमें २०० क्लोक उद्धृत किये गए हैं। इसमें १५०० के लगभग क्लोक पूर्ववर्त्ती कवियों के उद्धृत किये गए हैं अतः संस्कृत साहित्य की कालानुक्रमणिका के विचार से इसका महत्व असंदिग्ध है। इसमें कई ऐसे अलंकारों का वर्णन है जिनका अन्यत्र उल्लेख नहीं मिलता । सम्पूर्ण ग्रन्थ पांच परिच्छेदों में विभक्त है । प्रथम परिच्छेद में काव्य-प्रयोजन, काव्यलक्षण, काव्यभेद तथा दोष-गूण का विवेचन है। भोज ने दोष के तोन प्रकार मानकर पददोष, वानपदोष एवं वानपार्थ दोष - प्रत्येक के १६ भेद किये हैं । इस प्रकार भोजकृत दोषों की संख्या ४८ हो जाती है। इन्होने गूण के भी ४८ प्रकार माने है और उन्हें शब्दगुण एवं वावय गुण के रूप में विभक्त किया है। द्वितीय परिच्छेट में २४ गब्दालङ्कार, का विवेचन हैं। वे है— जाति, गति, रीति, वृत्ति, छाया, मृदा, उक्ति, युक्ति, भणिति, गुंफना, शय्या, पठिति, यमक, दलेप, अनुप्रास, चित्र, वाकोब।वय, अहेलिका, गृढ, प्रश्नोत्तर, अध्येय, भव्य, प्रेक्ष्य तथा अभिनव । तृतीय परिच्छेद मे २४ अर्थालंकार वर्णित है-जाति, विभावना, हेत्, अहेत्, सूक्ष्म, उत्तर, विरोध, संभव. अन्योन्य, परिवृत्ति, निदर्शन ( दृष्टान्त ), भेद ( व्यतिरेक ), समाहित, भ्रान्ति, वितर्क, मीलिन, स्मृति, भाव, प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान, शब्द, अर्थापित और भाव । सरस्वती-कण्ठाभरण के चतुर्थं परिच्छेद में २४ उभयालंकारों का निरूपण है। वे हैं---उपमा, रूपक, साम्य, संगयोक्ति, अपहृति, समाध्युति, समासोक्ति, उत्प्रेक्षा, अप्रस्तृतस्त्ति, तुल्ययोगिता, लेश, महोक्ति, समुच्चय, आक्षेप, अर्थान्तरन्यास, विशेष, परिष्कृति, दीवक, कम, पर्याय, अतिशय, इलेष, भाविक, तथा संसृष्टि । इसके पंचम परिच्छेद में रस, भाव, नायक-नायिकाभेद, नाट्य सन्धियों तथा चार वृतियों का निरूपण है। 'सरस्वनी-कण्ठाभरण, में कूल ६४३ कारिकाएं हैं। इस पर जगद्धर एवं रत्नेश्वर की टीकाएं प्राप्त होती हैं। रत्नेश्वर की टीका का नाम 'रत्नदर्पण' है जिसकी रचना तिरहत नरेश महाराज रामिसहदेव के आदेशानुसार हुई थी। इनकः समय १४ वीं शताब्दी के आसपास है। 'सरस्वतीकण्ठाभरण' में चित्रालंकार का अत्यन्त विस्तृत विवेचन है जिसमें इसके लगभग ६५ भेदों का उल्लेख है। इसी प्रकार नायिक:भेद एवं श्रुङ्गाररस के निरूपण में भी अनेक नवीन तथ्य प्रस्तुत किये गए हैं जो भारतीय काब्यशस्त्र की स्थायी निधि हैं। सम्प्रति सरस्वतीकण्ठाभरण का हिन्दी अनुवाद मुद्रणाधीन है।

आधारग्रन्थ — सरस्वतीकण्ठाभरण---रत्नेश्वर एवं जगद्धर टीका सहित ।

संगीतशास्त्र—भारतीय संगीत अत्यन्त प्राचीन एवं समृद्ध है। वैदिककाल से ही इसके विकास के सूत्र प्रारम्भ हो जाते हैं। वेदों में सामवेद 'गेय' है, अतः संगीत के तत्त्व इसी में प्राप्त होते हैं। चार वेदों के चार उपवेद माने जाते हैं—आयुर्वेद, धनुर्वेद, गान्धवेंवेद तथा स्थापत्य। इनमें गान्धवं या संगीत शास्त्र का सम्बन्ध 'सामवेद' के साथ

स्थापित किया गया है। प्रारम्भ से ही काव्य और संगीत में घनिष्ठ सम्बन्ध रहा है और संगीत का आधार छन्दोबद्ध काव्य ही माना जाता रहा है। सामवेद के द्वारा इस तथ्य की सत्यता सिद्ध हो जाती है। वह संसार का सर्वाधिक प्राचीन संगीतविषयक ग्रंथ माना जाता है। 'सामवेद' में 'सामन्' या गीत ऋग्वेद से लिये गए मन्त्र हैं। 'ऋग्वेद' के दशम मण्डल में भी 'सामन' शब्द का प्रयोग हुआ। ह तथा 'यजुर्वेद' में भी वैराज, बृहत् तथा रथन्तर प्रभृति अनेक प्रकार क 'सामनों' का उल्लेख है। ऋग्वेद में अनेक प्रकार के वाद्ययन्त्रों का भी उल्लेख प्राप्त होता है, जंसे दुन्धुभि, कर्करी, क्षोणी, वीणा, वाण आदि । ऋग्वेद ६-४७ २९-३१ । बैदिक साहित्य में संगीतविषयक अनेक पारि-भाषिक शब्दों के प्रयोग प्राप्त होते हैं और स्वरिवधान संबंधी पूष्कर सामग्री मिलती है। पूर्वाचिक उत्तराचिक, ग्रामगेयगान, आरण्यगेयगान, स्तोव, स्तोम, आदि अनेक शब्द तत्कालीन सगीनशास्त्र की समृद्धि के द्योनक हैं। सामवेद के गेय छन्दों में स्वर-विधान के सःथ गान-विधि का भी निर्देश प्राप्त होता है। शोनक मूर्न के ग्रंथ 'चरणब्यूह' में बताया गया है कि सामवेदिक संगीत एक सहस्र सम्प्रदायों में विभक्त था सामवेदस्य किल सहस्रभेदा भवन्ति (परिशिष्ट )। पर सम्प्रति उसके केवल तीन ही सम्प्रदाय रह सके हैं-कीथुम, राणायणीय एवं जैमिनीय ! वैदिक युग म तीन स्वर प्रधान थे- उदास, अनुदास और स्वरित, तथा इनसे ही कालान्तर में सप्त स्वरों का विकास हुआ। निषाद और गांधार को उदात्त मे ऋषम और धेवन की अनुदात्त में तथा षड्ज, मध्यम एवं पंचम की स्वरित से उत्पत्ति हुई थी। उदान को तार भी कहा गया है और अनुदास को उच्च, मन्द या खाद कहते हैं। स्वरिन को मध्य, समतारक्षकस्वर कहा जाता है। ऋवप्रातिशाख्य' म बताया गया है कि किम प्रकार तार, मन्द एवं मध्य के द्वारा षड्ज आदि सप्त स्वरों का विकास हुआ था। वैदिक संगीत के सात विभागों का उल्लेख प्राप्त होता है-प्रस्तवा, हकार उदगीथ, प्रतिहार, उपद्रव, विधान एवं प्रणव ।

पुराणों तथा रामायण और महाभारत में संगीतशास्त्र के विकसित स्वरूप के निदर्शन प्राप्त होते हैं। इस युग में संगीत के विधान, पद्धित, नंति-नियम तथा प्रकारों में पर्याप्त विकास हो चुका था। 'हरिवंशपुराण' में गांधार राग की प्राचीनता विभिन्न रागरागिनियों तथा बाद्य ग्रन्थों का भी परिचय दिया गया है और तत्कालीन अनेक नत्तें कियों एवं उनके वाद्ययन्त्रों का भी उल्लेख है। 'मावं ण्डेयपुराण' में सप्तस्वर, पंचिष्ठ ग्रामराग, पचिष्ठभीत, मूच्छंनाओं के इनयावन प्रकार की तानों, तीन ग्रामों तथा चार पदों के विवरण प्राप्त होते हैं। इसी प्रकार 'वायुपुराण' में भी संगीतिविषयक अनेक तथ्य उपलब्ध होते हैं। रामायण और महाभारत युग में संगीत विशिष्ट व्यक्तियों या जातियों की वस्तु न रहकर सवंसाधारण का विषय हो गया था। रावण स्वयं उच्चकोटि का संगीतज्ञ था और उसने संगीतशास्त्र के ऊपर ग्रन्थ-रचना भी की थी। उसके द्वारा रचित 'रावणीयम्' नामक ग्रन्थ आज भी प्रचलित है किन्तु इसका रूप परिवर्त्तित हो गया है। 'रामायण' में महिष्ठ वाल्मीक की संगीतिप्रयता सवंत्र दिखाई पड़ती है। 'महाभारत' के समय में संगीतकला और भी अधिक विकसित हो गयी

थी और उस युग के सूत्रधार श्रीकृष्ण स्वयं भी बहुत बड़े सगीतज्ञ एवं वंशीवादक थे। पाणिनि की 'अष्टाध्यायी', कौटिल्य के 'अर्थशास्त्र' तथा भास एवं कालिदास के ग्रायों में संगीत तथा अन्य लोलतकलाओं के प्रसार के अनेक उल्लेख प्राप्त होते हैं। गुष्तयुग भारतीय कला का तो स्वर्णयुग माना ही जाता है और सम्राट् समृद्वगुष्त की . संगीतिप्रयता इतिहास प्रसिद्ध है। गुप्तयुग में संगीतशास्त्र पर अनेक ग्रन्थ लिखे गए हैं। संगीतशास्त्र के ग्रन्थ-संस्कृत में संगीतशास्त्रविषयक प्रथम वैज्ञानिक ग्रन्थ भरतकृत 'नाट्यशास्त्र' है। इसमें भरतमूनि ने तत्कालीन संगीतों की प्रविधि का अत्यन्त सुन्दर विवेचन किया है। भरत ने नाट्यशास्त्र के २८,२९ एवं ३० अध्यायों में इस विषय का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है और कांतपय पूर्ववर्त्ती आचार्यों का भी उल्लेख किया है। भरत से पूर्व नारदमुनि ने संगीतशास्त्र का प्रतिपादन किया था जिनका ऋण 'नाट्यशस्त्र' में स्वीकार किया गया है (नाट्यशस्त्र ०४२८) । गान्धर्वके विवेचन में भरत ने नारद को ही अपना उपजीव्य माना है। अभिनवगुष्त ने भी इस तथ्य को स्वीकार किया है —ग्रीतिविवर्धनमिति नारदीय–निर्वचनं सूचितम्— अभिनवभारती अध्याय २८ क्लोक ९। संगीत के प्राकृ भरत आचार्यों मे विशाखिलाचार्यं का भी नाम जाता है। भरत ने अनेक समकालीन आवार्यों का भी जल्लेख किया है जिनमं निदन्, कोहल, काश्यप, शाईल तथा दत्ति र प्रामद्भ है । दितल एवं कोहल की एक संयुक्त रचना 'दित्तलकोहलोयम्' हस्तलिखित रूप मे सरस्वती महल पुस्तकालय, तंजोर में सुरक्षित है। नवीं शताब्दी के उत्पलाचार्य को अभिनवगुप्त ने सङ्गीतशास्त्र का प्रामाणिक आचार्य माना है। भरतमृति क पश्चान संस्कृत में सङ्गीतशास्त्रविषयः स्वतन्त्र ग्रन्थों का लेखन प्रारम्भ हुआ। ऐसे लेखकों मे मतङ्क या मातङ्क का नाम उल्लेखनीय है। इन्होंने 'बृहदेशीय' नामक ग्रन्थ की रचना की है। इनका समय छठीं शताब्दी है। मतुङ्ग ने ग्राम रोगों के सम्बन्ध में भरत कों उद्भृत किया है। ये बांसुरी के आविष्कारक भी माने जाते हैं। शार्झुदेव ने अपने ग्रन्थ मे कम्बल, अश्वतर तथा आंजनेय मुनि का उल्लेख किया है जो भरतोत्तर प्रसिद्ध आचार्या में थे। इन्होंने भरत के मत में सुधार करते हुए पंचमी, मध्यमा एवं षड्ज मध्यमा के सम्बन्ध में नयी व्यवस्था दी थी। अभिनवगुष्त ने भट्टमातृगुष्न, लाटमुनि तथा विधात्राचार्य प्रभृति संगीतशास्त्रियों का उल्लेख किया है तथा 'संगीतरत्नाकर' की टीका में विश्वावसू, उमापित तथा पाश्वेदेव आदि शास्त्रकारों के भी नाम आते हैं। सम्प्रति इनके ग्रन्थ प्राप्त नहीं होते किन्तु अभिनवगुप्त एवं शाङ्कदेव के समय में वे अवश्य ही उपलब्ध रहे होंगे। सङ्गीतशास्त्र के सम्बन्ध में सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य शार्झदेव का है जिनका समय १२१० ई० है। इनके पूर्व पावंदेव ने 'संगीतसमयसार' एटं सोमनाथ ने 'रागविबोध' नामक ग्रन्थ की रचना की थी। नान्यदेवकृत 'सरस्वती-हृदयालङ्कार' (१०९६-११३७ ई०) नामक ग्रन्थ में दाक्षिणात्य, सौराष्ट्री, गुजरी, चैंगाली तथा सैन्धवी प्रभृति देशी रागों का विवेचन किया गया है। शाङ्कदेव का 'सञ्जीतरत्नाकर' अपने विषय का प्रोढ़ ग्रन्थ है । इस पर मिक्किनाथ (१४५६-१४७७ ई०) ने विस्तृत टीका लिखी है। शार्झंदेव देवगिरि के राजा सिंघन के दरबार में रहते थे।

इनका ग्रन्थ भारतीय संगीतकास्त्र का महाकोश है जिसमें पूर्ववर्ती संगीतशास्त्रकारों के प्रामाणिक ग्रन्थों को उपजीव्य बनाकर इस विषय का प्रौढ विवेचन प्रस्तुत किया गया है। लेखक ने ग्रंथ के प्रारम्भ में ऐसे अनेक लेखकों की सूची दी है। इस ग्रन्थ में विभिन्न रसों की विशाद व्याख्या प्रस्तृत करते हुये बताया गया है कि किस रस में किस राग का प्रयोग करना चाहिए । इन्होंने 'संगीतसमयसार' नामक एक अन्य ग्रंथ का भी प्रणयन किया था। बड़ौदा के प्राच्यविद्यामन्दिर में 'वीणाप्रपाठक' नामक ग्रन्थ का हस्तलेख मिलना है जिस पर 'संगीतरत्नाकर' का अधिक प्रभाव है। दक्षिण के रामामात्य ने १६९० ई० में 'स्वरम्धानिध' नामक एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की थी जो श्रीरङ्ग के राजा रामराज के आदेश में लिखा गया था। 'रामामात्य' ने अपने पूर्व-कालीन शास्त्रकारों के सिद्धान्तों का संशोधन इस रूप में किया कि वे तत्कालीन संगीत-कला के व्यावहारिक रूप के अनुकूल वन जायें।' स्वतन्त्रकलाशास्त्र (प्रथम संस्करण) पृ० ४६४ इन्होंने स्वरों की संख्या सात हैं सिद्ध की है। राजा मार्नामह वर्तमान ध्यपद रीति के आरम्भकर्ता माने जाते हैं। तदनन्तर भवदत्त (१८०० ई०) ने 'अनूपसंगीतरत्नाकर' नामक ग्रन्थ की रचना कर ध्रुपद की नवीन परिभाषा प्रस्तृत की । अकवर के काल में संगीतकला की पर्याप्त उन्नित हुई। उस युग के प्रसिद्ध संगीतकारों में स्वागी हरिदास एवं तानसेन के नाम आते है। अकबर के ही समसामयिक पुण्डरीक विट्ठल ने सर्गाति विषयक चार ग्रन्थों की रचना की-पड्रागचन्द्रोदय, रागपाला, राग-मंजरी एवं नत्तंननिर्णय ये सभी ग्रन्थ हस्तलिखित रूप में बीकानेर प्रतकालय में सुरक्षित हैं। जहांगीर के समय में संगीतशास्त्र पर दो प्रसिद्ध ग्रन्थों की रचना हुई-'संगीतदर्पण' एवं 'संगीतपारिजात' । इनके लेखक क्रमशः पण्डित दामोदर एवं अहोबल है। दोनों प्रत्यों में उत्तर एवं दक्षिण की सांगीतिक पद्धतियों का सुन्दर समन्वय किया गया है। पं० हृदयदेव नारायण ने 'हृदयकौतृक' एवं 'राजतरंगिणी' नामक दो ग्रन्थों की रचना की जिनके हस्तलेख बीकानेर राजकीय पुस्तकालय में सुरक्षित हैं। पं॰ भावभट्ट ने (१६७४-१७०९ ई०) संगीत-सम्बन्धी तीन ग्रंथों का निर्माण किया-'अनूपविलास', 'अनूपांकुश' तथा 'अनूपसंगीतरत्नाकर' । तीनों ही अपने विषय के महत्त्व-पूर्ण ग्रन्थ हैं। इसी समय के विकटमुखी नामक भाट रचित 'चतुर्दण्डप्रकाशिका' ग्रन्थ में ७१ थाट एवं ४५ रागों का विवेचन प्रस्तुत किया गया । तदनन्तर मेवाड़ के राणा कुम्भनव्य ने 'बाद्यरत्नकोश' नामक ग्रंथ का प्रणयन किया जिसमें नाद्यों का सुन्दर विवचन है ( १७४८ ई० )। श्रीकण्ठ नामक विद्वान की 'रसकीमुदी' नामक रचनां संगीतशास्त्र की सुन्दर कृति है जो ६८ वीं शताब्दी की रचना है । दक्षिण की संगीतज्ञा मधूरवाणी द्वारा रचित एक ग्रन्थ बंगलोर में प्राप्त हुआ है जिसमें १४ सर्ग एवं १५०० क्लोक है। इसमें रामायणी कथा के आधार पर संगीत का वर्णन है। यह ग्रंथ तैलंग लिपि में है। पं० कृष्णानन्द व्यास ने १८४३ ई० में 'रागकल्पद्रुम' नामक सुप्रसिद्ध ग्रंथ की रचना की, जिसका प्रकाशन कलकत्ता से हो चुका है। दक्षिण के संगीतज्ञों में तंजीर के रोजा तुलज, त्यागराज, मृत्तूस्वामी दीक्षित इयामशास्त्री अत्यन्त महत्त्वपूर्णं हैं। राजा तुलज ने (१७३५ ई०) 'संगीतसारामृत' नामक ग्रन्थ का प्रणयन किया था।

भारतीय संगीत की अन्तिम कड़ी के रूप में विष्णु नारायण भातखण्डे का नाम उल्लेख-नीय है। इन्होंने 'लक्ष्यसंगीत' नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की है। इसका प्रकाशन १९१० ई० में हुआ था। भातखण्डे हिन्दुस्तानी संगीतकला के बहुत बड़े ममँज थे। इन्हें भारतीय संगोतकला का सर्वोच्च विद्वान माना गया है।

आधारग्रन्थ - १. संगीतशास्त्र-श्री के० वासूदेव शास्त्री । २. भरत का संगीत सिद्धान्त-श्री कैलास चन्द्रदेव 'बृहस्पति'। ३. भारतीय संगीत का इतिहास-श्री उमेश जोशी । ४. भारतीय संगीत का इतिहास-श्री शरदचन्द्र श्रीधर परांजपे । ४. स्वतन्त्रकलाशास्त्र—डॉ॰ कान्तिचन्द्र पाण्डेय। ७. भारतीय कला और संस्कृति की भूमिका-डॉ॰ भगवतशरण उपाध्याय । द संस्कृत साहित्य का इतिहास-वाचस्पति गैरोला ।

संवर्तस्मृति-इस स्मृति के रचियता संवर्त नामक स्मृतिकार हैं जीवानन्द तथा आनन्दाश्रम के संग्रहों में 'संवतंसमृति' के २२७ तथा २३० इलोक प्राप्त होते हैं। इस स्मृति का प्रकाशन हो चुका है, किन्तु प्रकाशित अंश मौलिक ग्रंथ का संक्षिप्त सार है। 'मिताक्षरा' एवं 'स्मृतिसार' (हरिनाथ कृत ) में बृहत्संवर्त स्वल्प संवर्त का भी उल्लेख है। संवतं ने लेखप्रमाण के समक्ष मौखिक दातों को कोई भी महत्त्व नहीं दिया है। इनके अनुसार अराजकता के न रहने पर तथा राज्य की स्थिति सुदृढ़ होने पर अधिकार करनेवाला व्यक्ति ही घर, द्वार अथवा भूमि का स्वामी माना जायगा भीर लिखित प्रमाण व्यर्थ हो जाएंगे । भुज्यमाने गृहक्षेत्रे विद्यमाने त राजनि । भुक्तिर्यस्य भवेत्तस्य न लेख्यं तत्र कारणम् । परा० मा० ३ ।

आधारग्रन्थ-धर्मशास्त्र का इतिहास-डॉ॰ पा. वा. काणे,भाग १ (हिन्दी अनुवाद) संस्कृत कथा साहित्य-भारतवर्ष को संसार की महानतम कथा-श्रृङ्खलाओं को प्रारम्ब करने का श्रेय है। सर्वप्रथम यहाँ ही कथा-साहित्य का जन्म हुआ था और यहीं से अन्य देशों में इसका प्रचार एवं प्रसार हुआ । भारतीय (प्राचीन ) आख्यायिका साहित्य को पशु-कया तथा लौकिक आरूपायिका के रूप में विभाजित किया जा सकता है। पशु-आरूपायिका का रूप वैदिक बाङ्मय में भी दिखलाई पड़ता है। इसकी प्रथम छाया बैदिक साहित्य के उन स्थलों पर दिखलाई पडती है जहां नैतिक सन्देश देने के िरुए अथवा व्यंग्य करने के लिए पशु मनुष्य की भांति बोलते या व्यवहार करते दिखाई पड़ते हैं। उपनिषदों में सत्यकाम को बैल, हंस एवं जलपक्षी उपदेश देते हुए चित्रित किये गए हैं। 'छान्दोग्य उपनिषद्' में पूरोहितों की तरह मन्त्रोच्चारण करने तथा भोजन के लिए भूँकने वाले कृतों का वर्णन है। 'महाभारत' एवं 'जातक कथाओं' में भी पशुक्या का वर्णन प्राप्त होता है। प्रारम्भिक बौद्ध आचार्यों ने अपने उपदेश के ऋम में पशु-आस्यायिकाओं का प्रयोग किया है। बीद्ध विद्वान् वसुबन्धु ने 'गाथासंग्रह' के उपदेश में हास्य का पुट देकर उसे सजीव बनाने के लिए पशु-कथा का सहारा लिया है।

विरव-पशु-कथा की परम्परा में 'पञ्चतन्त्र' भारत की महान् देन है। प्राचीन समय से ही इसके अनुवादों की धूम मची हुई है और फलस्वरूप चालीस प्रसिद्ध भाषाओं

\*\*\*\*\*

में इसके दो सौ श्रनुवाद हो चुके हैं [दे० पब्चतन्त्र]। फारस और भारत का सम्बन्ध स्थापित होने पर वहां के राजाओं ने अपने विद्वानों के द्वारा संस्कृत कथा-साहित्य का अनुवाद कराया था। 'बुरजोई' नामक हकीम ने ५३३ ई० में पहले-पहल 'पञ्चतन्त्र' का पहलवी या प्राचीन फारक्षः में अनुवाद किया। इस अनुवाद के पचास वर्षों के भीतर ही इसका अनुवाद सिरिअन भाषा में ( ५६० ई० ) किसी पादरी द्वारा प्रस्तृत हुआ। इस अनुवाद का नाम 'कलिलग और दमनग' था जो करकट और दमनक नामक नामों का ही सीरिअन रूप था। सीरिअन अनुवाद के आधार पर इसका माषान्तर अरबी में हुआ जिसका नाम 'कलीलह और दमनह' है। अरबी अनुवाद अब्दुक्का बिन अलमुक्फ्का नामक विद्वान् ने ७५० ई० में किया था। अरबी भाषा से इसके अनुवाद लैटिन, ग्रीक, जर्मन, फोंच, स्पैनिश एवं अंगरेजी प्रभृति भाषाओं में हुए। ग्रीक की स्प्रसिद्ध कहानियां 'ईशाप की कहानियां' एवं अरब की कहानी 'अरेबियन नाइट्स' का ज्ञाधार पञ्चतन्त्र की ही कहानियां बनीं। इन कहानियों का मध्ययुग में अत्यधिक प्रचार हुआ और लोगों को यह ज्ञान भी नहीं हुआ कि ये कहानियां भारतीय हैं। पञ्चतन्त्र का मूल संस्करण प्रसिद्ध जर्मन विद्वान् हर्देल ने अत्यन्त परिश्रम के साथ प्रकाशित किया है। इसमें पांच विभाग हैं जिन्हें मित्रभेद, मित्रलाभ, सन्धि विग्रह, लब्ध-प्रणाश एवं अपरीक्षित-कारक कहा जाता है। इसके लेखक विष्णू शर्मा नामक व्यक्ति हैं। ग्रन्थकार ने अपने प्रारम्भ में अन्त तक कहानियों के माध्यम मे सदाचार की शिक्षा दी है।

पञ्चतन्त्र के आधार पर मंस्कृत में अनेक नीनिकथाएं लिखी गयों जिनमें 'हिती-पदेश' अस्यन्त लोकप्रिय है। इसके रचियता नारायण पिड़त हैं तथा इसका रचना-काल १४ वीं शताब्दी के निस्ट है [दे० हितोपदेश]। संस्कृत लोकिक कथा की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण रचना 'बृहत्कथा' है। इसका मूल रूप पैशाची भाषा में गुणाढ्य नामक लेखक द्वारा रचित था जो राजा हाल के सभा-पिड़त थे। इसका मूल रूप नष्ट हो चुका है और इसके तीन संस्कृत अनुवाद प्राप्त होते हैं—बुधस्वामीकृत 'बृहत्कथा-श्लोक-संग्रह', क्षेमेन्द्रकृत 'बृहत्कथा-मंजरी' तथा सोमदेव कृत 'कथासरित्सागर'। इन तीनों अनुवादों में गुणाढ्य रचित 'बहुकहा' का मूल रूप कितना सुरक्षित है प्रमाण-भाव में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। बृहत्कथा की कहानियों के नायक नरवाहनदत्त हैं। वे अपने मित्र गोमुख की सहायता प्राप्त कर अपनी प्रियतमा मदनमंजूषा के साथ व्याह करने में समथं होते हैं तथा उन्हें विद्याधरों का साम्राज्य भी प्राप्त होता है। बृहत्कथा का महत्त्व दण्डी, सुबन्धु, बाणभट्ट एवं त्रिविकमभट्ट नामक कियों ने भी स्वीकार किया है। १. भूतभाषामयीं प्राहुरद्भुतार्थों बृहत्कथाम्—काव्यादर्ध १।२८। २. बृहत्कथालम्बेरिव सालभंजिकानिवहै:—वासवदत्ता। ३. धनुषेव गुणाढ्येन निःशेषो रिव्जतो जन:—नलचम्पू १४।

संस्कृत के अन्य प्रसिद्ध लोक-कथाओं में 'वेतालपञ्चिविश्वति', 'सिंहासनद्वात्रिशिका', 'शुकसप्तित' आदि के नाम उल्लेखनीय हैं। 'वेतालपंचिश्वति' में २५ कथाओं का संग्रह है जिसके लेखक शिवदास नामक व्यक्ति हैं। इनका समय १४८७ के पूर्व है। इसमें रोचक लोककथाओ का संग्रह है [ दे० वेतालपंचिवशित ]। 'विक्रमचरित' या 'सिंहासन द्वात्रिशिका' में ३२ पुतलियों की ३२ कथाएं दी गयी हैं। इसमें राजाभोज को ३२ पुतलियों द्वारा उतनी ही कथाएं सुनाने का वर्णन है। इसके दो रूप मिलते है—पद्यबद्ध एवं गद्यबद्ध। इसका समय १३ वीं शताब्दी से प्राचीनतर नहीं है [ दे० सिंहासन द्वात्रिशिका ]। 'शुकसप्तित' में एक सुगो द्वारा अपनी गृहस्वामिनी को कथा सुनाने का वर्णन है जो अपने पित के परदेश गमन पर भ्रष्टाचार में प्रवृत्त होने जा रही है। इसका समय १० वीं शताब्दी है [ दे० शुकसप्तित ]। संस्कृत में जैन लेखकों ने अत्यन्त ही मनोरंजक कहानियां लिखी है। इन्होने लोक प्रचित्र धूनं, विद, मूखं एवं स्त्रियों से सम्बद्ध कथाएं लिखी हैं। 'भरटक द्वात्रिशिका' इसी प्रकार की रचना है जिसमे प्रचलित लोकभाषा के भी पद्य यत्र-तत्र प्राप्त होते हैं। जैन लेखक हैमविजय गणि ने 'कथारत्नाकर' नामक २५६ छोटी-छोटी कथाओं का ग्रन्थ लिखा है, जिसका निर्माणकाल १७ वीं शताब्दी है। जैन कथाओं का मुख्य उद्देश्य जैन सिद्धान्त के प्रचार का रहा है, अत: साहित्यक तत्त्व गोण पड गया है।

जैन कावयों ने संस्कृत में विशेष प्रकार के पद्य ग्रन्थों का निर्माण किया है। जिन्हें 'जैनप्रबन्ध' कहा गया है। इन प्रबन्धों में बोल-चाल की आपा में अधे ऐतिहासिक प्रकृषों की जीवनी लिखी गयी है। सरल शैली का प्रयोग होने के कारण इनकी लोक-प्रियता अधिक रही है। इन प्रबन्धग्रन्थों में 'प्रबन्धचिन्नामण' एवं 'प्रबन्धकोश' नामक दो ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। प्रबन्ध-चिन्तामणि की रचना मेक्तुंगाचार्य ने १३०५ ई० में की थी। इसमें पांच प्रकाश या खण्ड हैं। प्रथम प्रकाश में विक्रमार्क, सातवाहन, मुंज तथा मूलराज-सम्बन्धी कथानक हैं। द्वितीय में धारानरेश भाग का वर्णन है। तृतीय प्रकाश में सिद्धराज और जयसिंह की कथाएं हैं तथा चतुर्थ में कुमारपाल, वीरधवल तथा इनके महामन्त्री दानवीर जैन वस्तुपाल तथा तेजपाल का विवरण है। पंचम प्रकाश में लक्ष्मणमेन, जयचन्द्र, वराहमिहिर, भर्नृहरि, वैद्य वाग्भट आदि के प्रबन्ध है।

प्रबन्धकोश के रचियता राजशिखर हैं। इसमें २४ प्रसिद्ध पुरुषों का वर्णन है तथा निर्माणकाल १४०५ संवत् है। इन पुरुषों में १० जैनधर्म के आचार्य, ४ संस्कृत के किव, ७ प्राचीन एवं मध्यकालीन राजा तथा ३ जैनधर्मानुरागी गृहस्थ हैं। इसकी भाषा व्यावहारिक एवं सीधी-सादी है। वल्लालसेन कृत 'भोजप्रबन्ध' संस्कृत की अत्यन्त लोकप्रिय रचना है। इसका रचनाकाल १६ वीं शताब्दी है दि० भोजप्रबन्ध । आनन्दा रचित 'माधवनलकथा' एवं विद्यापित किव-विरिचत 'पुरुष-परीक्षा' नामक पुस्तकों भी संस्कृत कथा साहित्य की उत्तम रचनाएं है।

संस्कृत गद्य — किसी भी साहित्य का प्रारम्भ पद्य से होता है। चूं कि पद्य में संगीत का तस्व सहज रूप से लिपटा रहता है, अतः मनुष्य नैसर्गिक रूप से उसकी ओर आकृष्ट होता है। गेयतस्व की ओर सहज आकर्षण होने के कारण मानवीय चेतना पद्य के परिवेश में आवेष्टित रहती है। पद्य में भावना का प्राधान्य होता है और गद्य में विचार के तस्व प्रबल होते हैं। संस्कृत साहित्य वैदिक गीतों के रूप में ही प्रस्फुटित

हुआ है, यह पद्य बहुल साहित्य है। इसमें शास्त्रीय ग्रन्थों की भी रचना पद्य में ही हुई है। इतना होने पर भी, संस्कृत में गद्य का प्रचूर साहित्य विद्यमान है तथा इसका जितना भी अंश गद्य में लिखा गया है उसकी अपनी विशिष्टता है। संस्कृत गद्य-लेखन की परम्परा वैदिक संहिताओं की तरह ही प्राचीन है। कृष्ण यजुर्वेद में गद्य का प्राचीनतम रूप उपलब्ध है। गद्य के कारण ही वैदिक संहिता में कृष्ण यजुर्वेद का स्वतन्त्र स्थान है। इसकी तैतिरीय संहिता गद्य का प्राचीनतम रूप उपस्थित करती है। अथर्ववेद का छठा भाग भी गद्यरूप में है। परवर्त्ती साहित्य में ब्राह्मणों, आरण्यकों तथा उपनिषदों मे गद्य का व्यावहारिक रूप उपलब्ध होने लगता है जो वैदिक गद्य की परम्परा का प्रीढ एवं सवर्धनशील रूप प्रस्तृत करता है। कालान्तर में तत्त्वज्ञान, व्याकरण, विज्ञान-विषयक ग्रन्थ, ज्योतिय तथा टीका ग्रन्थों में गद्य का व्यवहारोपयोगी ोढ रूप सामने आया : इन ग्रन्थों का गद्य वैदिक साहित्य के गद्य का विकसित रूप प्रस्थात करता है। तथा इस स्थिति में गद्य जीवन क निकट फलने-पूलने लगता है। कथाकाव्य, आस्यायिका, चम्पूकाव्य एवं काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों में गद्य के साहित्यिक सहज एवं अलंकृत रूप के दर्शन होते है और इनके संस्कृत गद्य अपने परिनिष्टित रूप में पूर्णन: नमृद्ध होकर प्रतिष्ठित होता है। संस्कृत में गद्यकाव्यों की विशाल परम्परा रशे हैं, किन्तु सम्प्रति अनेक ग्रन्थ अनुपळब्ध है । पतंजिल के महाभाष्य में वासवदत्ता, 'र्ने एरथी' एवं 'मूमनोत्तरा' प्रभृति गद्यकाव्यों के उल्लेख प्राप्त होते हैं—अधिकृत्य कृते यःवे' बहुलं छुग्वक्तव्यः' वासवदत्ता, सुमनोत्तरा । न च भवति । भैमरथी ४।३।८७ ] । परंजित के पूर्व प्रसिद्ध व तिककार कात्यायन भी आख्यायिकाओं से परिचित दिखाई पडते हैं--- लुवास्यायिकाभ्यां बहुलम्, आस्याना आस्यायिकेतिहासपुराणेभ्यश्च ।

संस्कृत गद्य का वैशिष्ट्य — शास्त्रीय ग्रन्थों के माध्यम से संस्कृत आवार्यों ने सूत्रात्मक शैली के गद्य का निर्माण किया है। लाघव या लघुता संस्कृत गद्य की सर्वाधिक विशेषिता है जिसमें पूरे वाक्य में व्यक्त किये गए विचार को एक ही पद में रखा जाता है। संस्कृत भाषा में समासबहुल गद्य का रूप प्राप्त होता है। वस्तुतः समास संस्कृत भाषा का प्राण है जिसके कारण गद्य में भावग्राहिता, गाढ़बन्धता एवं प्रभान्विति आती है। ओजगुण संस्कृत गद्य की अन्य विशिष्ठता है। दण्डी के अनुसार समास का बाहुल्य ही ओज है और ओज गद्य का जीवन है— ओजः समासभूयस्त्वमेतद् गद्यस्य जीवितम्। संस्कृत गद्य के दो रूप प्राप्त होते हैं—चोलचाल का सरल या सादा गद्य तथा प्रौढ़ एवं अलंकृत गद्य। वैदिक साहित्य में बोलचाल का सरल गद्य प्राप्त होता है, पर लोकिक साहित्य में प्रौढ़ अलंकृत एवं प्रांजल भाषा प्रयुक्त हुई है। इन दोनों का मिश्रित रूप पोराणिक गद्य का है जिसमें अलंकृत गद्य प्राप्त होते हैं। श्रीमद्भागवत एवं विष्णुपुराण में ऐसे ही गद्य है।

गद्य का विकास— वैदिक सहिता में संस्कृत गद्म का प्रारम्भिक रूप प्राप्त होता है। इस युग का गद्य सरल, सीधा एवं बोलचाल की भाषा का है जिसमें छोटे-छोटे वाक्य एवं असमस्त पद प्रयुक्त होते हैं। उपमा एवं रूपक प्रभृति अलङ्कारों के समावेश से इसमें विशेष चारता आ जाती है। "वात्य आसीदीयमान एवं स प्रजापित समैरयत्।

स प्रजापित । सुवर्णमात्मन्नपश्यत् तत् प्राजनयत् । तदेकमभवत्, तन्न्नहन्दभवत्, तज्जेष्ठमभवत्, तद् ब्रह्माभवत् तत् तपोऽभवत् तत्सत्यमभवत् तेन प्रजायत । अथवं १५ काण्ड १ सूक्त शिलालेखों में संस्कृत गद्य का रूप अत्यन्त प्रौढ़ एवं अलंकृत एवं समासबहुल है । रुद्रदामन का जूनागढ़ का शिलालेख तथा समुद्रगुप्त का प्रयाग का शिलालेख प्रौढ़ गद्य का रूप उपस्थित करता है । "प्रमाणमानोन्मान-स्वरगतिवर्ण-सारसस्वादिभिः परमलक्षणण्यव्यनैरुपेतैकांतमूर्तिना स्वयमधिगत-महाक्षत्रपनाम्ना नरेन्द्रकन्या स्वयंवरानेकमाल्यप्राप्तदाम्ना महाक्षत्रपेण रुद्रदाम्ना सेतुं सुदर्शनतरं कारितम्।" गिरनार का शिलालेख ।

शास्त्रीय गद्य-समस्त भारतीय दर्शनग्रन्थों का लेखन गद्य में ही हुआ है, यद्यपि कतिपय अपवाद भी हैं। इन ग्रन्थों में लेखक का ध्यान भावाभिन्यिक एवं अर्थाभिन्यिक पर अधिक रहा है। शब्द शुष्क भले ही हों, पर उनमें अभिन्नेत अर्थ की पूर्ण अभिव्यक्ति होनी चाहिए। कुछ ऐसे भी दर्शनकार हैं जिन्होंने अलंकृत एवं साहित्यिक शैली के गद्य व्यवहृत किये हैं। पतंजलि, शबरस्वामी, शंकराचार्य एवं जयन्तभट्ट के ग्रंथों में शास्त्रीय गद्य चरमसीमा पर पहुंच गया है। इन्होंने व्याकरण एवं दर्शन जैसे जटिल, गम्भीर एवं दुरूह विषय का सरल, बोधगम्य एवं प्रांजल शैली में विवेधन किया है। पतंजिल ने कथोपकथन की शैली में बोलचाल की भाषा का प्रयोग कर महाभाष्य की रचना की है। इनके वाक्य अत्यन्त छोटे एवं पद असमस्त हैं। ऐसा लगता है कि आचार्य सम्मूख बैठे छात्रवर्गको व्याकरण पढ़ा रहे हैं—के पूनः कार्याभावानिवृत्ती तावत् तेषां यत्नः क्रियते । तद् यथा घटेन कार्यं करिष्यन् कुम्भकारकुलं गत्याह कुरु घटं कार्यमनेन करिष्य-मीति । न तद्वच्छन्दान् प्रयुक्षमाणो वैयाकरणकुलं गत्वाह—कृष शब्दान् प्रयोक्ष्य इति ।" पस्पशाह्निक । शबरस्वामी ने 'मीमांसासूत्र' पर सरल भाषा में भाष्य लिखा है और शंकराचार्य का वेदान्त-भाष्य का गद्य सारगर्भ, प्रीढ़ एवं प्राञ्जल है । जयन्तभट्ट ने 'न्यायमञ्जरी' नामक न्यायदर्शन का प्रामाणिक ग्रन्थ लिखा है। इन्होंने न्याय ऐसे जटिल विषय को सरस, ब्यंग्ययुक्त एवं चद्रल उक्तियों के द्वारा हृदयंगम बनाया है।

संस्कृत गद्य का वास्तविक विकास आख्यायिका एवं गद्य काव्यों से होता है।
गुप्तकालीन तथा अग्य उपलब्ध शताधिक अभिलेखों में साहित्यिक गद्य का रूप दिखाई
पड़ता है जिससे संस्कृत गद्य की प्राचीनता सिद्ध होती है। बाणभट्ट ने 'हर्षचिर्ता' में
भट्टारक हरिश्चन्द्र नामक सिद्धहस्त गद्य-लेखक का उल्लेख किया है तथा अन्य लेखकों
के ग्रन्थों में भी ऐसे शैलीकारों की नामावली दी गयी है जो अद्यावधि अज्ञात है।
जल्हण ने वरविच-रचित 'चारमती', रोमिश्चसौमिश्चलिखत 'शूद्रककथा' तथा धनपाल ने
श्री पालितकृत 'तरंगावतीकथा', 'सातकर्णीहरण' तथा 'नमोबन्तीकथा' आदि प्राचीन
ग्रन्थों का वर्णन किया है। इन ग्रन्थों के नामोल्लेख से ज्ञात होता है कि सुबन्धु, दण्डी
एवं बाणभट्ट से पूर्व अनेक महान् गद्य-लेखक हो चुके थे। सुबन्धु, दण्डी और बाण
संस्कृत गद्यकार्य के महान् दीपस्तम्भ हैं। सुबन्धुकृत 'वासवदत्ता' प्रथम साहित्यिक
कृति है जिसमें उदयन एवं वासवदत्ता की प्रणयकथा विणत है। इनका आविर्माव ६ ठी

स्रताब्दी के अन्त एवं सप्तम शताब्दी के प्रारम्भ में हुआ था। इसमें प्रत्यक्षरवर्षेष-कौशल के द्वारा प्रवन्ध-रचना की चातुरी प्रदिश्ति की गयी है। दण्डी ने 'दशकुमारचरित' एवं 'अवित्तसुन्दरीकथा' नामक दो गद्यकाक्यों की रचना की है। दण्डी के बाद बाणभट्ट ने 'हर्षचरित' एवं 'कादम्बरी' की रचना कर संस्कृत गद्य का स्रत्यन्त प्रोज्ज्वल एवं प्रीढ़ रूप प्रस्तुत किया। बाण के अनुकरण पर संस्कृत में अनेक ग्रन्थों की रचना हुई जिनमें धनपाल-कृत 'तिलकमंजरी' (१००० ई०) बादीभिसहरचित 'गद्यचिन्ता-मणि' (११ वीं शती) सोढललकृत 'उदयसुन्दरी' कथा (११०० ई०) अगस्तकृत 'कृष्णचरित' (१४०० ई०), वामनभट्टबाणरचित 'वेमभूपालचरित' (१६०० ई०) आदि ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। पं हुषीकेश भट्टाचार्य (१९०१ ई०) नामक ग्रन्थों की रचना की है।

बीसवीं शताब्दी में अनेक लेखकों ने संस्कृत में पाश्चात्य उपन्यासों के ढंग पर ऐतिहासिक, सामाजिक एवं राजनैतिक गद्यग्रन्थों की रचना की है तथा कतिपय ग्रन्थ महापुरुषो तथा राष्ट्रीय नेताओं के चरित्र पर लिखे गए हैं। इस शताब्दी में अनेक त्रैमासिक, मासिक, पाक्षिक एवं साप्ताहिक पत्रिकाओं का प्रकाशन हुआ है जिनमें संस्कृत गद्य अत्यन्त व्यवहारोपयोगी होता जा रहा है। ऐसी पत्रिकाओं में 'संस्कृत-रत्नाकर', 'भारती' एवं 'गाण्डीव' प्रभृति प्रमुख है । मैसूर राज्य के श्री नरसिंहाचार्यं ने 'सौदामिनी (बीसवीं शती का प्रारम्भ) नामक उपन्यास की रचना की है जिसमें मगधनरेश श्ररसेन एवं विदर्भ की राजकुमारी सौदामिनी की प्रणयगाया वर्णित है। आचार्य श्रीशैल ने (जन्म १८९३ ई०) 'मेनका' नामक पौराणिक उपन्यास की रचना की है। बीसवीं शती का उत्कृष्ट उपन्यास 'कुम्दिनीचन्द्र'है जिसके लेखक हैं मेघद्रताचार्य। यह उत्कृष्ट कोटि का काव्यात्मक उपन्यास है। इसमें वीरवर केसरीसिंह के पृत्र चन्द्रसिंह एवं कुमूदिनी के प्रणय का वर्णन है। यह उपन्यास १६ कलाओं में विभक्त है। इसमें ब्यंग्यरूप से वर्त्तमान युग की समस्याओं पर विचार किया गया है। सन् १९४६ ई० में शरदाश्रम विद्यामन्दिर के प्रधानाध्यापक श्रीकृष्ण वामन चित्र ने 'लोकमान्य तिलकचरित' नामक ग्रन्थ की रचना की है जिसकी भाषा अत्यन्त सरल एवं आद्यन्त छोटे छोटे वाक्यों से युक्त है। इसकी रचना १८ पर्वी में हुई है तथा तिलक के जन्म से लेकर उनकी मृत्यु तक का इतिवृत्त प्रस्तुत किया गया है। श्रीभगीरथ प्रसाद त्रिपाठी ने 'कथासंवितिका' नामक पुस्तक में १६ कथाओं का वर्णन किया है। ये कथाएं बालकों के लिए विशेष रुचिकर हैं। पं०रामनारायण शास्त्री कृत 'कौमूदीकथा-कन्नोलिनी' नामक गद्यकाच्य का प्रकाशन १९६० ई० में (चौखम्भा प्रकाशन ) हुआ है। इसमें लेखक ने 'लधुकौमुदी' के सूत्रों का नरवाहनदत्त की कथाओं के आधार पर हृदयंगम कराया है। श्रीनिवास शास्त्री 'कृत 'चन्द्रमहीपति' नामक अन्यन्त सुन्दर उपन्यास प्रकाशित हुआ है दि॰ चन्द्रमहीपति । अनेक लेखकों ने सँस्कृति, इतिहास, विज्ञान, मनोविज्ञान दश्नेन, नीतिशास्त्र एवं व्याकरण पर भी प्रन्यों का प्रणयन किया है जिनसे संस्कृत गद्य परिमार्जित, प्रौढ़ एवं पुष्ट होता जा रहा है। ऐसे छेखकों में डॉ॰ रःमजी उपाध्याय, आचार्य विश्वेश्वर एवं प्रज्ञा कुमारी के नाम उल्छेखनीय है।

इनके ग्रन्थों के नाम हैं कमशः - 'भारतस्य सांस्कृतिकिनिधिः', 'मनोविज्ञानमीमासा', 'नीतिशास्त्रम्' एवं 'काशिकायाः समीक्षात्मकमध्ययनम्'। सम्प्रति संस्कृत की शांध संस्थाओं एवं विश्वविद्यालयों में शोधप्रबन्ध के रूप में मौलिक ग्रन्थ-लेखन वा कार्या-रम्भ हो गया है, जिनके ऊपर उच्च-उपाधियां प्रदान की जाती हैं। कई लेखकों ने गद्य में संस्कृत माहित्य के इतिहास भी लिखे हैं उनमें श्री हंसराज अग्रवाल, 'संस्कृत साहित्येतिहासः ), द्विजेन्द्रनाथ शास्त्री (संस्कृतसाहित्यविमशः ), आचार्य रामचन्द्र 'मश्र (संस्कृतसाहित्येतिहासः ) तथा आचार्य रामाधीन चतुर्वेदी (संस्कृत-भाषा-विज्ञानम् ) के नाम प्रख्यात हैं। इन ग्रन्थों के लेखन में संस्कृत गद्य को प्रभूत गित मिली है।

आधारग्रन्थ े-१. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—डे एवं दासगुप्त । २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्री कीथ (हिन्दी अनुवाद) । ३. संस्कृत साहित्य का आर्यःचना—त्मक इतिहास—डॉ० रामजी उपाध्याय । ४ संस्कृत साहित्य का इतिहास प० बलदेव उपाध्याय । ५. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्री गैराला ।

संस्कृत लाइ क्य-संस्कृत नाट्य साहित्य अत्यन्त विकसित एवं प्रीढ है। इसकी अविच्छिन्न परम्परा भास से लेकर आधुनिक युग तक चलती रही है। संस्कृत साहित्य की अन्य शाखाओं की अपेक्षा नाटकों की जोकांप्रयता अधिक रही है। इसे कविन्य को चरमसीमा मानकर आचार्यों ने इसकी महत्ता सिद्ध की हे-नाटकान्तं कवित्वम् । चूं कि नाटक रङ्गमंच पर अभिनीत होते थे अतः इनकी उपयोगिता सार्वजिनिक थी, और ये सबके मनोरंजन के साधन बने हुए थे। आचार्य भरत ने तो नाटक को सार्व-वर्णिक वेद कह कर इसकी सर्वजनोपकारिता का महत्त्व प्रदर्शित किया था। इसमें किसी एक विषय का वर्णन न होकर तीनों लोकों के विशाल भावों का अनुकीतन किया जाता है - त्रैलोक्यस्यास्य सर्वस्वं नाटघं भावानुकीतंनम् । नाट्यशास्त्र १।१०४ । इसमें कवि लोकवृत्त का अनुकरण कर जीवन की ज्वलन्त समस्याओं का संस्पर्श करता है तथा उन सभी विषयों का वर्णन करता है जो जीवन को सुखी एवं दु:खी बनान हैं। भरत के अनुसार ऐसा कोई ज्ञान, शिल्प, विद्या, योग एवं कर्म नहीं है जो नाटक में दिखाई न पड़े । नानाभावीपसम्पन्नं नानावस्थान्तरात्मकम् । लोकवृत्तानुकरणं नाट्य-मेतन्मया कृतम् ।। नाट्यशास्त्र १।१०९ । न तज ज्ञानं न तच्छिरूपं न सा विद्या न सा कला । न स योगो न तत्कर्मं नाट्येऽस्मिन्यन्न हश्यते ॥ वही १।११४। नाटक सिन्न रुचि के व्यक्तियों के लिए समान रूप से मनोरंजन का साधन होता है। नाट्यं नित्रहचे-र्जनस्य बहुवाप्येकं समाराधनम् । कालिदास ।

संस्कृत साहित्य में नाटकों का लेखन बहुत प्राचीनकाल से होता रहा है और इसके सूत्र वेदों में भी प्राप्त होते हैं। ऋग्वेद के अनेक संवादसूक्तों में नाटक के तत्त्व मिलते हैं। पुरूरवा-उर्वशी-संवाद, यम-यमी, इन्द्र-इन्द्राणी-वृषाकिष, सरमा पिणस् आदि संवादों में नाटकला का यथेष्ठ रूप देखा जा सकता है। ऋग्वेद में नाटक से सम्बद्ध अन्य तत्त्वों का भी रूप दिखाई पड़ता है। उषा के वर्णन में नृत्य का उल्लेख है और

उसे नर्त्तंकी के रूप में वर्णित किया गया है। विद्वानों ने भारतीय नाटक का बीज वेदकालीन नृत्य में ही माना है। नाटक के प्रमुख दो तत्त्वों—संवाद एवं अभिनय - की स्थिति पाश्चात्य विद्वानों ने भी वैदिक साहित्य में स्वीकार की है। वैदिक युग में संगीत का भी अतिशय विकास हो चुका था और सामवेद तो इसके लिए प्रसिद्ध ही था। ऋग्वेद में ऐसी नर्त्तंकियों का उल्लेख प्राप्त होता है, जो सुन्दर वस्त्राभरण से सुसज्जित होकर नवयुवकों के चित्त को आत्कृष्ट करती है। अथवंवेद में नाचने गाने के भी सकेत है। इन विवरणों के द्वारा हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि वैदिक युग में नाट्यात्मक अभिनय का सम्यक् प्रचार था। लेबी, मैक्समूलर एवं हर्तेल प्रभृति विद्वान् भी इस तथ्य का समर्थन करते है। यजुर्वेद में 'शैलूष' का प्रयोग हुआ है। इस प्रकार हम देखते हैं कि वैदिक काल में नाटक के प्रमुख उपकरणों—नृत्य, संगीत, अभिनय एवं स्वाद - का पूर्ण विकास हो चुका था।

रामायण पूर्व महानारत में भी नाटक के ४ई उपकरणों का उल्लेख है। रामायण के अनेक प्रसङ्घा में 'शेलूप', 'नट' एवं 'नर्नक' का उन्नेख किया गया है। वार्ल्माकि ने कहा है कि जिस जनपद में राजा नहीं रहता वहाँ नट एवं नर्त्तक सूखी नहीं रहते— नाराजके जनपदे प्रहष्टनटनर्तकाः । रामायण २।६ ५१५ । महासारत में ऐसे विवरण बाप्त होते है--आनतीइच तथा सर्वे नटनतंकगा यकाः। वनपर्व १५।१३ । हारेवंशः पुरा जो महाभारत का एक अंश है,में रामायण की कथा को नाटक के रूप में प्रदक्षित वसने का वर्णन प्राप्त होता है। पाणिनि की अष्टाध्यायी में शिलालि एवं कृशास्य द्वारा रचित नटसूत्रों का भी वर्णन है --पाराशर्यशिलालिभ्यां भिक्षनटसूत्रयोः । ४।३।११० । कर्ममन्दकृशाश्वादिनिः ४।३।१११ । इससे ज्ञात होता है कि पाणिनि के पूर्व नाटकों का इतना विकास हो चुका था कि उनके नियमन के लिए नटसूत्रों के निर्माण की आवश्यकता हो गयी थी। पतंजिल के महाभाष्य में कंसवध एवं बलिबन्ध नामक दो नाटकों का उल्लेख मिलता है तथा नाटक करनेवाले नट 'शोभानिक' एवं 'अथास्तैभिक' गब्द से संबोधित किये गए है। वातस्यायन कामसूत्र एवं चाणक्य के अर्थशास्त्र में भी कुशीलवीं का उल्लेख है जो नागरकों के मनोरंजनार्थ अभिनय किया करते थे। पक्षस्य मासस्य वा प्रज्ञातेऽहिन सरस्वत्या भवने नियुक्तानां नित्यं समाजः । कुशीलवाश्चागन्तवः प्रेक्षक-मेपां दद्य:-- कामसूत्र । इस प्रकार चैदिककाल में लेकर ईसापूर्व द्वितीय शताब्दी तक नाटको के प्रचलन एवं नटों की शिक्षा के लिए २चे गये ग्रंथों के उल्लेख प्राप्त होते हैं, जिसमे भारतीय नाट्य साहित्य की प्राचीनता का ज्ञान होता है। ई० पूरु प्रथम शताब्दी में कालिदास ने नाटकों की रचना की थी।

भारत में नाट्यकला ही उत्पत्ति के सम्बन्ध में विद्वानों के अनेक सतवाद प्रचिलत है। डॉ॰ रिजवे ने भारतीय नाटकों की उत्पत्ति का स्रोत 'वीरपूजा' में माना है (दे॰ ड्रामा एण्ड ड्रामेटिक डान्सेज ऑफ नॉन यूरोपीयन रेमेज)। पर यूरोपीय विद्वानों ने ही इस मत को अमान्य ठहरा दिया है। डॉ॰ कीथ के अनुसार प्राकृतिक परिवर्त्तनों को जनता के समक्ष मूर्त रूप से प्रदिश्चित करने की अभिलाषा में ही नाटकों की उत्पत्ति का स्रोत विद्यमान है। पर यह सिद्धान्त इस आधार पर खण्डित हो जाता है कि

भारतीय प्रन्थों में इसके कहीं संकेत नहीं प्राप्त होते और स्वयं इस मत का उद्भावक (कीय भी इसके प्रति अधिक आस्थावान नहीं दिखाई पहता । अमन विद्वान पिशेल ने नाटकों का उद्भव 'पुत्तलिकानृत्य' से माना है । उसके अनुसार इसकी उत्पत्ति सर्व-प्रथम भारत में ही हुई थी और यहीं ने इसका अन्यत्र प्रचार हुआ था। पर, भारतीय नाटकों के रससंविलित होने के कारण यह सिद्धान्त आधारहीन सिद्ध हो जाता है। कतिपय विद्वान् जैमे, पिशेल, ढाँ० लूढर्स एवं डाँ० स्तेन कोनो ने छायानाटकों से भारतीय नाटक की उत्पत्ति मानी है, पर भारत में छायानाटकों के प्रण्यन के कोई प्रमाण नहीं प्राप्त होते, और न इनकी प्राचीनता ही सिद्ध होती है। 'दूतांगद' नामक अवश्य ही, एक छायानाटक का उल्लेख मिलता है, पर यह उतना प्राचीन नहीं है। भरत ने भारतीय नाटकों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में जो विचार व्यक्त किये हैं वे अत्यन्त सटीक हैं। उनके अनुसार सांसारिक मनुष्यों को अत्यन्त खिन्न देखकर देवताओं ने ब्रह्मा जी के पास जाकर एक ऐसे वेद के निर्माण की प्रार्थना की जो वेदाश्ययन के अनिधकारी व्यक्तियों के लिए भी उपयोगी हो। यह सुनकर ब्रह्मा ने ऋग्वेद से पाठ्य, सामवेद से गान, यजुर्वेद से अभिनय एवं अथर्ववेद से रस लेकर 'नाट्यवेद' नामक पंचम वेद का निर्माण किया और इन्द्रादि को इसके प्रचार का आदेश दिया। ब्रह्मा के कहने पर भरत-मुनि ने अपने सौ पुत्रों को नाट्यशास्त्र की शिक्षा दी। जग्राह पाट्यमुग्वेदारसामभ्यो गीतमेव च । यजुर्वेदादभिनयान् रसानाथर्वणादिष ॥ नाट्यशास्त्र १।१७ । इस विवरण से यह सिद्ध होता है कि नाटकों का आविभी व वेदों से ही हुआ है।

अनेक पाश्चात्य विद्वानों ने संस्कृत नाटक पर ग्रीक (यवन) नाटकों का प्रभाव माना है। भारतीय नाटकों में 'यवनिका' शब्द का प्रयोग देखकर उन्होंने इस मत की पुष्टि के लिए पर्याप्त आधार ग्रहण किया है, पर उनकी यह बेब्नियाद कल्पना अब खण्डित हो चुकी है। भारतीय विद्वानों ने बतलाया है कि वस्तृत: मूल शब्द 'जवनिका' है, 'यवनिका' नहीं। जवनिका का अर्थ दौड़कर छिप जाने वाला आवरण होता है या वेग से सिकूड़ने या फैलने वाले आवरण को जवनिका कहते हैं। यवनिका का अर्थ 'यवनस्त्री' है अतः इसका जवनिका से कोई सम्बन्ध नहीं है। विद्वानों ने भारतीय नाटकों की मौलिकता एवं ग्रीक नाटकों की प्रविधि से सर्वथा भिन्न तत्वों को देखकर ग्रीक प्रभाव को अमान्य ठहरा दिया है। संस्कृत नाटकों में ग्रीक नाटकों की तरह संकलनत्रय के सिद्धान्त का पूर्णतः परिपालन नहीं होता और दुःखान्तता का नितान्त अभाव रहता है। संस्कृत नाटकों में रस का प्राधान्य होता है और किव का मुख्य उद्देश्य रस-सिद्धिको ही माना जाता है। कई भाषाओं का मिश्रण उनकी अपनी विशेषता होती है। इनके आख्यान नितान्त भारतीय तथा रामायण एवं महाभारत पर आश्रित हैं और इनका विभाजन अंकों में किया जाता है। प्रारम्भ में नान्दी या मंगला-चरण का विधान होता है और अन्त में भरत वाक्य की योजना की जाती है। संस्कृत में रूपक एवं उपरूपक के रूप में नाटकों के २८ प्रकार होते हैं। रूपक के १० एवं उगरूपक के १८ भेद होते हैं। विदूषक संस्कृत नाटकों की निराली सृष्टि है और इसके जोड़ का पात्र ग्रीक नाटकों में नहीं मिलता । रंगमंच की दृष्टि से संस्कृत नाटक ग्रीक

\*\*\*\*\*

नाटक से सर्वथा भिन्न होते हैं। ग्रीक में किसी प्रकार के रङ्गमंच का विधान नहीं है और वहां नाटक खुले आकाश में जनता के सामने किये जाते जाते थे। पर, संस्कृत नाटकों का अभिनय रङ्गशालाओं में होता था और राजाओं की राजधानियों में नाटकों के प्रदर्शन के लिए रंगमंच के स्वरूप-विधान पर विस्तारपूर्वक विचार प्राप्त होता है। इन सभी दृष्टियों से संस्कृत नाटकों पर ग्रीक-प्रभाव को नहीं स्वीकार किया जा सकता।

संस्कृत नाटकों की अल्ब परम्परा विक्रम की प्रथम शताब्दी से प्राप्त होती है। कालिदास ने 'मालविकाग्निमित्र' की प्रस्तावना में किवपूत्र, भास एवं सोमिन्न नामक नाटककारों का उल्लेख किया है, किन्तु इनमें केवल भास की ही रचनाएँ उपलब्ध होती हैं। भास के नाटक १९१२ ई० के पूर्व प्रकाश में नहीं आ सके थे। सर्वप्रयम म० म० गणपित शास्त्री ने भासकृत तेरह नाटकों का प्रकाशन १९१२ ई० में किया, जो अनन्त-शयन प्रत्यमाला से प्रकाशित हुए। इन नाटकों के भास रचित होने के सम्बन्ध में विद्वानों में अनेक मतवाद हैं दे० भास । भास का समय ईसा पूर्व चतुर्थ शताब्दी के आसपास है। इनके नाटक हैं —'दूतवाब्य', 'कर्णभार', 'दूतघटोत्कच', 'ऊरुभङ्ग', 'मध्यमव्यायोग', 'पंचरात्र', 'अभिषेक', 'बालचरित', 'अविमारक', 'प्रतिमा', 'प्रतिज्ञा-यौगन्धरायण', 'स्वप्नवासवदत्तम्' तथा 'दरिद्रचारुदत्त' । इनमें ६ नाटकों का कथानक महाभारत से लिया गया है और दो का रामायण से, शेव पांच नाटक अनुश्रुतियों पर आधृत हैं। इनके नाटकों में नान्दी का अभाव है तथा सूक्रमार एवं उद्धत दोनों प्रकार के हास का प्रयोग है। इनका 'स्वप्नवासवदत्तम्' नाटकीय प्रविधि एवं भाषा-शैली की दृष्टि से अद्भुत सृष्टि है। इन्होंने चरित्र-चित्रण एवं संवादों के नियोजन में अद्भुत कीशल प्रदर्शित किया है। इनकी शैली सरस है और भाषा में सरलता मिउती है।

भास के बाद दूसरे नाटककार हैं महाकिव कालिदास। इन्होंने संस्कृत नाटक की समृद्ध हो रही परम्परा को अपनी प्रतिभा के संस्पर्श में आलोकित कर उसे प्रौढ़ता प्रदान की है। कालिदास के तीन प्रसिद्ध नाटक हैं—'मालिवकाग्निमित्र', 'विक्रमोवंशीय' तथा 'अभिज्ञानशाकुंतल'। शाकुन्तल में, जो कि इनकी अन्तिम नाट्य कृति है, इनकी प्रतिभा का चूड़ान्त निदर्शन हुआ है। मालिवकाग्निप्तत्र' में मालिवका एवं अग्निमित्र की प्रणय-कथा पांच अंकों में विणत है। इसमें किन ने राजाओं के अन्तः पुर में विकसित होने वाले प्रेम, ईर्ष्या, राजा की कामुकता, सपत्नी-कलह तथा राजमिहषी की धीरता और उदात्तता का सफल निदर्शन किया है। यहाँ नाटकीय कीशल की अपेक्षा कितत्व का विलास अधिक प्रदिश्त होता है। इस नाटक का विषय-क्षेत्र अत्यन्त परिमित है। इनके द्वितीय नाटक 'विक्रमोवंशीय' में राजा पुरूरवा एवं उवंशी की प्रणय-गाथा विणत है। इसका नायक पुरूरवा अग्निमित्र की तरह केवल विलासी न होकर पीरुष से सम्पन्न दिखाया गया है। यह धीरोदात्त नायक है और नाटक के प्रारम्भ एवं अन्त में इसके चित्रत की उदात्तता के दर्शन होते हैं। किन ने ऋग्वेद एवं शतप्य बाह्मण में विणत उवंशी एवं पुरूरवा की प्रणय-कथा को इस नाटक का

\*\*\*\*

विषय बनाया है। इसका मुख्य रस है श्रृङ्कार जो उभय पक्षों के साथ प्रस्तुत किया गया है।

'अभिज्ञान-काकुंतल' में राजा दुष्यन्त और शकुन्तला के प्रणय, वियोग एवं पुनीमलन की कथा कही गयी है। इसकी कथा महाभारत के आदिपर्व में वर्णित दृष्यन्त एवं शकुन्तला के उपाख्यान पर आधृत है, पर किव ने कल्पना का आश्रय लेकर कई नवीन तथ्यों का सिन्नवेश कर इस कथा को मुन्दर बना दिया है। दुर्वासा के शाप का नियोजन किव की प्रतिभा की देन है जिससे दुष्यन्त लोलुप, कामी एवं कर्त्तव्यच्युत व्यक्ति न होकर उदात चरित्र का व्यक्ति सिद्ध होता हैं। 'शाकुंतल' में अन्य दो नाटकों की भांति सपत्नी-कलह एवं प्रणयद्वन्द्व को स्थान नहीं मिला है। इसमें किव ने नियति-इन्द्र का समावेश कर नाटकीय गत्यात्मकता, औत्सुक्य एवं घटनाचक का सफलतापूर्वक निर्वाह किया है। महाभारत की हृदयहीन एवं स्वार्थी शकुन्तला महाकवि कालियास की प्रतिभा के आलोक में भास्वर होकर महान् बन गयी है और किव की प्रतिभा ने मौलिक उद्भावनाओं के हारा उसक व्यक्तित्व वो उन्नत कर दिया है। विरह की आंच में जलकर दुष्यन्त एवं शक्तेंका दोनों के ही चरित्र उज्ज्वल हो गये है और उनके हृदय की वासना का कलुष भरमीभूत हो गया है। अकृत्तला में कालिदास का शृङ्गार स्वस्थ एवं भारतीय गारमा के अनुकूष है, जिसका उद्देश्य पुत्रोत्पत्ति का साधन बनना है। इसमें सरस एवं मार्मिक स्थल अत्योधक हैं तथा प्रकृति का बड़ा ही मनोरम वित्र अंकित किया गया है। सरस स्थलों में चतुर्थ अंक का शकून्तला की विदाई वाला हह्य बडा ही हृदयहारी है। सुन्दर उपमाओं एवं हृदय की मार्मिक भावव्यंजना की तो 'शकुन्तला' खान है। कवि कालिदास ने अपने किवत्व पर पूर्णतः नियन्त्रण रवकर भावुकता के अतिरेक में अपने को बहाया नहीं है और नाटकीय व्यापार की गत्यात्मकता पर ध्यान रखते हुए काव्य एवं नाटक दोनों के मिलन-विन्दु को 'अभिज्ञानशाकुंतल' में सफलतापूर्वक दर्शाया है। और यही उनकी सफलता का रहस्य भी है दि० अभिज्ञान शाकुन्तल 📗 ।

संस्कृत के तृतीय प्रसिद्ध नाटककार हैं 'शूद्रक' जिन्होंने 'मृच्छकटिक' नामक यथार्थ-वादी नाटक की रचना की हैं। इन्होंने भासकृत 'चाहदत्त' के आधार पर अपने 'प्रकरण' का निर्माण किया है। 'मृच्छकटिक' में दस अंक है और ब्राह्मण चाहदत्त तथा वेश्या वसन्तसेना की प्रेम-कहानी वर्णित हैं। इसका प्रतिनायक राजा का साला शकार है। इस प्रकरण में साथ-साथ दो प्रधान घटनाए चलती है जिनमें एक का सम्बन्ध वसन्त-सेना तथा चाहदत्त में है तथा दूसरी आयंक की राज्य-प्राप्ति सं सम्बद्ध है। न टककार ने प्रेम की कथा को राजनैतिक घटनाओं के साथ सम्बद्ध कर अनूठी चातुरी का परिचय दिया है और दो घटनाओं को इस प्रकार अनुस्यूत किया है कि वे 9ृथक् नहीं होतीं। 'मृच्छकटिक' में जीवन की यथार्थ भूमि को आधार बनाकर ऐसे चरित्र की अवतारणा का गयी है जो साबदेशिक हैं। यह संस्कृत की प्रथम यथार्थवादी रचना है जिसमें राजा-रानियों की प्रणय-गाथा प्रस्तुत न कर दरिद्र, ब्राह्मण, वेश्या, चोर, जुआरी एवं छुच्चों की बाणी मुखरित हुई है। 'मृच्छकटिक' अनेक प्रकार की प्राकृतों के प्रयोग, अन्ठा हास्य-चित्रण, सरस तथा सद्यः प्रत्यिभिज्ञेय शैली एवं समकालीन समाज का वास्तिविक चित्र उभारने के कारण संस्कृत नाटकों का आज भी श्रृङ्गार बना हुआ है।

महाकवि अश्वघोप-कृत तीन नाटक उपलब्ध हुए हैं जिन्हें डॉ० लूडर्स ने १९१० ई० में मध्य एशिया के तूर्फीन नामक स्थान में प्राप्त किया था। इनमें दो अधूरे है और एक नी अंकों 'शारिप्त्रप्रकरण' है जिस पर भगवान् बुद्ध के उपदेश का प्रभाव है। महाराज हर्षवर्धन की तीन रचनाएं प्राप्त होती हैं, जिनमें दो नाटिकाएं — 'प्रियदर्शिका' एवं 'रत्नावली'—हैं तथा एक रूपक है 'नागानन्द'। प्रथम दो नाटिकाओं मे वत्सराज उदयन की प्रेम-कथा है तथा 'नागानन्द' मे विद्याधर जीमूतवाहन द्वारा नागों को गरुड से बचाने की कथा वर्णित है। कथानक के गठन की दृष्टि से 'रत्नावली' उच्चकोटि की रचना सिद्ध होती है और इसमें शृङ्काररसोपयुक्त प्रसाद गुण युक्त सरस बैली प्रयुक्त हुई है। भट्ट नारायण कृत 'वेणीसंहार' संस्कृत का बीररसप्रधान नाटक है। इसकी रचना ६ अंकों में हुई है और नाटक के शास्त्रीय नियमों का कठोरनापूर्वक नियोजन किया गया है। इसीजिए इसे नाट्यशास्त्रीय एवं काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों में बडी प्रसिद्धि प्राप्त हुई है। इसकी कथा पीराग्मिक है और महाभारत की एक प्रसिद्ध घटन की। कथा का विषय बनाय गया है, और वह है, दुर्योधन के रक्त से रंजित हाथोंसेभीम-मेन का द्रीपदी के केशों को बांधना। इसकी गैली सोजगण मे युक्त है तथा कई ओज-पूर्ण संवादों का नियोजन किया गया है। द्वितीय अंक में किव ने द्र्योधन एवं उसकी पत्नी भानूमती के प्रेम-पदर्शन का अस्वाभाविक चित्रण कर रस की दृष्टि से अनी/चत्य उपस्थित कर दिया है, जिसे आचार्यों ने अकाण्ड प्रथन दोष की संज्ञा दी है।

विशाखदत्त ने 'मुद्राराक्षस' नामक महान् नाट्यकृति की रचना की है जिसमें राज-नैतिक दांवपेंच एवं कूटनीति की प्रधानता है। इसमें चाणक्य एवं राक्षस की कूटनीतिक चालों का रसात्मक वर्णन है जिसे आचायों ने नाटकीय प्रविधि की सफलता के कारण शकूरनला के संगकक्ष माना है। इसमें शृङ्कार रस एवं स्त्री पात्री तथा हास्य का अभाव है जा कवि की अनुठी कल्पना के रूप में प्रतिष्ठित है। कवि ने विषय के अनुरूप शैली का गठन किया है। संस्कृत नाटककारों में कालिदास के बाद महाकवि भवभूति का स्थान सर्वया गौरवास्पद है। इनके तीन नाटक हैं—'मालतीमाधव', 'महावीरचरित' एवं 'उत्तररामचरित'। 'महावीरचरित' प्रथम नाट्यकृति है जिसमें रामचरित को नाटकीय रूप दिया गया है । राम-विवाह से लेकर रामराज्याभिषेक तक की घटनाएँ इसमें विण्त हैं। 'मालतीमाधव' दस अंकों का प्रकरण है तथा इसकी कथा काल्प-निक है। इसम मालती एवं माधव की प्रणय-कथा के माध्यम से कवि ने यौवन के उन्मादक प्रेम का चित्रण किया है। 'उत्तररामचरित' भवभूति की सर्वश्रेष्ठ रचना एवं संस्कृत नाट्यसाहित्य का गौरव है। इसमें किव ने उत्तर सीता-चरित का अत्यन्त करुण वर्णन किया है। इस नाटक में करुण रस का सफल चित्रण कर भवभूति ने उसकी रसराजता सिद्ध की है। इसकी रचना सात अंकों में हुई है। भवभूति ने गीतिनाट्य की रचना की है जिसमें कवित्व एवं पाण्डित्य का अद्भुत सम्मिश्रण है। भवभूति प्रकृति से

गम्भीर हैं और इनकी यह गंभीरता इनकी बौद्धिकता के रूप में नाटकों में रूपायित हुई है। इन्होंने प्रकृति के उग्र रूप का अत्यन्त सुन्दर वर्णन किया है। भाषा पर तो इनका असाधारण अधिकार है। इनके नाटकों में हास्य का अभाव है और रंगमंचीय हिष्ट से कई प्रकार के दोष दिखाई पड़ते हैं। भवभूति का किय भावुकता की सीमा का अतिक्रमण कर अपने नाटकों को पाठ्य बना देता है। इन्होंने जीवन के कोमल, कदु, रौद्र एवं बीभत्स सभी पक्षों का समान अधिकार के साथ सुन्दर चित्रण किया है। दाम्पत्य जीवन के आदर्श रूप को चित्रित करने में भवभूति ने संस्कृत के सभी कवियों को पीछे छोड दिया है।

संस्कृत के अन्य नाटककारों में अनेक व्यक्ति आते हैं। परवर्ती नाटककारों की प्रवृत्ति अनावश्यक वर्णनों एवं काव्यशैली के चाक्यचिक्य की ओर गयी, फलतः संस्कृत में काव्य-नाटकों की बाढ़-सी आ गयी है। ऐसे नाटकों को ऐतिहासिकों ने हासो-मुखी काव्यशैली का नाटक कहा है। ऐसे नाटककारों मं मुरारि आते हैं जिन्होंने 'अनघंराघव' नामक नःटक की रचना की है। इसमें रामचरित को नाटकीय विषय बनाया गया है तथा किव का ध्यान विविध शास्त्रों के पाण्डित्य-प्रदर्शन तथा पदलालित्य की ओर अधिक है। इसमें नाटकीय व्यापारों का सर्वथा अभाव है एवं नाटक अनावश्यक वर्णनों एवं लिलत पदों के भार से बोझिल हो उठा है। किव ने लम्बे-लम्बे छन्दों का अधिक वर्णन कर नाटकीय अधिकत पूर्व मन्तुलन को खो दिया है। इनके बाद के नाटककारों पर मुगरि का ही अधिक प्रभाव दिखाई पडता है।

भवभूति के पश्चात् एक प्रकार से संस्कृत नाटकों का ज्वलन्त युग समाप्त हो जाता है और ऐसे नाटकों की रचना होने लगती है जो नाम भर के लिए नाटक हैं। नवम शताब्दी के आरम्भ में शक्तिभद्र ने 'आश्चर्यंचूडामणि' नामक नाटक की रचना की ।जस में शुर्पणला प्रसङ्ग से लेकर लंका-विजय एवं सीता की अग्नि-परीक्षा तक की राम-कथा वर्णित है। इसी शताब्दी के अन्य नाटककारों में 'हनुमन्नाटक' के रचियता दामोदर मिश्र एवं राजशेलर हुए। राजशेलर ने तीन नाटक एवं एक सट्टक-- 'कपूरे संजरी'--लिखा । तीन नाटक है— 'बिड्हाालभंजिका', 'बालरामायण' एवं 'बालमहाभारत'। 'बिद्धशालभंजिका' चार अंकों की लाटिका है तथा 'बालरामायण' दस अंकों का महा-नाटक है, जिसमें रामायण की कथा का वर्णन है। 'बालमहाभारत' के दो ही अंक उपलब्ध हुए हैं। राजशेखर ने अपने नाटकों में लम्बे-लम्बे बर्णनों का समावेश किया है जो नाट्यकला की दृष्टि से उपयुक्त नहीं है। इनकी प्रतिभा महाकाव्यलेखन के अधिक उपयक्त थी। इन्होंने शार्टूलिकिजीड़ित जैसे लम्बे छन्द का अधिक प्रयोग किया है। 'हनुमन्नाटक' १४ अंकों का महानाटक है जिसमें प्राकृत का प्रयोग नहीं है और गद्य से अधिक पद्यों की संख्या है। बीद आचार्य दिइनाग (१००० ई०) ने 'कृन्दमाला' नामक नाटक में उत्तररामचरित की कथा का वर्णन किया है जो ६ अंकों में समाप्त हुआ है। इन पर भवभूति की शैली का अधिक प्रभाव देखा जाता है। ग्यारहर्वी शताब्दी के प्रारम्भ में कृष्णमिश्र ने अपना प्रसिद्ध प्रतीकात्मक नाटक 'प्रबोधचन्द्रोदय' लिखा निसमें शान्तरस की प्रधानता है। ये संस्कृत में प्रतीक नाटक के प्रवर्त्तक माने जाते

हैं। 'प्रबोधचन्द्रोदय' के अनुकरण पर संस्कृत में अनेक प्रतीकात्मक नाटक लिखे गए जिनमें यश:पाल (१३ वीं शती) रचित 'मोहपराजय', बेंकटनाथ (१४ वीं शती) विरचित 'संकल्प-सूर्योदय' तथा कणंपूर (१६ वीं शती) कृत 'चैतन्यचन्द्रोदय' नामक नाटक अत्यधिक प्रसिद्ध हैं। जयदेव (१२५० ई०) किवकृत 'प्रसन्तराधव' नाटक में रामचिरत का वणंन है। इस नाटक में भी ह्रासोन्मुखी नाटकों के सभी दोष विद्यमान हैं। संस्कृत में रूपक के दस एवं उपरूपक के १७ भेद किये गये हैं। इन सभी भेदों के आधार पर संस्कृत में विशाल नाट्य साहित्य प्रस्तुत हुआ है और प्रत्येक भेद की पृथक्-पृथक् ऐतिहासिक परम्परा रही है। इनमें प्रहसन एवं भाण की संख्या अधिक है। संस्कृत का प्राचीनतम प्रहसन 'मत्तविलास' है जिसके रचियता महेन्द्रविक्रम वर्मा थे (५७६–६०० ई०)। अन्य प्रहसनकारों में किवराज शंखधर का नाम प्रसिद्ध है, इनके ग्रन्थ का नाम है 'लटकमेलक'।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत ड्रामा—कीथ। २. संस्कृत नाटक—कीथ (हिन्दी अनुवाद)। ३. ड्रामा इन संस्कृत लिटरेचर —जागीरदार। ४ संस्कृत नाटककार —कान्तिकिशंर-भरिलया। ५. संस्कृत साहिन्य का इतिहास—पं० वरुदेव उपाध्याय। ६. भारतीय नाट्यमाहित्य—सं० डॉ० नगेन्द्र। ७. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर—दास गुष्न एवं डे। ५. संस्कृत ड्रामॉ—श्री इन्दुशेखर।

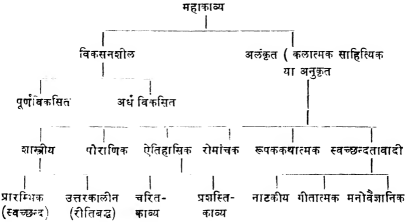
संस्कृत महाकाव्य-संस्कृत साहित्म में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण स्थान महाकाव्य का है। इसका सर्वप्रथम स्वरूप-विश्लेषण दण्डा रचित 'काव्यादर्श' मे प्राप्त होता है तथ. कालान्तर में रुद्रट काव्यालंकार ) एवं महापात्र विश्वनाथ द्वारा (साहित्यवर्षण) मैं इमे पूर्ण प्रौढ़ता प्राप्त होती है। महाकाव्य विषयप्रधान इतिवृत्तात्मक काव्य है जिसमें सानुबन्ध कथा, भावध्यंजना तथा वस्तुब्यंजना पर अधिक बल दिया जाता है। विश्वनाय के अनुसार महाकाव्य का स्वरूप इस प्रकार है-"सर्गवन्धो महाकाव्यं तत्रैको नायकः सुरः ॥ सद्वंशः क्षत्रियो वापि धीरोदात्तगुणान्वितः । एकवंशभवा भूणाः कुलजा बहवोऽपि वा ॥ श्रृङ्कारवीरशान्तानामेकोऽङ्की रस इष्यते । अङ्कानि सर्वेऽपि रसाः सर्वे नाटकसन्धयः ॥ इतिहासोद्भवं वृत्तमन्यद्वा सज्जनाश्रयम् ॥ चत्वारम्तम्य वर्गाः स्युस्तेष्वेनं च फलं भवेत् ॥ आदौ नमस्क्रियाशीर्वा वस्तुनिदेश एव वा । कचि-न्निन्दा खलादीनां सतां च गुणकीत्तंनम् ॥ एकवृत्तमयैः पद्यैरवसानेऽन्यवृत्तकैः । नाति-स्वल्पा नातिदीर्घाः सर्गा अष्टाधिका इह ॥ नानावृत्तमयः कापि सर्गः कश्चन दृश्यते । सर्गान्ते भाविसर्भस्य कथायाः सूचनं भवेत् ॥ सन्ध्या सूयेन्दुरजनी प्रदोषध्वान्तवासराः । प्रातर्मंध्याह्ममृगयाद्गैलर्तुवनसागराः ॥ संभोगविप्रलम्भौ च मुनिस्वर्गपुराध्वराः । रण-प्रयाणोपयममन्त्रपुत्रोदयादयः ॥ वर्णनीया यथायोगं साङ्गोपाङ्गा अमी इह । कवेवृतस्य वा नाम्ना नायकस्येतरस्य वा ॥ नामास्य, सर्गोपादेयकथया सर्वनाम त् । अस्मिन्नार्षे पुनः सर्गा भवन्त्यास्यानसंज्ञकाः ॥

साहित्य दर्पण ६।३१५-६२५ महाकाव्य सर्गबद्ध होता है जिसका नायक देवता या सद्वंशोद्दभव क्षत्रिय धीरोदात्तगुणसमन्वित होता है। कहीं एक ही वंश के (सत्कुलीन) अनेक राजे भी इसके नायक होते हैं। श्रुङ्गार, वीर और शान्त में से एक

संस्कृत महाकाव्य

रस प्रधान तथा शेष रस गीणरूप से उपस्थित किये जाते हैं। इसमें सभी नाटक-सन्धिया होती हैं तथा कथा लोकप्रसिद्ध सज्जनधर्म-सम्बन्धी या ऐतिहासिक होती है। धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष इनमें से एक इसका फल होता है। प्रारम्भ में आशीर्वाद, नमस्कार या वर्णवस्तु का निर्देश होता है तथा कहीं खलों की निन्दा एवं सज्जन शंसन होते हैं। न तो बहुत बड़े और न बहुत छोटे इसमें आठ से अधिक समें होते हैं। प्रत्येक सर्ग में एक ही छन्द का प्रयोग होता है, किन्तू सर्ग के अन्त में छन्द बदल दिया जाता है। सर्गान्त में भावी सर्ग की कथा होती है। इसमें सन्ध्या, सूर्य, चन्द्रमा, रात्रि, प्रदोष, अन्वकार, दिन, प्रातःकाल, मध्याह्न, मृगया, पर्वत, ऋतु. वन, ममुद्र, संभोग, वियोग, मन्त्र, पुत्र और अन्युदय आदि का यथासम्भव सांगोपांग वर्णन होना चाहिए। इसका नामकरण किव के नाम से, वृत्त के नाम से या चरित्रनायक के नाम से होना चाहिए। इनके अतिरिक्त भी नाम अंभव है। तथा सर्ग की। वर्णनीय कथा के। आधार पर ही सर्प सर्गं का नाम रखा जाना चाहिए । संस्कृत महाकाव्यों में उपर्युक्त नियमों की पूर्ण व्याप्त दिखाई पडती है।

संस्कृत महाकाव्यों के बीच वेदों के स्तृत्यात्मक काव्य की घटताओं में तथः संवादात्मक सुक्तों में निहित हैं। यम-यमी संवाद, पूरूरवा-उवंशी संवाद, इन्द्र-अदिति-संवाद, इन्द्र-इन्द्राणि-संवाद, सरमा-पणीस-संवाद इन्द्र-मक्त-संवाद नाटक एवं महाकाव्य के तत्त्वों से समन्वित है। ये सभी संवाद-सूक्त गध-पद्यारमक थे, अतः ओल्डेन वर्ग ने यह विचार प्रकट किया कि अनुमानतः भारतीय महाकाव्यों का प्राचीनतम रूप गद्य-पद्यात्मक रहा होगा ! संस्कृत महाकाव्य का प्रारम्भ 'रामायण' और 'महाभारत' से होता है। 'रामायण' ऐसा काव्य है जिसमे कला के माध्यम से जीवन की सौन्दर्यशास्त्रीय विवेचना की गयी है। 'रामायण' और महाभारत में विभिन्न प्रकार के उपारुवान है और वे ही संस्कृत महाकाव्यों के स्रोत रहे हैं। इन्हीं उपाख्यानों, आख्यानों, कथाओ एवं अ.स्याधिकाओं का परिशोधन, परिवर्त्तन एवं परिवर्द्धन करते हुए महाकाव्यों का स्वरूप-विकास हुआ। उपयुक्त दोनों ग्रन्थों की शैली एवं रूप-शिल्प के आधार पर मह सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है कि 'महाभारत' की अपेक्षा 'रामायण' में काव्योत्कर्षकारक गुण एवं अन्विति का आधिक्य है। 'महाभारत' मे इतिहास के तत्व प्रधान हैं और काव्यगुण गौण है, पर 'रामायण' प्रधान रूप से काव्य है और इसमें इतिहास के गुण गीण है। 'महाभारत' के आधार पर प्राणों का विकास हुआ और अलंकृत एवं सीन्दर्यशास्त्रीय जीवन दृष्टि के कारण 'रामायण' ने महाकाव्यों की जन्म दिया । उत्तरवर्त्ती महाकाव्यों का प्रेरणास्रोत मुख्यतः रामायण ही रही है । संस्कृत के अधिकांश लक्षणग्रंय 'रामायण' को ही ध्यान में रखकर महाकाव्य का स्वरूप प्रस्तुत करते है। संस्कृत महाकाव्यों का परवर्ती विकास रामायण के रूप-शिल्प एवं शैली के माध्यम से 'महाभारत' की विषय-वस्तु को लेकर हुआ है। महाकाव्यकारों ने अन्य प्राणो को भी अपना उपजीब्य बनाकर उनसे विषय-वस्तु ली है पर उन्होंने उसे 'रामायण' की ही शैली में सुसज्जित और अलंकृत किया। अवश्य ही, कुछ महाकाव्य 'महाभारत' की भी शैली पर निर्मित हुए, किन्तु वे विशुद्ध कहाकाव्य की श्रेणी में नहीं रखे जा सके क्योंकि उनमें इतिहास का प्राधान्य था और काव्य-तत्त्व हल्का पड़ गया । संस्कृत महाकाव्य का श्रेणी-विभाजन इस प्रकार किया गया है——



विकसनशील महाकाव्यों में 'रामायण' और 'महाभारत' दोनों ही परिगणित किये जाते है। अलंकृत महाकाव्य के अन्तर्गत शास्त्रीय शैली में अश्वघीप तथा कालिदास के सभी महाकाव्य तथा नुमारदास कृत 'जानकीहरण' आते हैं। द्वितीय शैली के रीतिबद शास्त्रीय महाकाव्यों में भारवि कृत 'किरातार्जुनीयम्' रत्नाकर का 'हरविजय', शिव-स्वामी कृत 'किंफ्फणाभ्युदय' तथा मंखक विरचित 'श्रीकण्ठचरित' रखे जाते हैं। अलंकृत शैली के तृतीय रूप को शब्द चमत्कार-प्रधान महाकाव्य कह सकते हैं जिसके अन्तर्गत 'भट्टिकाव्य', हेमचन्द्र का 'कुमारपालचरित' धनंजय का दिसन्धान, सन्ध्याकर-नन्दी का 'रामचरित', विद्यामाधव का 'पावंती-रुक्मिणीय', तथा हरिदस सूरि कृत 'राघवनैपधीय' आदि हैं। अलंकृत शैली के पौराणिक महाकाव्यों में 'महाभारत' को स्थान दिया जा सकता है। इस शैली के अन्य महाकाव्य हैं--जिनसेन का 'आदिपुराण', गुणभद्र का 'उत्तरपूराण', जटासिहनदी का 'वरांगचरित', क्षेमेन्द्र का 'रामायणमंजरी', 'महाभारतमंजरी' तथा 'दशावतारचरित' हेमचन्द्र कृत 'त्रिषष्टिशलाकापृरुषचरित' अमरचन्दसूरि का 'बालभारत' वैंकटनाथ का 'यादवाभ्युदय', जयद्रथ का 'हरचरित-चिन्तार्माण' कृष्णदास कविराज का 'गोविन्दलीलामृत', नीलकण्ठदीक्षित का 'शिवली-लार्णव', यशोधर का 'यशोधरचरित', अमरचन्द का 'पणानन्द', हरिश्चनद्र का 'धर्मशर्माभ्युदय', अभयदेवसूरि का 'जयन्तविजय' तथा वाग्भट का 'नेमिनिर्माण' आदि ।

अलंकृत शैली के ऐतिहासिक महाकाव्यों में अश्वयोषचरित 'बुद्धचरित', पद्मगुष्त का 'नवसाहसांकचरित', विल्हण का विक्रमांकदेवचरित', कल्हण की 'राजतरंगिणी', हेमचन्द्र का 'कुमारपालचरित', अमरसिंह का 'सुकृतसंकी तंन', बालचन्द सूरि का 'वसन्त-विलास' तथा जयचन्द्रसूरि कृत 'हम्मीरमहाकाव्य' आते हैं। अलंकृत शैली के रोमांचक महाकाव्यों के अन्तगंत सोमदेव कृत 'कथासरित्सागर', पद्मगुष्त कृत 'नवसाहसांकचरित' बाग्भट का 'नेमिनिर्माणकाव्य', वीरनन्दी कृत 'चन्द्रप्रभचरित', सोमेश्वर का 'सुरथोत्सव', भवदेवसुरि का 'पारवंनाथचरित' तथा मुनिभद्रसुरि कृत 'शान्तिनाथचरित' हैं।

संस्कृत महाकाव्यों की परम्परा-संस्कृत में ऐसे अनेक महाकाव्यों की सुचना प्राप्त होती है जो कालिदास के पूर्व लिखे जा चुके थे तथा उनकी विद्यमानता के सम्बन्ध में भी प्रच्र प्रमाण उपलब्ध होते हैं। यद्यपि ये महाकाव्य आज प्राप्त नहीं होते, फिर भी उनके अस्तित्व को बतलाने वाले प्रबल साक्ष्य विभिन्न ग्रन्थों में दिखाई पड़ते हैं। 'महाभारत' के शान्तिपर्व में 'देविषचरित' नामक महाकाव्य के प्रणेता गार्ग्य कहे गए हैं । परम्परा में 'जाम्बवतीविजय'या 'पातालविजय' नामक महाकाव्य पाणिनि हारा रचित बताया गया है। इसमें १८ सर्ग थे। लगभग ३३ ग्रन्थों में इसके अस्तित्व की सूचना प्राप्त होती है दि॰ पाणिनि । पाणिनिकालीन वैयाकरण व्याहि भी 'बालचरित' नामक महाकाव्य के प्रणेता माने जाते हैं। महाकाव्य के क्षेत्र में व्याडि-रचित ग्रन्थ 'प्रदीपभूत' माना जाता है । महाराज समुद्रगुप्त ने लिखा है कि व्याडि ने 'बालचरित' नामक महाकाव्य लिखकर व्यास और भारत को भी जीत लिया था किष्णचरित बलोक १६,१७)। 'अमरकोक्ष' के एक अज्ञातनामा टीकाकार ने भी व्याडि-कृत महाकाव्य का उल्लेख किया है जिसमें कहा गया है कि 'भट्टिशव्य' के १२ वें सर्ग की भांति व्याडि के भी महाकाव्य में 'भाषा समावेश' नामक एक अध्याय था। [दे० ओरिएण्टल जर्नल, मद्रास पृ० ३५३, १८३२ ई०]। सूक्ति संग्रहों में वरहिचरिचत महाकाव्य के अनेक उद्धरण प्राप्त होते है। पत्रजालि ने भी 'महाभाष्य' में 'वारहच-काव्यं' का उल्लेख किया है | महाभाष्य ४।३।११० | दि० वररुचि ] । इनके काव्य का नाम 'स्वर्गारोहण' था ! महाभाष्यकार पत्रव्जिल भी महाकाव्य के प्रणेता कहे गये हैं। उन्होंने 'महानन्द' नामक महाकाव्य की रचना की थी जिसका विवरण 'बृष्ण-चरित के प्रारम्भिक तीन इलोकों ( प्रस्तावना ) में प्राप्त होता है । इस महाकाव्य का सम्बन्ध मगध सम्राट महानन्द से था। इस प्रकार देखा जाता है कि संस्कृत में महाकाव्यों का उदय अत्यन्त प्राचीन है, किन्तू पाणिनि से विक्रमपूर्व प्रथम शताब्दी तक की रचनाओं के पूर्ण परिचय प्राप्त नहीं होते।

संस्कृत महाकाव्यों को तीन श्रेणियों में विभाजित किया जाता है—पीराणिक उत्यानकालीन या अभ्युत्थानयुगीन एवं ह्रासकालीन महाकाव्य । पौराणिक महाकाव्यों में 'रामायण' और 'महाभारत' आते हैं । वाल्मीिक ने स्थान-स्थान पर इस काव्य को अलंकृत करने का प्रयास किया है । इससे उनका काव्य और भी अधिक भास्वर हो उठा है । अलंकारों के द्वारा रसाभिव्यक्ति करने में वाल्मीिक अत्यन्त पट्ट हैं । सरसता, स्वाभाविकता एवं प्रकृति-प्रेम उनकी अपनी विशेषताएं हैं । कालिदास ने वाल्मीिक का आधार ग्रहण करते हुए महाकाव्य के प्रकृत मार्ग की उद्भावना की है । उन्होंने प्रकृति-चित्रण की समस्त पद्धित वाल्मीिक से ही ग्रहण की, किन्तु उसमें अपनी प्रतिभा का प्रकाश भर कर उसे और भी जीवन्त बनाया । यमक के माध्यम से द्रुतविलंबित छन्द में प्रकृति-चित्रण की नवीन पद्धित उन्होंने ही चलाई । कालिदास के महाकाव्यों—

'रघुवंश' एवं 'कुमारसम्भव'—में कथावस्तु का प्राचुर्य होते हुए भी भावव्यञ्जना, वस्त्वयंजना एवं अभिव्यंजना-शिल्प का निखार दिखाई पड़ता है। उन्होंने मानव एवं प्रकृति के बीच एक ही भावधारा का पश्चवन कर दोनों में परस्पर सम्बन्ध दिखलाया है, और प्रकृति को मानवीय स्तर पर लाकर उसमें नवीन प्राणवत्ता ला दी है। उन्होंने 'रघुवंश' में रघुवंशी राजाओं का वर्णन किया है [ दे० रघुवंश ] तथा 'कुमार-सम्भव' में शिव-पार्वती-विवाह का वर्णन है [दे० कुमारसंभव]। कालिदास के बाद संस्कृत महाकाव्य में नया मोड आया और 'विचित्रमार्ग' की स्थापना हुई । इस कोटि की रचनाएँ संस्कृत के ह्यासोन्मूख काल की कृति हैं, जिनमें कवियों ने अपने आश्रयदाताओं की यशांगाया का गान किया है। कालिदास ने जनसाधारण के अनुरंजन को लक्ष्य बनाकर सरस, सरल एवं बोधगम्य शैली में जन-मानस का हृदयावर्जन किया था, किन्तू परवर्ती काल के कवियों ने पाण्डित्यमय वातावरण में साहित्यिक गरिमा प्रदर्शित करने का प्रयास किया। कालिदास के बाद प्राकृत भाषाएँ जनसाधारण में बद्धमूल हो गयी थीं और संस्कृत केवल पंडितों की भाषा रह गयी थी। अतः, युगचेतना एवं सामाजिक मान्यताओं के आधार पर साहित्य की विशिष्ट शैली का जन्म हुआ। कवियों ने युग की विशिष्टता एवं साहित्यिक चेतना के अनुरूप कालिदास की रसमयी पद्धति का परित्याग कर अलंकृत कैली को अपनाया जिसमे विषय की अपेक्षा वर्णन-प्रकार पर अधिक ध्यान दिया गया था, और सरजता के स्थान पर पांडित्य-प्रदर्शन की भावना की प्रवलता थी। इस कुम के कवियों ने महाकाव्यों को अधिक अलंकृत, सूर्राज्जत एवं वर्षक्षत्र बनाने के लिए दशन एवं कामशास्त्र जैसे शास्त्रों का भी उपयोग किया। महाकवि भारिव ही इस नवीन शैली (विचित्र मार्ग) के प्रवर्तक थे और माघ तथा श्रीहर्ष ने इसे और भी अधिक परिष्कृत तथा विकसित किया। महाकाव्य छेखन की इस नवीन हौंली को कुंतक ने 'विचित्रमार्ग' की संज्ञा दी । कालिदास आदि के महाकाव्यों के विषय विस्तृत एवं जीवन का विस्तार लिये होते थे। उनमें विशाल पटभूमि पर जीवन की सारी समस्याओं का निदर्शन किया जाता थः, पर भारवि आदि ने कथावस्तु के विस्तार की ओर ध्यान न देकर वस्तुब्यंजना पर ही अधिक बल दिया। सन्ध्या, सूर्यं आदि तथा जलकीड़ा प्रभृति शृङ्गारी वर्णनों तथा अस्त्रशस्त्रों की फिहरिस्त जुटाने में इन्होंने सगं-के-सगं खत्म कर दिये। उन्होंने शैली के क्षेत्र में बाल्मीकि और कालिदास की स्वाभाविक एवं रसपेशल शैली की अवहेलना कर अलंकार के भार से दबी हुई तथा इलेष एवं यमक के प्रयोग से जटिल बनी हुई दुरूह शैली का प्रयोग किया और आगे चलकर महाकाव्य चित्रकाव्य बन गए और यमक तथा श्लेषप्रधान काव्य की रचना प्रारम्भ हुई । द्वर्घक एवं त्र्यर्थक महाकाव्यों की रचना होने लगी फलतः 'राघव-पाण्डवीय', 'राघवनैषधीय' एवं 'राघवपाण्डवयादवीय' सहश महाकाव्य लिखे गए। इस प्रकार कालिदासोत्तर काल के महाकाव्यों में पाण्डित्यप्रदर्शन, शैली की विचिन्नता, अक्षर। डंबर, अलंकार-विन्यास एवं वर्णन-बाहुल्य की प्रधानता हुई और महाकाव्य सहज एवं सुकुमार मार्ग को छोड़कर दिचित्र मार्ग की ओर उन्मुख हुए जिसे ऐतिहासिकों ने हासोन्मुखी रचना की संज्ञा दी है। इन महाकान्यों में अलंकृत बैली का निकट रूप

प्राप्त हुआ और एक ही काव्य में राम, कृष्ण एवं पाण्डवों की कथा प्रकट होने लगी और सर्ग-के-सर्ग एक ही अक्षर में लिखे जाने लगे।

संस्कृत के प्रसिद्ध महाकाव्यों के नाम—कालिदास (रघुवंश एवं कुमारसंभव), अश्वषोष (बुद्धचरित एवं सौन्दरनन्द), बुद्धघोष (पद्यचूडामणि, १० सगों में), भीम या भीमक (रावणार्जुनीयम्, २७ सगों), भतृंमेण्ठ (हयग्रीववध), भारिव (किरातार्जुनीयम्), भिट्ट (भिट्टिकाव्य), कुमारदास (जानकीहरण), माघ (शिशुपालवध), रत्नाकर (हरिवजय ४० सगों), शिवस्वामी (किपिकणाभ्युदय), अभिनन्द (रामचिरत) शंकुक (भुवनाभ्युदय), क्षेमेन्द्र (दशावतारचरित, रामायणमंजरी एवं महाभारतमंजरी), मंखक (श्रीकण्ठचरित), हरिश्चन्द्र (धर्मशर्माभ्युदय), हेमचन्द्र (द्याश्रयकाव्य, त्रिपष्टिशलाकापुरुपचरित), माधवभट्ट (राघवपाण्डवीय), चण्डकिव (पृथ्वीराजविजय), वाग्भट (नेमिनिर्माण) तथा श्रीहर्ष (नेपधचरित)। [उपयुंक्त सभी महाकाव्यों का परिचय इस 'कोश' में उनके नामों पर देखिए ।

१३ वीं शती के महाकाव्य — कृष्णानन्द (महृदयानन्द, १५ सर्ग), जयरथ (हरचरित चिन्तामणि, ३२ सर्ग), अभयदेव जैन कवि (जयन्त वजय, १९ सर्ग), अमरसिंह (सुकृत कीर्तन, १९ सर्ग), श्री वालचन्दसूरि (वसन्तविलास १४ सर्ग), सोमेश्वर (सुरथोत्सव १५ सर्ग), अमरचन्द्र (बालभारत, ४४ सर्ग), चन्द्रप्रभसूरि (पाण्डयचरित, १८ सर्ग), वीरनन्दी (चन्द्रप्रभचरित १८ सर्ग)।

१४ वीं शती के महाकाव्य—नयनचन्द्र (हम्मीर महाकाव्य १७ सर्गं), वासुदेव कवि (युधिष्ठिरविजय, नलोदय) अगस्त्य (बालभारत, २० सर्गं), गङ्गादेवी (मथुराविजय), मञ्जाचार्यं (उदारराघव), वेदान्तदेशिक (यादवाभ्युदय, २४)।

१५ वीं शती के महाकाव्य—वामनभट्ट (रघुनाषचरित, २० सगं) नलाभ्युदय, द सगं), जोनराज (जैनराजतरंगिणी), श्रीवर (जैनराजतरंगिणी) तथा प्राज्यभट्ट कृत (राजा बलिपताका)।

१६ वीं शताब्दी के महाकाव्य—राजनाथ तृतीय ( अच्युतारामाम्युदय, २० सगं), उत्प्रेक्षावस्त्रभ ( भिक्षाटन काव्य, अपूर्ण ३९ सगं), रुद्रकवि ( राष्ट्रीढवंश, २० सगं), चन्द्रशेखर ( सुजनचरित २० सगं)।

१७ वीं शताब्दी के महाकाव्य—यज्ञ नारायण दीक्षित (रघुनाथभूपिवजय, १६ सगं), राजचूड़ामणि दीक्षित (रिवमणीकल्याण, १० सगं), राजा रघुनाथ की पत्नी रामभद्रीबा (रघुनाथाभ्युदय, १२ सगं में अपने पित की वीरता का वर्णने), मधुर-वाणी कवियत्री (रामायण १४ सगं), नीलकण्ठ दीक्षित, अप्पय दीक्षित के पुत्र (शिवलिलावणंन, २२ सगं), जैन दार्शानक मेघविजयगणि (सप्तसन्धान, ९ सगं), [ यह क्लेष काव्य है और वृषभनाथ, शान्तिनाथ, पार्श्वनाथ, नेमिनाथ, महावीर स्वामी, कृष्ण तथा बलदेव पर समान रूप से घटता है ], जैन विद्वान् देव विमलगणि (हीर सोभाग्य, १७ सगं), चक्कवि (जानकीपरिणय, द सगं), अद्वैतकवि (रामलिंगामृत) मोहनस्वामी (रामचरित), श्रीनिवास (भूवराहिवजय, द सगं), वरदेशिक [लक्षमीनारायण चरित तथा रघुवरविजय], भगवन्त (मुकुन्दविलास १० सगं)।

१८ वीं शताब्दी के महाकाव्य—तंजोर के राजमन्त्री महाकित घनश्याम ने ('रामपाणिपादं, 'भववत्पादचरित' तथा वेंकटेशचरित ] १०० ग्रन्थों की रचना की है। केरल के महाकित रामपाणिपाद ने ८ सर्गों में 'विष्णुविलास' संज्ञक महाकाव्य का प्रणयन किया जिसमें विष्णु के नौ अवतारों का आख्यान है। रामवर्मा ने (१८०० ई० में) १२ सर्गों में रामचरित पर महाकाव्य लिखा जिसका नाम 'महाराज-चरित' है।

१९ वीं तथा बीसवीं शती के महाकाव्य—त्रावणकोर के केरलवर्मा (१८४५-१९१०) को कालिदास की उपाधि प्राप्त हुई थी। इन्होंने 'विशाखराज' नामक महाकाव्य लिखा है। महाकवि परमेश्वर शिवद्विज केरलिनवासी थे। इन्होंने 'श्रीरामवर्ममहाराज-चरित' नामक महाकाव्य लिखा है। म० म० लक्ष्मणसूरि (मद्रासिनवासी) ने (१८४९-१९९ ई०) 'कृष्णलीलामृत' नामक महाकाव्य की रचना की है। विधुशेखर भट्टाचार्य ने 'उगापरिणय', एवं 'हरिस्चन्द्रचरित' तथा तंजीरिनवासी नारायण शास्त्रों ने (१८६०-१९१० ई०) 'सीन्दरविजय' (२४ सर्ग) नामक महाकाव्य की रचना की। गोदावरी जिले के अद्राद्विरामशास्त्री (१८४६-१९१६) ने 'रामविजय' तथा काठियाबाइ के महाकवि शंकरलाल (१८४६-१९१६) ने 'रावजी कीत्ति-विजास' तथा 'वालचरित' नामक महाकाव्य लिखा। हेमचन्द्रराय (बङ्गाल, जन्म १८५२ ई०) ने सत्य नापापरिग्रह', 'हैहयविजय', 'पाण्डवविजय' तथा 'परशुरामचरित' नामक महाकाव्यों का प्रणयन किया।

संस्कृत में कालिदासोत्तर महाकाव्य-लेखन की परम्परा में युगान्तर के चिह्न स्पष्ट रूप से हिंगोचर होने लगे थे। फलतः उसके कलेवर में ही नहीं अन्तः प्रवृत्ति में भी परिवर्तन परिलक्षित हुआ। हम देख चुके हैं कि किस प्रकार भारवि ने कालिदास की रसिसद्ध लेखनी के स्थान पर आलंकारिक चमरकार एवं अजित वैद्ष्य का प्रदर्शन किया । संस्कृत महाकाव्यों के विकास में यह परिवर्तन भारिव से आरम्भ होकर अन-बरत गति से प्रवाहित होता रहा जिसे हम माघ, भट्टि तथा श्रीहर्ष प्रभृति कवियों की रचनाओं में देख सकते हैं। इनमें समान रूप से एकात्मकता, कथानक की स्वल्पता, वन्तु-वर्णन का आधिवय, आलंकारिक चमत्कार-सृष्टि तथा पाण्डित्य-प्रदर्शन की प्रवृत्ति परिवर्शिश होती है। एक गुण इनमें अवस्य दिखाई पड़ा कि इन्होंने 'वर्णन-विधि में कुछ-न-पृष्ठ नवीत करपता भोडने की गतत चेष्टा की । उत्तरवर्ती महाकाव्यकारों में तीर प्रकार की अञ्चलमां विश्व गई पड़ती है। प्रथमतः ऐसी कृतियां हैं जिन्हें पूर्णेरूप से भ्वत्रताक कहा जा सहता है। ऐने महाकाव्यों में यमक काव्यों तथा द्वयाश्रय इलेप काव्यों का बाहुत्य दिखाई पड़ा तथा महाकाव्य शाब्दिक क्रीड़ा के केन्द्र बन गए। 'नलादय' एव 'युधिष्टिर विजय' यमक काव्य के उदाहरण हैं जिनमें यमक के सभी भेदों के उदाहरण प्रस्तुत किये गए हैं। श्लेष काच्यों में कविराजकृत 'राघवपाण्डवीय' प्रमुख है। इनमें प्रत्येक पद सभंग एवं अभङ्ग क्लेष के आधार पर रामायण एवं महाभारत की कथा से सम्बद्ध हो जाता है। द्वितीय श्रेणी के महाकाव्य सुक्तिप्रधान हैं। इनमें किवयों ने दूर की उड़ान भरने तथा हेतूत्प्रेक्षा एवं प्रोढ़ोक्ति के आधार पर लम्बी कल्पना करने का प्रयास किया है। मंखक कृत 'श्रीकण्ठचिरत' तथा माघ की रचना में ऐसे अप्रस्तुत विधानों का बाहुल्य है पर, 'नैषधचिरत' में यह प्रवृत्ति चरम सीमा पर पहुंच जाती है। महाकाव्य की तृतीय पद्धति चरित काव्यों की है जिसमें इतिहास कम एवं कल्पना का रङ्ग गाढ़ा है | दे० ऐतिहासिक महाकाव्य ]।

संस्कृत महाकाव्य की ऐतिहासिक रूपरेखा का उपसंहार करते हुए यह कहा जा सकता है कि कालिदास ने जिस रसिक्त स्वाभाविक शैली का प्रारम्भ किया था उसका निर्वाह करने वाला उनका कोई भी उत्तराधिकारी न हुआ। कालिदास का शृङ्कार अन्ततः शृङ्कार-कला का रूप लेकर वात्स्यायन का अनुगामी बना, फलतः परवर्ती महाकाव्यकारों ने आंगिक सौन्दर्यं का विलासमय चित्र उपस्थित कर मन को उत्तेंजत करने का प्रयास किया।

बीसवीं शताब्दी-बीसवीं शताब्दी के महाकाव्यों में भाषा, विषय एवं शिल्प-विधान की दृष्टि से नवीनता के दर्शन होते हैं। कतिपय किवयों ने राष्ट्रीय भावना का भी पक्षवन तथा कितनों ने आधुनिक युग में महापुरुषों के जीवन पर महाकाव्यों की रचना की है। इस युग के महाकाव्यों में प्राचीन तथा नवीन परम्पराओं का शैली और भाव दोनों में ही समाश्रय हुआ है। नोआखाली के अन्नदाचरण ने 'रामाभ्युदय' तथा 'महाप्रस्थान' दो महाकाव्य लिखे हैं। काशी के पं बद्रकनाथ शर्मा (१८४८-१९४४) ने 'सीतास्वयंवर', गुरुप्रसाद भट्टाचार्य ने 'श्रीरास', शिवकुमार शास्त्री ने 'यतीन्द्रजीवनचरित' (योगी भास्करानन्द का जीवन ) नामक महाकाव्यों का प्रणयन किया । मैसूर के नागराज ने १९४० ई० 'सीतास्वयंवर' तथा स्वामी भगवदाचार्य ने २५ सर्गों में 'भारतपारिजात' नामक महाकाव्य लिखा । अन्तिम वं महात्मा गान्धी का जीवनवृत्त वर्णित है। विष्णुदत्त कृत 'सोलोचनीय', गङ्गा' (१९४८) मेघावनस्वामी कृत 'दयानन्ददिग्विजय', पं० गङ्गाप्रसाद उपाध्याय रिचन 'आर्योदय' नामक महाकाव्य इस युग की महत्त्वपूर्ण कृतियां हैं। अन्य महाकाव्य इस प्रकार है- 'पारिजातहरण' ( उमापति शर्मा कविपति ) प्रकाशन काल १९४८, श्रीरागसनेही वृत ( जानकी-चरितामृत', द्विजेन्द्रनाथ कृत 'स्वराज्यविजय', श्री हरिनन्दन अट्ट कृत 'ाम्राटचरितम्', पं॰ काशीनाथ शर्मा द्विवेदी राचित 'किनमणीहरणम्' तथा पं० थी विष्णुकान्त झा रचित 'राष्ट्रपतिराजेन्द्रवंश-प्रशस्ति'।

आधारप्रस्थ - १. संस्कृत साहित्य का इतिहास -- श्री कीथ (हिन्दी अनुवाद) २. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर -- डॉ॰ डे तथा डॉ॰ दामगुष्त । ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास -- पं॰ बलदेव उपाध्याय । ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास -- श्री गैरोला । ५. संस्कृत साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास -- डॉ॰ रामजी उपाध्याय । ६. संस्कृत साहित्य का नवीन इतिहास -- (हिन्दी अनुवाद ) -- श्री कृष्णचैतन्य । ७. हिन्दी महाकाव्य का स्वरूप विकास -- डॉ॰ शम्भूनाथ सिंह । ६. संस्कृत महाकाव्यों की परम्परा -- निबन्ध, आलोचना, अक्टूबर १९४१, डॉ॰ हजारी प्रसाद द्विवेदी ।

संस्कृत शब्द कोश-संस्कृत में कोश-लेखन की परम्परा अत्यन्त प्राचीन है। वैदिक काल से ही कोशप्रन्थों का निर्माण होने लग गया था, पर वे ग्रन्थ सम्प्रति उपलब्ध नहीं होते. कित्यय ग्रन्थों में केवल उनके उद्धरण ही प्राप्त होते हैं। प्राचीन समय में व्याकरण और कोश के विषयों में अत्यधिक साम्य था और वैयाकरणों ने भी कोश-ग्रन्थों का प्रणयन किया था। उस समय व्याकरण और कोश दोनों ही शब्दशास्त्र के अंग माने जाते थे। उन विलुप्त कोशों में 'भागूरि-कोश' का एक उद्धरण 'अमरकोश' की टीका में प्राप्त होता है दि॰ अमर टीका सर्वस्व, भाग १, प॰ १११, १२४, १९३ तथा अमरक्षीरटीका पृ० ९, ५, १२ ]। 'हैम अभिधानचिन्तामणि' की स्वोपज्ञ टीका में भागूरि कृत कोश के उद्धरण प्राप्त होते हैं तथा सायण की 'धातुवृत्ति' (धातु-वृत्ति, भू—धातु पृ० ३०) में भी भागुरि का एक इलोक उद्धृत है। यही इलोक 'अमरटीकासवस्व' में भी है ( अमरटीका सर्वस्व, भाग १, पृ० १९३ )। भागुरिकृत कोशग्रन्थ का नाम 'त्रिकाण्ड' था जिसकी पृष्टि पुरुषोत्तमदेव की 'भाषावृत्ति' (४।४। १४३), सृष्टिधर की 'भाषावृत्तिटीका' (४।४।१४३) तथा 'प्रभावृत्ति' से होती है। 'शौनकीय बृहद्देवता' में बतलाया गया है कि भागृरि ने 'त्रिकाण्ड कोश' के अतिरिक्त अनुक्रमणिका-विषयक कोई दैवत ग्रन्थ की भी रचना की थी बृहद्देवता ३।१०, प्राप्तं, ६।९६, १०७ । भानुजी दीक्षित कृत 'अमरकोश' की टीका में आचार्य आपि-शिल का एक वचन उपलब्ध है जिससे ज्ञात होता है कि इन्होंने भी कोश-विषयक ग्रन्थ लिखा था ( अमरटीका, १।१।६६ प्र० २८ )। शाकटायन तथा व्याधि के भी विलुप्त कोशों के उद्धरण कई ग्रन्थों में प्राप्त होते हैं, जिनके द्वारा उनके कोश-ग्रन्थों की पृष्टि होती है। केशवकृत 'नानार्थाणैव संक्षेप' में शाकटायन के वचन उद्भृत हैं (नानार्थार्णव संक्षेप, भाग १, पृ० १९) । हेमचन्द्र की 'अभिधानचिन्तामणि' में इस प्रकार का उल्लेख है कि अपने कोशग्रन्थ में व्याडि ने २४ बौद्धजातकों के नाम का उल्लेख किया है (अभिधानचिन्तामणि, देवकाण्ड, क्लोक १४७ की टीका go 80c-808)1

वैदिक कोश — वैदिक शब्दों का सर्वप्रथम कोश 'निचण्टु' है [ दे० निचण्टु एवं निकक्त]। यास्क ने 'निचण्टु' पर 'निक्क्त' नामक टीका लिखकर वैदिक शब्दों की ब्युत्पित्ति दी हैं। 'निक्क्त' से ज्ञात होता है कि उनके पूर्व अनेक निचण्टु एवं निक्क्तग्रन्थों की रचना हुई थी। आधुनिक युग में कई भारतीय एवं यूरोपीय विद्वानों ने वैदिक कोशों की रचना की है। भारतीय विद्वानों में श्री विश्वबन्धु शास्त्री ने 'वैदिकशब्दार्थणरिजात' (प्रथम खण्ड १९२९ ई०), सात खण्डों में 'वैदिकपदानुकम कोश' 'ब्राह्मणोद्धार कोश' तथा 'उपनिपदोद्धारकोश' नामक प्रसिद्ध कोशों की रचना की है। श्री चमुपतिकृत 'वेदार्थ शब्दकोश' (तीन खण्डों में) भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण कोश है। अन्य महत्त्वपूर्ण वैदिककोशों में श्री मधुसूदनशर्मा कृत 'वैदिक कोश' श्री हंसराज का 'वैदिक कोश', श्री केवलानन्द सरस्वती कृत 'ऐत्रेय ब्राह्मण आरण्यक कोश', श्री गयानन्द शंभूसाधके कृत 'उपनिषद वाक्य महाकोश', श्री लक्ष्मण शास्त्री कृत 'धर्मकोश' के व्यवहारकाण्ड

३ तथा उपनिषद्काण्ड भाग ४ के नाम विशेषरूप मे उल्लेखनीय हैं। ग्रासमैन ने 'लेक्सिकन दूदि ऋग्वेद' नामक प्रसिद्ध कोश की रचना की है।

लीकिक संस्कृत-कोश — लीकिक-संस्कृत के अनेक महत्वपूर्ण कोश सम्प्रति प्राप्त नहीं होते। इन कोशों की शैली में भेद दिखाई पड़ता है। कुछ तो कोश पद्यबद्ध हैं तथा कुछ संज्ञाशब्दों एवं धातु शब्दों के संग्रह हैं। इन कोशों का भी क्रम श्लोकबद्ध है, सकारादि कम से नहीं। इसमें समानार्थक तथा नानार्थक दो प्रकार के शब्द हैं।

अमरकोश-संस्कृत का अत्यन्त लोकप्रिय कोश 'अमरकोश' है जिसे 'नामलिंगानु-शासन' भी कहा जाता है। इसका रचनाकाल चौथी या पांचवीं शती के बीच है। इसके रचयिता अमरसिंह हैं। इस पर लिखी गयी टीकाओं की संख्या पचास के लगभग है, जिससे इसकी लोकप्रियता का पता चलता है । इन टीकाओं में 'प्रभा', 'माहेब्बरी', 'सुधा', 'रामाश्रयी', तथा 'नामचिन्द्रका' प्रसिद्ध हैं। 'अमरकोश' तीन काण्डों एवं दस-दस तथा पांच वर्गों में विभक्त है। यह कोश मूख्यतः पर्यायवाची कोश है। 'अमर-कोश' के पश्चात् संस्कृत कोशों का निर्माण तीन पद्धतियों पर हुआ-नानार्थ कोश के रूप में, समानार्थंक शब्दकोश तथा अंशतः पर्यायवाची कोश। 'अमरकोश' के कुछ समय बाद गाइवत कृत 'अनेकार्थसमूच्चय' नामक कोश का रचना ८०० अनुष्टुण छन्द में हुई थी। तत्पश्चात् ७ वीं शती में पुरुषोत्तमदेव ने 'त्रिकाण्ड कोश' तथा 'हार।वली' नामक दो कोशों का निर्माण किया। बररुचि रचित एक कोश का हस्तलेख राजकीय पुस्तकालय, मद्रास में सुरक्षित है। १० वीं शती में हलायुध ने 'अभिधानरत्नमाला' नामक कोश लिखा जो 'हलायुधकोश' के नाम से विरूपात है। इसमें स्वर्ग, भूमि, पाताल, सामान्य और अनेकार्थ पांच खण्ड तथा ९०० इलोक हैं। इस पर 'अमरकोश' का प्रभाव है। यादवप्रकाश नामक दाक्षिणात्य विद्वान ने १०४४ से १३३७ ई० के बीच 'वैजयन्ती' नामक प्रसिद्ध कोश लिखा जो बृहदाकार होने के साथ-ही-साथ प्रामाणिक भी है। इसमें पर्यायवाची, नानार्थंक, तथा अकारादि कम तीनों पढ़ितयां अपनायी गयी हैं। कलिकाल सर्वज्ञ हेमचन्द्र ने 'अभिधानचिन्तामणि' नामक प्रसिद्ध कोश-ग्रन्थ का प्रणयन किया जो ६ काण्डों में विभाजित है। इसका दूसरा नाम 'अभिधानचिन्तामणिनाममाला' भी है। यह पर्यायवाची कोश है। महेश्वर (११११ई०) ने दो कोशों की रचना की है—'विश्वप्रकाश' तथा 'शब्दभेदप्रकाश'। १२ वीं राती में मंखक कवि ने 'धमरकोश' के आधार पर 'अनेकार्थ' नागक कोश की रचना की थी। १२ वीं तथा १३ वी शती के मध्य अजयताल ने १००७ व्योकों में 'नानार्शसंग्रह' नामक कोशग्रन्थ लिखा। १२ वीं शताब्दी वे. अन्तिम चरण में धरंजय ने 'नाममाला' नामक लघुकीश की रचना की और वेशवस्वामी ने (१२ वं), १३ वीं शती) 'नानःर्थार्णवसंक्षेप' तथा 'शब्दकरुपद्रम' नामक कोश लिखा। १४ वीं **श**ताब्दी के लगभग मेदिनिकर का 'नानार्थ शब्दकोश' लिखा गया जो 'मेदिनिकोश' के नाम से प्रसिद्ध है। इस पर 'अमरकोश' का गहरा प्रभाव है। अन्य कोश-ग्रन्थों के नाम इस प्रकार है-जिन प्रभसूरि-'अपवर्गनाममाला' (१२ वीं शती), कल्याणमञ्जकत

\*\*\*\*

'शब्दरत्नप्रदीप, ५ खण्डों में, (१३७४ ई०), पद्मरागदत्त—'भूरिक प्रयोग', रामेश्वरशर्मा—'शब्दमाला', दण्डाधिनाथ—'नानाथंरत्नमाला' (१४ वीं शती), जटाधर—
'अधिनतन्त्र', नामांगदिसह—'अनेकाथं', 'नानाथंमञ्जरी', रूपचन्द्र—'रूपमञ्जरी'
(नाममाला, १६ वीं शती), हपंकीत्तिधर कृत 'शारदीय नाममाला' (१६ वीं शती), वामनभट्टबाण—'शब्दरत्नाकर', अप्पय दीक्षित—'नामसंग्रहमाला'। मधुरेश—'शब्दरत्नावली' (१७ वीं शती), विश्वनाथ—'कोशकल्पतरु', सुजन—'नानाथंपदपीठिका'
तथा 'शब्दलिगाथंचिन्द्रका', क्षेमेन्द्र—'लोकप्रकाश', महीप—'अनेकाथंमाला', हरिचरणसेन—'पर्यायमुक्तावली', वेणीप्रसाद—'पंचतत्वप्रकाश', 'अनेकाथंतिलक', राघव खाडेकर—'कोशावतंस', महाक्षपणक—'अकेकाथंध्विनमञ्जरी', हर्ष-'लिगानुशासन', अनिरुद्ध—
'शब्द-भेद-प्रकाश', शिवदत्त वैद्य—'शिवकोश' (वैद्यक का कोश), 'गणिताथंनाममाला'
तथा 'लक्षणकोश'। भुवनेश—'लोकिकन्यायमुक्तादली', 'लोकिक न्यायकोश' तथा 'लोकिकन्यायसंग्रह'।

आधुनिक कोश — संस्कृत के आधुनिक कोशों में 'शब्दकलपहुम' एवं 'वाचस्पत्यम्' महान् उपलब्धियां । राजा स्यार राधारान्तदेव रचित 'शब्दकलपहुम' की रचना १८२८-१८५८ ई० में हुई है। इसमें पाणिनि व्याकरण के अनुसार प्रत्येक सब्द की व्युत्पत्ति है तथा शब्द-प्रयोग के उदाहरण भी हैं। यह कोश समस्त भारतीय ज्ञान का बृहद्कोश है जो सात खण्डों में लिखा गया है।

वाचस्पत्यम्— यह 'शब्द कल्पद्रम' की अपेक्षा बृहत्तर पृष्ठाधार लिये हुए हैं। इसके रचिता तर्क वाचस्पित तारानाथ भट्टाचार्य हैं। इसका रचनाकाल १८७३ ई० है। दोनों ही कोशों में शब्दकोश एवं विश्वकोश का मिश्रित स्वरूप प्राप्त होता है। इनमें साहित्य, व्याकरण, ज्योतिष, तन्त्र, दर्शन, संगीत, काव्यशास्त्र, इतिहास, चिकित्साशास्त्र आदि के पारिभाषिक शब्दों का विवेचन है। पाश्चात्य विद्वानों में मोनियर विलियम कृत 'संस्कृत इङ्गलिश डिक्शनरी', वेनफे की 'संस्कृत इङ्गलिश डिक्शनरी' तथा विल्यम एवं में कडानल के कोश प्रसिद्ध हैं। भारतीय विद्वानों में आप्टे ने 'संस्कृत अंगरेजी' बृहद्कोश की (तीन खण्डों में) रचना की है तो अत्यन्त प्रामाणिक कोश है। इन्होंने संस्कृत अंगरेजी' तथा 'अँगरेजी संस्कृत' नामक दो लघुकोश भी लिखे हैं। प्रथम का हिन्दी-अनुवाद हो चुका है। अन्य प्रसिद्ध कोश हैं—संस्कृत इङ्गलिश डिक्शनरी—डब्ल्यू० पीट्स, १८४६ ई० तथा रॉथ एवं बोथलिंग कृत 'संस्कृत इङ्गलिश डिक्शनरी—डब्ल्यू० पीट्स, १८४६ ई० तथा रॉथ एवं बोथलिंग कृत 'संस्कृत कर्मन गोश' १८६६—७५ दिल्यों में 'अपरयोख' के अनेक अनुवाद है। और मोनियम विकियम वृत्व कोश का भी दो अनुवाद हो चुके । माठ मठ पंज राभावतार अमी वृत्व 'वाइमणाणव' वंसर्वा शती ना महान् कोश है जिल्या है। पर १८६७ ई० में प्रकाशित हुना । सह संस्कृत का श्वाबद कोश है।

आधारग्रन्थ—१. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्री कीथ (हिन्दी अनुवाद)। २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्री वाचस्पति गैरोला। ३. हिन्दी शब्दसागर भाग १—भूमिका नागरी प्रचारिणी सभा, वाराणसी। ४. संस्कृत-हिन्दी-कोश—आप्टे (हिन्दी अनुवाद)। संस्कृत साहित्य— संस्कृत साहित्य अत्यन्त विशाल एवं विश्व के महान् साहित्यों में है। इसे भारोपीय परिवार का सर्वोत्कृष्ट साहित्य कहा जा सकता है। मात्रा और गुण दोनों ही दृष्टियों से इसका साहित्य उत्कृष्ट है। जीवन को प्रभावित करने वाले सभी तत्त्वों एवं विचारधाराओं की ओर संस्कृत-लेखकों की दृष्टि गयी है और उन्होंने अपनी प्रतिभा के प्रकाश से सभी क्षेत्रों को प्रोद्भासित किया है। धर्मशास्त्र, नीति, दर्शन, चिकित्साशास्त्र, ज्योतिष, गणित, सामुद्रिकशास्त्र, कर्मकाण्ड, भक्ति, कामशास्त्र, व्याकरण, संगीत, नाट्यशास्त्र, काव्य, नाटक, कथासाहित्य, महाकाव्य, खण्डकाव्य आदि से सम्बद्ध संस्कृत में उच्चकोटि का साहित्य लिखा गया है और सभी क्षेत्रों में यह साहित्य वियुल परिणाम में उपलब्ध है। [यहां उपर्युक्त सभी अंगों का परिचय न देकर केवल कलात्मक साहित्य का संक्षिप्त विवरण प्रस्तुत किया जायगा]। विसे अन्य अंगों का विवेचन विभिन्न स्थलों पर देखा जा सकता है, अतः दर्शन, आयुर्वेद, संगीत, कामशास्त्र, व्याकरण आदि के लिए तत्तत् प्रसंगों को देखें]।

संस्कृत का साहित्य मुख्यतः दो भागों में विभक्त है—वैदिक एवं लीकिक। विदिक साहित्य के लिए दे० वैदिक साहित्य ] । लोकिक साहित्य का प्रारम्भ वाल्मीकि-'रामायण' से होता है जिसे विद्वानों ने आदि काव्य कहा है। विषय, भाषा, भाव, छन्द-रचना एवं अभिव्यक्ति-प्रणाली की दृष्टि से लौकिक साहित्य वैदिक साहित्य से कई अंशों में भिन्न है तथा संस्कृत का परवर्ती विकास लौकिक साहित्य से ही सम्बद्ध रहा है। 'रामायण' तथा 'महाभारत' लोकिक साहित्य की आदा रचनाएँ हैं एवं इनके द्वारा सर्वप्रथम मानवीय चरित्र का अंकन कर नवीन शैली का सूत्रपात किया गया है। दोनों ही ग्रन्थ केवल काव्य न होकर भारतीय संस्कृति, समाज, राजनीति, धर्म, दर्शन, अर्थशास्त्र, विधिशास्त्र प्रभृति विद्याओं के सर्वांगीण आधार ग्रन्थ हैं [दे० रामायण तथा महाभारत ] । विश्वधर्म और दर्शन के विकास में संस्कृत साहित्य की अपार देन है। डॉ॰ मैकडोनल के अनुसार "भारोपीय वंश की केवल भारत निवासिनी ही शाखा ऐसी है जिसने वैदिक धर्म नामक एक बड़े नार्वभीम की रचना की । अन्य सभी शाखाओं ने एक क्षेत्र में मीलिकता न दिखाकर बहुत पहले से एक विदेशीय धर्म को अपनाया । इसके अतिरिक्त भारतीयो ने स्वतन्त्रता में अनेक दर्शन सम्प्रदायों को विकसित किया, जिनमें उनकी ऊँची चिन्तनशक्ति का प्रमाण मिलता है।'' संस्कृत साहित्य भारतीय संस्कृति का पूर्ण परिपोषक है। विद्वानों ने इसकी पाँच विशेषताओं का उद्घाटन किया है। (१) यह स्मृत्यनुमोदित वर्णाश्रमधर्म का पूर्ण परिपोषक है। (२) इसमें 'वातस्यायन कामसूत्र' में वॉणत विलासी नागरिक जीवन का चित्र अंकित है। (३) इस पर भारतीय दर्शन की आस्तिक विचारधाराओं का पूर्ण प्रभाव है, किन्तू कतिपय ग्रन्थों में नास्तिक दर्शनों की भी मान्यताओं का आकलन किया गया है, फलतः चार्वाक, जैन एवं बोद्ध दर्शनों के आधार पर भी कतिपय काव्यों की रचना हुई है। मुख्यत: कवियों ने वेदान्त, सांख्य एवं न्याय-वैशेषिक के विचारों को अपनाया है। कालिदास का साहित्य सांख्ययोग से अनुप्राणित है, तो माघ पर सांख्य-योग के अतिरिक्त पूर्वमीमांसा

का भी प्रभाव है। श्रीहर्ष पर शांकरवेदान्त के अतिरिक्त न्याय-वैशेषिक एवं लोकायत मत का प्रभाव है। अश्वघोष आदि किवयों ने बोद्ध-दर्शन की मान्यताओं का अवलम्ब लिया है तथा काव्य के माध्यम से दार्शनिक विचारों की अभिव्यक्ति की है। (४) विभिन्न किवयों की कलात्मक मान्यताओं में अन्तर पड़ता है। कालिदास ने भावपक्ष की ममृद्धि पर बल दिया है तो परवर्ती किवयों की दृष्टि कलात्मक वैभव की ओर लगी है, फलतः संस्कृत में प्रभूत मात्रा में द्वयर्षक, अनेकार्थक एवं चित्रकाव्यों की रचना हुई है। (४) संस्कृत की पांचवीं विशेषता है उसकी सांगीतिकता। संस्कृत काव्य का संगीततत्त्व अपनी चरम सीमा पर पहुँच गया है तथा प्रत्येक किव का संगीत व्यक्तिगत विशेषता से विभूषित है। "कालिदास का संगीत मधुर और कोमल है, माघ का गंभीर और धीर, मवभूति का कहीं प्रबल और उदात्त एवं श्रीहर्ष का संगीत एक कुशल गायक के अनवरत अभ्यास (रियाज) का संकेत करता है। दूसरी ओर विलासिता में सराबोर है।" संस्कृत किव-दर्शन पृ० ३३—३४।

महाकाव्य—संस्कृत पद्य-साहित्य के अन्तर्गंत महाकाव्यों की परम्परा अत्यन्त सबल, सशक्त एवं गरिमामयी हैं दि॰ संस्कृत महाकाव्य ]। संस्कृत के प्रसिद्ध महाकाव्य प्रणेता हैं—अश्वघोष (बुद्धचरित, सोन्दरनन्द), कालिदास (रघुवंश, कुमारसम्भव), भारवि (किरातार्जुनीयम्), कुमारदास (जानकीहरणम् ) भट्टि (भट्टिकाव्य), माघ (शिशुपालवध) तथा श्रीहर्ष (नैषधचरित)। अन्य महाकाव्यकारों की भी देन कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। आधुनिक काल तक संस्कृत महाकाव्य-लेखन की परम्परा किसी-न-किसी रूप में अधुण्ण है। काव्य के अन्य रूपों में खण्डकाव्य, गीतिकाव्य, सन्देशकाव्य, मुक्तक, स्तोत्र, उपदेशकाव्य तथा ऐतिहासिक काव्य आते हैं। ऐतिहासिक काव्यप्रणेताओं में पद्मगुष्तपरिमल (नवसाहसाकचरित), विल्हण (विक्रमांकदेव-चरित), कल्हण (राजतरंगिणी) तथा जयचन्द्रसूरि (हम्मीर महाकाव्य) के नाम प्रसिद्ध हैं दि॰ ऐतिहासिक महाकाव्य ।।

खण्डकाव्य में महाकवि कालिदास रचित 'मेघदूत' का गोरवपूणं स्थान है [दे० मेघदूत]। इसके आधार पर संस्कृत में दूतकाव्य या सन्देशकाव्य लिखने की परम्परा का प्रवर्तन हुआ और अनेक ग्रन्थों की रचना हुई [दे० सन्देशकाव्य]। संस्कृत में मुक्तककाव्य के कई रूप उपज्ञा होते हैं जिनमें श्रृङ्कार, नीति एवं वैराग्यसम्बन्धः मुक्तकों की सशक्त परम्परा रहा है। अनृहरि ने श्रृङ्कार, नीति एवं वैराग्यनामक तीन शतकों की रचना की है। अमरुक कांव कृत 'अमरुकशतक' तथा गोयधंनाचार्य की 'आयिषद्वशती' श्रृङ्कारी मुक्तकों की महत्त्वपूर्ण रचनाएं हैं। गीतिकाव्य के अन्तर्गत किंव जयदेव का 'गीतगीविन्द' अप्रतिम स्थान का अधिकारी है जिसमें श्रृङ्कार भक्ति एवं कलितकोमलकान्त पदावलों का सम्यक् स्फुरण है। जयदेव के अनुकरण पर अनेक किंवयों ने गीतकाव्यों की रचना की जिनमें 'अभिनव गीतगीविन्द', 'गीतराघव', 'गीतगङ्काधर' तथा 'कृष्णगीता' सादि के नाम उरुष्ठेखनीय हैं। पण्डितराज जगन्नाथ कृत 'भामिनीविलास' गीतिकाव्य की महत्त्वपूर्ण रचना है।

<del>,</del>2525555555555

संस्कृत का 'स्तोत्रसाहित्य' अत्यन्त प्रोढ़ है [दे० स्तोत्रसाहित्य]। यह अत्यन्त विशाल, सरस एवं हृदयग्राही होते के साथ-ही-साथ अभिव्यक्तिकला की निपुणता के लिए प्रसिद्ध है। अनेक दार्शनिकों एवं भक्तों ने अपने इष्टदेव एवं देवियों की प्रार्थना में असंख्य स्तोत्रकाव्यों की रचना की है। इनमें शंकराचार्य, मयूर (सूर्यशतक) तथा बाणभट्ट (चण्डीशतक) की देन अत्यधिक महत्वशाली है। पण्डितराज जगन्नाथ की 'गङ्गालहरी' भी स्तोत्रसाहित्य की महत्त्वपूर्ण उपलब्ध है। संस्कृत में उपदेशकाव्यों की प्रभूत रचनाएं प्राप्त होती हैं। ऐसे कवियों में क्षेमेन्द्र का नाम अत्यधिक प्रसिद्ध हैं [दे० क्षेमेन्द्र]।

गद्य साहित्य-संस्कृत का अधिकांश साहित्य पद्यबद्ध है, किन्तु इसमें जिस परिमाण में गद्य की रचना हुई है, उसका अपना वैशिष्ट्य है। संस्कृत में गद्य-लेखन की कई शैलियां हैं। उपास्यान, नीतिकथा तथा लोककथाओं के रूप में अनेक ग्रन्थों की रचना हुई है [दे० संस्कृत गद्य]। यद्य के दो रूप प्राप्त होते है—क्रोलचाल का सरल गद्य तथा लीकिक साहित्य का प्रीढ एवं अलंकृत गद्य । इसका प्रथम रूप शास्त्रीय तथा टीकाग्रन्थों में प्राप्त होता है। शबरस्व मां (पूर्वमीमांसाभाष्य), शंकराचार्य (वदान्तभाष्य) तथा न्यायदर्शन के प्रन्यात भाष्यकार जयन्तभट्ट ने संस्कृत गद्य की <mark>शास्त्रीय छ</mark>ैली का परिनिष्ठित रूप प्रस्तुत किया है । महाभाष्यकार पतञ्जलि का गद्य अनृत्रिम, सहज, सरल तथा प्रवाहपूर्ण है। पुराणों में विशेशत: 'श्रीमद्भागवत्' तथा 'विष्णुपुराण' में गद्य का अलंकृत रूप प्राप्त होता है। संस्कृत गद्य का प्रीद रूप सुबन्धु, दण्डी, बाणभट्ट तथा पं० अम्बिकादत्त व्यास के ग्रन्थों में दिग्वाई पड़ता है। इनकी रचनाए साहित्यिक गद्य का रूप प्रस्तुत करती हैं। संस्कृत में चम्पूकाव्यों की अखण्ड परम्पर। प्राप्त होती है जिसमे गद्य और पद्म का मिश्रित रूप प्रयुक्त होता है। शताधिक लेखकों ने चम्पूकाव्यों की रचना कर संस्कृत साहित्य में नवीन शैली की रचनाएँ प्रस्तृत की है जिनमें भट्ट त्रिविकम (नलचम्पू), सोमदेवसूरि (यशस्तिलकचम्पू), भोजराज ( चम्पूरामायण ) आदि के नाम उल्लेखनीय हैं | हे व चम्पूकाव्य |।

संस्कृत में कथा-साहित्य के दो रूप प्राप्त होते हैं— नीतिकथा तथा लोककथा। नीतिकथा में रोचक कहानियों द्वारा सदुपदेश दिया जाता है। इनमें 'हिनोपदेश' एवं 'पञ्चतन्त्र' नामक ग्रन्थ अत्यन्त लोकजिय है। लोककथाएँ मनोरंजनप्रधान होती हैं। संस्कृत में गुणाट्यजून 'बृहत्कथा', सोमदेवरिवत 'सिहासनद्वात्रिशिका' आदि ग्रन्थ लोककथा के प्रतिनिधि है। संस्कृत ए। ताट्यसाहित्य अत्यन्त गीढ एवं विश्नृत ए। त्राट्य ग्रन्थों की की विद्याल परम्परा रही है। सरत ने 'नाट्ययास्त्र' की रचना दिता पूर्व कई वताब्दी की थी जिसमें जात होता है कि संस्कृत नाट्य साहित्य अत्यन्त प्राचीन है। प्रसिद्ध नाटककारों में भास, वालिदास, शूद्रक, अववधीष, विशाखदत्त, हर्ष, भट्टनारायण, भवभूति एवं राजशेखर आदि आते हैं। संस्कृत में रूपक के दस तथा उपरूपक के १८ प्रकार माने जाते हैं। इन सभी विधाओं के उत्पर इसमें प्रचुर साहित्य उपलब्ध है दिं संस्कृत नाटक]। प्राचीन

शिलालेखों में भी संस्कृत का प्रचुर साहित्य सुरक्षित है तथा गद्य एवं पद्य दोनों में ही विपुल साहित्य भरा पड़ा है। संस्कृत में साहित्यशास्त्र तथा काव्यालोचन की अत्यन्त सक्षक्त परम्परा रही है। काव्यशास्त्र के आद्याचार्य भरतमुनि हैं, किन्तु इनके पूर्व भी कई आचार्यों के नाम मिलते हैं। भरत से लेकर पण्डितराज एवं विश्वेश्वर पण्डित तक संस्कृत काव्यशास्त्र का अद्युण्णप्रवाह दिखाई पड़ता है। काव्यशास्त्र के ६ सम्प्रदाय हैं—रस, अलंकार, रीति, ध्वनि, वकोक्ति एवं औचित्य। इन सिद्धान्तों के द्वारा संस्कृत आलोचकों ने काव्यालोचन के सार्वभीम रूप का मीमांसन किया है।

आधरग्रन्थ— १. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्रीकीय (हिन्दी अनुवाद) २. संस्कृत नाटक (हिन्दी अनुवाद) —श्रीकीय। ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास—पं० बलदेव उपाध्याय। ४ हिन्दी साहित्य का बृहत् इतिहास भाग १—सं० डॉ॰ राजबली पाण्डेय।

मंहितोपनिपद् ब्राह्मण-यह 'सामवेद' का ब्राह्मण है। इसमें पांच खण्ड हैं और प्रत्येक खण्ड सूत्रों में विभाजित है। प्रथम खण्ड में तीन प्रकार की गानसंहिताओं के स्वरूप एवं फल का विवेचन है। तीन प्रकार की रचनाओं के नाम हैं—देवह-संहिता, वाक्शबहू संहिता तथा अमित्रहू संहिता। इनमें प्रथम कल्याणकारण एवं अन्तिम दोनों अमञ्जलप्रद हैं। दूसरे और तीसरे खण्डों में गान-संहिता की विधि, स्तोम, अनुलोम-प्रतिलोम स्वर तथा अन्यान्य प्रकार के स्वरों का प्रतिपादन किया गया है। चतुर्थं और पंचम खण्डों में पूर्वविणित विषयों के पूरक तथ्य प्रस्तुत किये गए हैं। संहिता के उपनिषद् या रहस्य का वर्णन होने से इसकी अभिधा संहितो-पनिषद् है। संहिता का यहाँ अभिप्राय 'सामगायनों की संहिता' से है, मन्त्रों के समुदाय से नहीं। इसके टीकाकार द्विजराज भट्ट ने इसकी प्रशंसा करते हए लिखा है कि सामब्रह्म के रसज्ञों के लिए इसका अध्ययन विशुद्ध ज्ञान देने वाला है। इसके दो भाष्य हैं — सायणभाष्य तथा विष्णुभट्ट के पुत्र द्विजराजभट्ट का भाष्य । सायणभाष्य संक्षिप्त है एवं केवल प्रथम खण्ड तक ही प्राप्त होता है, पर द्विजराजभाष्य अत्यन्त विस्तृत एवं पूर्ण है। दिजराजभट्ट का समय १५ वीं शती के आसपास है। १--इसका प्रथम प्रकाशन १८७७ ई० में बर्नेल द्वारा मंगलोर से हुआ था (रोमन लिपि में )। २— १९६५ ई० में केन्द्रीय संस्कृत विद्यापीठ तिरुपति से विशुद्ध समीक्षात्मक संस्करण डॉ० बे॰ रा॰ शर्मा द्वारा सम्पादित होकर प्रकाशित।

सन्देशकाव्य — संस्कृत में सन्देशकाव्यों का विशाल साहित्य है। सन्देशकाव्य को दूतकाव्य भी कहते हैं। इसमें विरही या नायिका द्वारा अपनी प्रेयसी या नायक के पास दूत द्वारा सन्देश भेजने का वर्णन होता है। इन सन्देशकाव्यों का स्रोत 'वाल्मी-किरामायण' में प्राप्त होता है, जहाँ हनूमान द्वारा राम के सन्देश को सीता तक पहुंचाने का वर्णन है। महाकवि कालिदास ही इस काभ्यरूप के प्रथम प्रयोक्ता हैं, जिन्होंने 'मेघदूत' या 'मेघसन्देश' नामक प्रौढ़ सन्देशकाव्य की रचना की है। इनके अनुकरण पर अनेक सन्देशकाव्यों की रचना हुई है। सन्देशकाव्य के दो विभाग हैं—

पूर्व एवं उत्तर । पूर्व भाग में नायक या नायिका का वर्णन विरही के रूप में किया जाता है। इसके बाद दूत का दर्शन, उसका विरही द्वारा स्वागत एवं प्रशंसा तथा उसकी शक्ति एवं सामर्थ्यं का वर्णन किया जाता है। पुनः उससे सन्देश पहुँचाने की प्रार्थना की जाती है और गन्तव्य स्थान का मार्ग बतलाया जाता है। यहाँ तक पूर्व भाग की समाप्ति हो जाती है। उत्तरभाग में गन्तव्य नगरी का वर्णन, प्रिय या प्रिया के निवासस्थान का विवरण तथा नायक या नायिका की विरहदशा एवं तज्जन्य संभावना का कथन किया गया है। तदनन्तर सन्देश सुनाने की प्रार्थना की जाती है तथा सन्देश की सत्यता की पृष्टि के लिए उसे सन्देश भेजने वाले की विशेषताओं एवं अन्तरंग जीवन की गुप्त घटनाओं की चर्चा करनी पड़ती है। अन्त में सन्देशवाहक के प्रति शुभकामना प्रकट करते हुए काव्य की समाप्ति हो जाती है। महाकिव कालिदास के 'मेघदूत' का यही वर्ण्यक्षियय है तथा परवर्त्तों किवयों ने भी कितपय परिवर्तनों के साथ यही कथानक रखा है। सन्देशकाव्य का प्रधान रस वियोग श्रृङ्कार होता है जिनमें प्रकृति को माध्यम वन। कर नाना प्रकार की चेष्ठाओं एवं भंगिमाओं का वर्णन किया जाता है।

काकान्तर में सन्देशकाव्य में नवीन भावों का समावेश हुआ और जैनकवियों तथा भक्तकवियों हारा धार्मिक, भक्तिपरक एवं दार्शनिक रचनार्ये प्रस्तृत की गयीं। जैन मुनियों द्वारा नवीन उद्देश्य से अनुप्राणित होकर ही सन्देशकाव्य लिखे गए जिनमें शृङ्खारिक वातावरण को धार्मिक रूप देकर नई दिशा की ओर मोड दिया गया है। सन्देशकाव्य कमशः लोकप्रिय होते गए और उत्तरवर्ती भक्तकवियों ने 'रामायल', 'महाभारत' एवं 'भागवत' के उदात्त चरितनायकों के जीवन को आश्रय बना कर सन्देशकाव्यों की रचना की । विप्रलम्भ प्रृंगार एवं भक्ति-भावना को लेकर चलनेवाले सन्देशकाव्यों में कोमल तथा मधुर भावनाओं का प्राधान्य है। इनमें विरह की अत्यन्त ही मामिक एवं सर्वाङ्गीण छिब चित्रित की जाती है जो अन्यत्र दुर्लभ है। "गुरुवियोग में शिष्य की भावविह्वलता, कृष्णवियोग में गोपियों की आतुरता तथा भक्तकवियों को प्रभूपरायणता का इन काव्यों में बडा ही भावपूर्ण चित्रण किया गया है। भावों की कोमलता तथा मधुरता के अनुरूप भाषा भी बड़ी सरल तथा प्रसादपूर्ण देखने में आती है। माध्रयं और प्रसादगुण के साथ-साथ वैदर्भी रीति का सन्देशकाव्यों में परम उत्कर्ष पाया जाता है।" संस्कृत के सन्देशकाव्य पृ० ४१। सन्देशकाव्य में अधिकतर मन्दा-कान्ता छन्द प्रयुक्त हुआ है, पर कतियय कवियों ने शिखरिणी, वसन्ततिलका, मालिनी तथा शादुंलिविकीडित जैसे छन्दों का भी प्रयोग किया है।

सन्देशकाव्य की प्रथम रचना 'मेघदूत' एवं घटकपर किव विरचित 'घटकपर काव्य' है। इनमें से किसकी रचना प्रथम है, इसका निश्चय अभी तक नहीं हो सका है। 'मेघदूत' की भावानुभूति 'रामायण' से प्रभावित है, तो 'घटकपर काव्य' पर 'महाभारत' का ऋण है। इस किव का वास्तविक नाम अभी तक अज्ञात है। अभिनवगुप्ताचार्य ने इस पर टीका लिखी है जिसमें उन्होंने इसे कालिदास की रचना माना है दि० अभि-

नवगुप्त-ए हिस्टोरिकल एण्ड फिलोस्फिकल स्टडी पृ० ६४ ]। सन्देशकाव्य का परवर्त्ती विकास अधिकांशतः मेघदूत के ही आधार पर हुआ और उसमें 'घटकप्रकाव्य' का भी महत्त्वपूणं योग रहा। कृष्णाचार्यं का 'मेघसन्देशविमर्शं', रामचन्द्र लिखित 'धनवृत्तम्', कृष्णमूर्त्तिकृत 'यज्ञोस्वास', रामशास्त्री रचित 'मेघप्रतिसन्देश' तथा मैथिल किव म० म० परमेश्वर झा प्रणीत 'यक्षसमागत' आदि काव्य उपर्युक्त ग्रन्थों से प्रभावित होकर ही लिखे गए हैं। सन्देशकाव्य की रचना में जैन किवयों का महत्वपूणं योग है। जिनसेन जैन तीर्थंकर पार्श्वनाथ के जीवनचरित को 'पार्श्वाभ्युद्य' काव्य में चार सर्गों में वर्णित किया गया है। इसमें ३६४ पद्य हैं जिनमें १२० श्लोक मेघदूत के हैं। इनका समय ५१४ ई० है। विक्रम किव (१४ वीं शती) ने 'नेमिदूत' की रचना की है जिसमें स्वामी नेमिनाथ के जीवन का वर्णन है। अन्य जैनकवियों की रचनाये है—'शीलदूत' (सुन्दरगणिरचित)' चेतोदूत' (अज्ञातनामा किव ) तथा 'चन्द्रदूत' (विमलक्कीर्ति, १७ वीं शती)।

सन्देशकाव्यों की प्रीढ़ परम्परा १३ वीं शताब्दी से प्रारम्भ हुई। १२ वीं शताब्दी के धोई किव विरचित 'पवनदूत' एक उत्कृष्ट रचना है। १३ वीं शताब्दी के अवधूत-रामयोगी ने १३: इलोकों में 'सिढदूत' नामक सन्देशकाव्य की रचना की। १५ वीं शताब्दी के विष्णुदास किव कृत 'मनोदूत' तथा रामशर्मा का 'मनोदूत', माधव कवीनद्र-भहाचायंकृत 'उद्धवदूत' (१६ वीं शताब्दी), रूपगोस्वामी का 'उद्धवसन्देश' (१७ वीं शताब्दी) आदि इस परम्परा की उत्कृष्ट रचनाएँ हैं। १७ वीं शताब्दी में रुद्धन्याय वाचस्पतिकृत 'पिकदूत', वादिराजकृत 'पवनदूत', श्रीकृष्ण सार्वभौम रचित 'पादांकदूत', लम्बोदरवैद्य का 'गोपीदूत' तथा श्रिलोचन का 'तुलसीदूत' आदि सन्देशकाव्य लिखे गए। राम-कथा को आधार बना कर अनेक दूतकाव्य लिखे गए हैं जिनके नाम हैं—वेदान्तदेशिककृत 'हंससन्देश', रुद्धवाचस्पति का 'श्रमरदूत,' वेंकटाचार्य का 'कोकिलसन्देश' तथा योधपुर के नित्यानन्द शास्त्री (२० वीं शती ) रचित 'हनुमत्दूत'।

संस्कृत में दूतकाव्यों की रचना २० वीं शताब्दी तक होती रही है। म० म० पं० रामावतार शर्मा ने 'मुद्दगलदूत' नामक व्यंग्यकाव्य की रचना की थी। लगभग ७४ सन्देशकाव्यों का पता चल चुका है जिनमें २४ प्रकाशित हो चुके हैं। यह विचित्र संयोग है कि अधिकांश दूतकाव्य बंगाल में ही लिखे गए। डॉ॰ परमानन्द शास्त्री ने संदेशकाव्य-विषयक अपने अध्ययन का निष्कर्ष प्रस्तुत करते हुए पांच तत्त्वों का आकलन किया है—१. दूतकाव्य की परम्परा में मुख्यतः कालिदास का ही अनुकरण हुआ और भाषाशैली, छन्द तथा भाव की हिष्ट से मौलिकता का अंश अल्प रहा। २. दूतकाव्यों में श्रृङ्कार के अतिरिक्त भक्ति एवं दर्शन से सम्बद्ध भावों की भी अभिव्यक्ति हुई। ३. ऐतिहासिक और पौराणिक व्यक्तियों तथा गाथाओं के आधार पर भी दूतकाव्य रचे गए किन्तु अधिकतर उनकी कथावस्तु कल्पित ही रही। ४. समस्यापूर्ति की कला के विकास को इस परम्परा से बड़ा भारी बल मिला और मेघदूत की प्रत्येक पंक्ति को समस्या मानकर कई दूतकाव्य रचे गए। ५. मुक्तक काव्य की भांति रूढ़िपालन के

प्रति मोह, पाण्डित्य-प्रदर्शन, शब्दकीड़ा आदि विशेषताएँ युग की प्रवृत्ति के अनुसार इस परम्परा में भी समान रूप से समाविष्ट हुईं। संस्कृतगीतिकाव्य का विकास पृ० २६६।

आधारग्रन्थ—१ हिस्ट्री ऑफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर—एम० कृष्णमाचारी।
२ हिस्ट्री ऑफ दूतकाव्य ऑफ बंगाल—डॉ० जे० बी० चौधरी। ३. संस्कृत के सन्देशकाव्य—डॉ० रामकुमार आचार्य। ४. संस्कृत साहित्य का इतिहास—गैरोला (चौखम्बा)। ५. संस्कृत गीतिकाव्य का विकास—डॉ० परमानन्द शास्त्री। ६. इण्डिया ऑफिस लाइब्रेरी केंटलॉग भाग २, खण्ड १, २—डॉ० प्राणनाथ तथा डॉ० जे० बी० चौधरी। ७. हिस्टोरिकल एण्ड फिलोसिकल स्टडी ऑफ अभिनवगुष्त—डॉ० के० सी० पाण्डेय।

समयमातृका—इसके रचयिता क्षेमेन्द्र हैं। 'समयमातृका' का अर्थ है 'समय द्वारा माता'। दामोदर कृत 'कुट्टनीमतम्' से प्रभावित होकर क्षेमेन्द्र ने इसकी रचना की थी। यह वेश्याओं के सिद्धान्तों का प्रतिपादक सुन्दर व्यंग्यप्रधान ग्रन्थ है, जो सम्पत्तिशाली पुरुषों को वेश्याओं के मायाजाल से बचने के लिए लिखा गया है। पुस्तक के अन्त में इस बात का निर्देश हैं कि इसका प्रणयन काश्मीर नरेश अनन्तदेव के शासन-काल में हुआ था (१०५० ई०)। इसमें आठ समय या परिच्छेद हैं। पुस्तक में एक नापित जुट्टनी का वेश बनाकर किसी बुद्धा कुट्टनी से जिसका नाम कलावती है भविष्य में वेश्या बननेवाली एक स्त्री का परिचय कराता है और उसे शिक्षा दिलाता है। यहाँ कुट्टनी का उपयोग, कामुकजनों को आसक्त करने की कला तथा उनसे धन ऐंठने की विद्या की शिक्षा दी गयी है। [१८८३ ई॰ में काव्यमाला संख्या १०, बम्बई से प्रकाशित]।

सम्राट्चरितम्—यह बीसवीं शती का महाकाव्य है जिसके रचियता पं० हरिनन्दन भट्ट हैं। वे बिहार राज्य के अन्तर्गत गया जिला स्कूल के प्रधान पण्डित थे। इस ग्रन्थ का प्रकाशन संवत् १९९० (१९३६ ई०) में हुआ था। इस महाकाव्य में आंग्ल सम्राट् पंचम जॉर्ज का चरित चार सी पृष्ठ एवं २५०० क्लोकों में विणित है। प्रारम्भ में किव ने लंडन नगरी का भव्य वर्णन किया है और उसकी तुलना अयोध्या तथा अमरावती से की है। द्वितीय अध्याय में रानी विक्टोरिया के शासन का वर्णन तथा तृतीय में उसके राज्यकाल की प्रशंसा की गयी है। चतुर्थ अध्याय में सप्तम एइवर्ड का विवरण तथा पंचम जॉर्ज के राज्याभिषेक का वर्णन है। पंचम अध्याय में पंचम जॉर्ज की भारत यात्रा एवं समुद्र-यात्रा का मोहक चित्रण किया गया है। षष्ठ अध्याय में काशीनरेश द्वारा सम्राट् के वाराणसी आगमन की प्रार्थना तथा उनके वहाँ आने का वर्णन है। अष्टम अध्याय में दिक्की दरबार का भव्य चित्रण तथा नवम में सम्राट् के लंडन प्रत्यावर्त्तन का वर्णन है। किव की भाषा प्रवाहपूर्ण एवं प्रौढ़ है। लंडन नगरी का वर्णन—

सीमावनी कि रमणीयताया भूमण्डनं लण्डननाम धेया। पारे समुद्रं नगरी गरीयो-विद्यैदेपेता जयतीह लोके ॥१।१। प्राप्तिस्थान—टाउन उच्चतर माध्यमिक विद्यालय, औरंगाबाद (बिहार)। सांख्यद्र्शन—भारतीय दर्शन का प्राचीनतम सिद्धान्त जिसके प्रवर्त्तक किपल हैं। इस विचारधारा का मूल ग्रन्थ किपल-रचित 'तत्त्वसमास' है जो अत्यन्त संक्षिप्त एवं सारगिभत है। सांख्यदर्शन को अधिक स्पष्ट करने के लिए किपल ने 'सांख्यसूत्र' नामक विस्तृत ग्रन्थ का प्रणयन किया है। 'तत्त्वसमास' में छोटे-छोटे केवल २२ सूत्र हैं, किन्तु 'सांख्यसूत्र' ६ अध्यायों में विभाजित है। उसकी सूत्रसंख्या ५३७ है। महर्षि किपल के तो शिष्यों—आसुरि एवं पंचितिख—ने भी सांख्य-दर्शन पर पुस्तकें लिखी थीं, किन्तु सम्प्रति वे अनुपलब्ध हैं। तत्पश्चात् ईश्वरकृष्ण ने 'सांख्यकारिका' नामक अत्यन्त ग्रामाणिक एवं लोकिप्रय ग्रन्थ की रचना की जिस पर गोडपाद ने 'सांख्यकारिका' नामक अत्यन्त ग्रामाणिक एवं लोकिप्रय ग्रन्थ की रचना की जिस पर गोडपाद ने 'सांख्यकारिका' नामक अत्यन्त ग्रामाणिक एवं लोकिप्रय ग्रन्थ की रचना की जिस पर गोडपाद ने 'सांख्यकारिका-भाष्य' एवं वाचस्पितिमिश्र ने 'सांख्यतत्त्व-कीमुरी' नामक व्याख्या-ग्रन्थ लिखे। साख्यशास्त्र के अन्य महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों में विज्ञानभिद्ध-विरचित्र 'सांख्यप्रवचन-भाष्य' तथा 'सांख्यसार' है। इनका समय १५ वीं शताब्दी का उत्तराई है। विद्वानों का मत है कि संख्या से सम्बद्ध होने के कारण इसका नाम सांख्य पड़ा है। इसमें तत्त्वों का संख्या निर्धारित की गयी है। अतः संख्या को ही मूल सिद्धान्त होने के कारण इसका नाम सांख्य पड़ा है। सांख्य पुरुष दो तत्त्वों की ही मीलिकता सिद्ध करता है।

तत्त्व-मीमांसा--मांख्यदर्शन में २५ तत्त्वों की मीमांसा की गयी है। इनके ममें को जान लेने पर दु.खों से निवृत्ति हो जाती है और सनुष्य मुक्त हो जाता है। इन २५ तत्त्वों को चार भागों में विभाजित किया गया है। १—प्रकृति—यह तत्त्व सबका कारण होता है, पर किसी का कार्य नहीं होता। २ — विकृति — कुछ तत्त्व किसी से उत्पन्न होते हैं, पर उनसे किसी अन्य की उत्पत्ति नहीं होती। ३ - कुछ तरव कार्य-कारण दोनों ही होते हैं-अर्थात् किसी से उत्पन्न होकर किसी के उत्पादक भी होते है, ये प्रकृति-विकति कहलाते हैं । ४—कार्यं एवं कारण दोनों प्रकार के सम्बन्ध से शून्य तस्व जो न प्रकृति न विकृति कहे जाते हैं। इनका विवरण इस प्रकार है— प्रकृति - इसका नाम प्रधान, अव्यक्त एवं प्रकृति है जो संख्या में एक है। (ख) विकृति—इनकी संख्या १६ है—पंच ज्ञानेन्द्रिय, पंच कर्मेन्द्रिय, मन और पंचमहाभूत ( पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश ) ( ग ) प्रकृति-विकृति—इनकी संख्या सात है— महत्तत्त्व, अहंकार, पञ्चतन्मात्र ( शब्दतन्त्रमात्र, स्पर्शतन्मात्र, रूपतन्मात्र, रसतन्मात्र, गन्धतन्मात्र)। (घ) न प्रकृति न विकृति — अर्थात् पुरुष १। कुल योग २५। इनका विवरण 'सांख्यकारिका' में इस प्रकार है — मूलप्रकृतिरिवकृति महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । पोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिन विकृतिः पुरुषः ॥ ३ सांख्यदर्शन का महत्त्वपुणं सिद्धान्त सत्कार्यवाद है।

सत्कार्यवाद — यह कार्य-कारण का विशिष्ठ सिद्धान्त है जो सांख्यदर्शन का मूलाधार भी है। इसमें यह विचार किया गया है कि कार्य की सत्ता कारण में रहती है या नहीं; अर्थात् विविध प्रकार की सामग्री एवं प्रयत्न से कार्य की उत्पत्ति होती है तो क्या उत्पत्ति से पूर्व कार्य कारण में विद्यमान रहता है या नहीं? न्याय-वैशेषिक इसका नकारात्मक उत्तर देते हैं। उनके अनुसार कुम्भकार द्वारा घट-निर्माण के पूर्व मिट्टी में घड़ा विद्यमान नहीं रहता यदि पहले से ही उसकी स्थित होती तो कुम्भकार को परिश्रम करने की आवश्यकता ही क्या थी? इसी प्रकार यदि कार्य कारण में पहले से ही विद्यमान है तो फिर दोनों में अन्तर ही क्या रह जायगा? दोनों को भिन्न क्यों माना जाता है? इस स्थिति मे मिट्टी और घट को भिन्न नाम क्यों दिया जाता है; दोनों का एक ही नाम क्यों नहीं रहता? किन्तु व्यवहार में यह बात भिन्न हो जाती है। घड़े में जल रखा जा सकता है किन्तु मिट्टी के लोदे में इसका रखना सम्भव नहीं है। मिट्टी का लोदा घड़ा का काम क्यों नहीं करता? यदि यह कहा जाय कि दोनों का (घड़ा और मिट्टी का) भेद आकारगत है तो यह स्वीकार करना पड़ेगा कि कार्य में ऐसी कोई वस्तु आ गयी जो कारण में नहीं थी। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि कार्य कारण में विद्यमान नहीं रहता। नैयायिकों के इस सिद्धान्त को असत्कार्यवाद कहते हैं।

सांख्यदर्शन असत्कायंवाद का खण्डन करते हुए सत्कायंवाद का स्थापन करता है। इसके अनुसार कार्यं कारण में विद्यमान रहता है। इसकी सिद्धि के लिए निम्नलिखित युक्तियाँ दी गयी हैं—असदकरणादुपादानग्रहणात् सर्वसंभवाभावात्। शक्तस्य शक्य-करणात् कारणभावाच्च सत् कार्यम्।। सांख्यकारिका ९। यहाँ पांच बातों पर विचार किया गया है—(१) असत् या अविद्यमान होने पर कार्यं की उत्पत्ति हो ही नहीं सकती, (२) कार्यं की उत्पत्ति के लिए उसके उपादान कारण को अवश्य ग्रहण करना पड़ता है; अर्थात् कार्यं अपने उपादान कारण से नियत-रूप से सम्बद्ध होता है। (३) सभी कार्यं सभी कारण से उत्पन्न नहीं होते (४) जो कारण जिस कार्यं को उत्पन्न करने में शक्त या समर्थं है, उससे उसी कार्यं की उत्पत्ति होती है; और (१) कार्यं कारणात्मक अर्थात् कारण से अभिन्न या उसी के स्वरूप का होता है। हिन्दी सांख्य-तत्त्वकीमुदी पृ० ६७।

- (१) असदकरणात्—यदि कार्यं कारण में विद्यमान न रहे तो किसी भी प्रकार से उसका आविर्भाव नहीं होता; कारण कि अविद्यमान पदार्थं की उत्पत्ति सम्भव नहीं है। कर्त्ता कितना भी प्रयत्न क्यों न करे, किन्तु कार्यं उत्पन्न होता ही नहीं। उदाहरण के लिए; क्या बालू से तेल निकाला जा सकता है? किन्तु, तिल से तेल निकाला जाता है, क्योंकि तिल में तेल का कारण विद्यमान है; पहले से ही उसमें तेल रहता है। वह विशेष स्थित अर्थात् कोल्हू में डालने पर प्रकट हो जाता है। निमित्त कारण के द्वारा उपादान कारण में अप्रत्यक्ष रूप से विद्यमान कार्यं प्रत्यक्ष हो जाता है।
- २. उपादानग्रहणात्—द्रव्य की निष्पादक वस्तु को उपादान कहते हैं, जैसे; घट के लिए मिट्ठी उसका उपादान कारण है। किसी विशिष्ठ कार्य का आविश्रीव किसी विशेष कारण से ही होता है। जैसे; दही का जमाना दूध से ही सम्भव है ता तेल का तिल या तेलहन से निकलना। किसी खास कारण से किसी खास कार्य की उत्पत्ति यह सृचित करती है कि कार्य विशेष कारण विश्वेष में पहले से ही वर्त्तमान रहता है।

- ३. सर्वसम्भवाभावात्—सभी कार्यं सभी कारण से उत्पन्न नहीं होते । केवल समयं कारण से ही ईप्सित कार्यं की उपलब्धि सम्भव होती है । इससे यह ज्ञात होता है कि कारण में कार्यं पहले से ही सूक्ष्म रूप से विद्यमान रहता है और उत्पन्न होने के पूर्वं वह (कार्यं) अञ्यक्तावस्था में रहता है ।
- ४. शक्तस्य शक्यकरणात्—शक्त या शक्तिसम्पन्न वस्तु में किसी खास वस्तु को उत्पन्न करने की शक्ति रहती है; अर्थात् जो कारण जिस कार्यं को उत्पन्न करने में शक्त या समर्थ है, उससे उसी कार्यं की उत्पित्त होती है। जैसे; तिल से तेल ही निकल सकता है, घी नहीं। इससे यह सिद्ध होता है कि कार्यं और कारण परस्पर सम्बद्ध होते हैं।
- ४. कारणभावात्—इसका अभिप्राय यह कि कार्य कारण से अभिन्न है या उसी का स्वरूप है। उदाहरण के लिए; घड़ा मिट्टी से पृथक् न होकर अभिन्न है और उसका स्वभाव मिट्टी का ही होगा। इससे यह सिद्ध होता है कि कारण का जैसा स्वभाव होगा कार्य का भी वैसा ही होगा। फलतः, कार्य-कारण में स्वभाव भी एकता बनी रहेगी। इस दृष्टि से सत्कार्यवाद की युक्तियुक्तता सिद्ध हो जाती है।

सत्कायंवाद के दो रूप हैं—परिणामवाद और विवर्त्तवाद। परिणामवाद का अर्थ है कारण से उत्पन्न कार्य का वास्तविक होना। यहां कार्य की उत्पन्त से अभिप्राय है कारण के वास्तविक रूपान्तर से। जैसे; दूध से दही का उत्पन्न होना। यहां दही को दूध का परिणाम कहा जायगा। दूध का वास्तविक विकार ही दही के रूप में आ जाता है। यह मत सांख्य का है। दूसरा मत विवर्त्तवाद वेदान्त का है। इसके अनुसार कारण में विकार या रूपान्तर वास्तविक न होकर, आभास मात्र है। नाना प्रकार के परिलक्षित होने वाले विकार भ्रम या आभास मात्र हैं। जैसे; अन्धकार में पड़ी हुई रस्सी को देखकर उसे सर्प समझते हुए हम भाग खड़े होते हैं, किन्तु दीपक से देखने पर यह भ्रम दूर हो जाता है और हम रस्सी को ही देखते हैं, सर्प को नहीं। यहाँ रस्सी में सर्प की प्रतीति मात्र होती है, सर्प के रूप में रस्सी परिणत नहीं होती। इसी प्रकार कार्य कारण का वास्तविक रूपान्तर न होकर विवर्त्तमात्र होता है; यहां कारण से कार्य का असत्य रूपान्तर होता है। वेदान्त के अनुसार नामरूपात्मक जगत् की उत्पत्ति ब्रह्मा से ही होती है, किन्तु जगत् भ्रम या कल्पनामात्र है, वह असत्य है, स्वप्नवत्व सूठा है। जगत् की केवल प्रतीति होती है और एकमात्र बहा ही सत्य है।

प्रकृति और उसके गुण—सांख्यदर्शन परिणामवाद को मानता है। इसके अनुसार प्रकृति और पुरुष दो ही प्रधान तत्त्व हैं, जिनके सम्बन्ध से ही जगत् की सृष्टि होती है। प्रकृति जड़ एवं एक है किन्तु पुरुष चेतन तथा अनेक। जगत् के आविभीव के लिए उभय तत्त्व को मानने के कारण सांख्य दैतवादी दर्शन है। मन, बुद्धि, शरीर, इन्द्रिय की उत्पत्ति किस मूल तत्त्व से हुई है, इसी का अन्वेषण दर्शन का विषय होता है। बीद, जैन, न्याय-वैशेषिक तथा मीमांसा के अनुसार यह मूल तत्त्व सूक्ष्म 'परमाणु' ही है। पर, सांख्य इस मत को स्वीकार नहीं करता। इसके अनुसार भौतिक परमाणु

से जगत् ऐसा स्थूल पदार्थं भल्ने ही उत्पन्न हो जाय किन्तु मन, बुद्धि प्रभृति सूक्ष्मपदार्थं कैसे उत्पन्न होंगे ? अतः स्थूल एवं सूक्ष्म सभी कार्यों को उत्पन्न करनेवाली प्रकृति को ही माना गया। सांख्यशास्त्र में प्रकृति की सत्ता सिद्ध करने के लिए अनेक युक्तियां दी गयी हैं।

(१) विश्व के समस्त विषय-बृद्धि से लेकर पृथ्वी तक-सीमित एवं परतन्त्र हैं, अतः इनका मूल कारण अवश्य ही असीमित एवं स्वतन्त्र होगा । ६२) संसार के सभी विषय सुख, दु:ख एवं मोह उत्पन्न करते हैं, अतः सभी पदार्थों में तीन गुणों की सत्ता परिलक्षित होती है। इससे यह सूचित होता है कि इनके मूल कारण में भी त्रिविध गुणों की विद्यमानता होगी। (३) संसार के सभी कार्य कारण से समुद्भून होते हैं; अर्थात् संसार कार्यों का विशाल समूह है जी विसी कारण जगत् के रूप में अव्यक्त रूप से विद्यमान रहता है, और वह अव्यक्त तस्व प्रकृति ही है। (४) कार्य कारण से उत्पन्न होकर पुनः उसी में विलीन हो जाता है; अर्थात् कार्य का अविर्माण बौर तिरोभाव दानों ही कारण में होता है। जिस प्रकार प्रत्येक कार्य अपने कारण सं उत्पन्न होता है, उसी प्रकार वह कारण भी सूक्ष्मतर कारण के उत्पन्न होगा। इस प्रकार कमशः कारणों की श्रृङ्खला बढ़ती जाती है और जहाँ यह श्रृंखला संसाप्त हो जाती है वहाँ सबका सूक्ष्मतम कारण प्रकृति ही सिद्ध होती है। सबसे ऊपर जगत् का एक मूल कारण होता है, जो प्रकृति के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। प्रलयावस्था में स्थूल कार्य या भौतिक पदार्थ अपने कारण या सुक्ष्म परमाणुओं में लीन हो जाते हैं। इस प्रकार की परम्परा चल कर जहाँ समान्त होती है, वही प्रकृति या सूक्ष्मतम अव्यक्त तत्त्व है। इसे ही सांख्य आदि कारण परा या मूल प्रकृति कहता है।

प्रकृति के गुण—प्रकृति के तीन गुण हैं सत्त्व, रज और तम। इन तीनों की साम्यावस्था ही प्रकृति कही जाती है। जगत् के पदार्थों में भी यही तीनों गुण वर्त्तमान रहते हैं। सांख्यदर्शन में प्रकृति को मूलतत्त्व एवं नित्य माना जाता है। वह संस्र को उत्पन्न करती है, किन्तु स्वयं किसी से उत्पन्न नहीं होती। वह एक, व्यापक नथा किसी पर आश्रित नहीं होनेवाली तथा स्वतन्त्र होती है। उनका कोई रूप नहीं होता। वह केवल कारण है और कार्य को उत्पन्न करती है। वह सभी कार्यों की जड़ है; इसकी कोई जड़ नहीं हैं। उसका भी कारण माना जाय तो अनवस्था दोष हो जायगा। उसके कई नाम हैं—अव्यक्त, प्रधान एवं प्रकृति।

गुण—प्रकृति के तीनों गुण (सत्त्व, रज आर तम) प्रत्यक्षतः दिखाई नहीं पड़ते पर कार्यों या सांसारिक विषयों को देख कर उनके स्वरूप का अंदाज लगाया जा सकता हैं। संसार के सभी (सूक्ष्म और स्थूल) पदार्थों में तीनों गुण पाये जाते हैं। ये प्रकृति के मूल तत्त्व हैं और इन्हीं के द्वारा संसार के विषयों का निर्माण होता है। ये संसार में सुख, दु:ख एवं मोह उत्पन्न करने वाले हैं। एक ही वस्तु एक के मन में सुख, दूसरे के मन में दु:ख एवं तीसरे के मन में औदासीन्य का भाव ला देती है। उदाहरण के लिए; संगीत को लिया जा सकता है जो रिसक को सुख, रोगी को कष्ट एवं तृतीय

व्यक्तिको न तो सूख झोर न कष्ट ही देता है। सांख्य कार्य और कारण के घर्म में संगति स्थापित करता है; अर्थान् जो गुण कार्य में होते हैं वही कारण में भी विद्यमान रहते हैं। इसीलिए संसार के मूल कारण प्रकृति में भी तीनों गुणों की सत्ता है। सत्त्वगुण लघु या हल्का, प्रकाशक तथा इष्ट्र या आनन्द स्वरूप होता है। यह जहाँ भी रहेगा वहाँ इसी प्रकार रहेगा। सत्त्वगुण के ही कारण आग की ज्वाला तथा भाप की गति कध्वंगामिनी होती है। सभी प्रकार के सुख, हुएं, उन्नास आदि सत्त्वगुण के ही कारण होते हैं। रजोगुण प्रवृत्तिशील या चंचल होता है तथा उत्तेजक होने के कारण दूसरों को भी चचल बना देता है। यह किया का प्रवत्तंक होता है। रजोगुण के कारण वायु में चंचलता एवं गतिशोलता आ जाती है और रज के ही कारण इन्द्रियां विषय की ओर जाती हैं, तथा मन चंचल रहता है। सत्त्व और तम निष्क्रिय होते हैं; उनमें रज के ही कारण गतिशीलता आती है। यह दुःखात्मक होता है, अतः वस्तु में इसका प्राधान्य होने पर दु:ख उत्पन्न होता है। तमोगुण भारी एवं अवरोधक या नियामक होता है। यह सत्त्वगुण का विरोधी तथा रजोगुण की प्रवृत्ति को रोकनेवाला है जिसमे वस्तु की गति नियन्त्रित हो जाती है। इसके कारण ज्ञान का प्रकाश फीका पड़ जाता है और अज्ञान या अन्धकार उत्पन्न होता है। यह मोह और अज्ञान को उत्पन्न करनेवाला तथा निद्रा, तन्द्रा और आलस्य का उत्पादक है। यह दुःख एवं उदासीनता का कारण होता है। सत्त्वगुण का रंग शुक्ल ( उज्ज्वल ), रजोगुण का लाल तथा तमोगुण का काला होता है। उपयुंक्त तीनों गुण विरोधी होते हुए सहयोगी भी हैं। इनमें एक स्वयं कोई कार्य कर नहीं पाता । ये परस्पर विरुद्ध होते हुए भी पुरुष का कार्यसम्पन्न करते हैं।

पुरुष या आत्मा — 'सांख्यकारिका' में पुरुष का अस्तित्व सिद्ध करते हुए कहा गया है कि ''संघात के परार्थ होने से, त्रिगुणादि से विपरीत होने से, सभी त्रिगुणात्मक वस्तुओं के लिए (चेतन) अधिष्ठाता एवं भोक्ता की अपेक्षा होने तथा मोक्ष की ओर प्रवृत्ति होने से पुरुष की पृथक् सत्ता सिद्ध होती है।'' १७ सांख्यदर्शन में आत्मा का अस्तित्व स्वयं सिद्ध होता है तथा उसके अस्तित्व का किसी प्रकार खंडन नहीं होता। वह (पुरुष) शरीर, इन्द्रिय, मन तथा बुद्धि से भिन्न शुद्धचैतन्य स्वरूप है। वह प्रकृति के घेरे से पृथक् रहता है तथा निष्क्रिय और उदासीन है। वह नित्य, ब्यापक, क्टस्य तथा अविकारी है, उसमें विकार नहीं उत्पन्न होता। उसे सुख-दुःख का अनुभव नहीं होता, क्योंकि वह प्रकृति के घेरे से बाहर होता है। वह सभी विषयों से असम्पृक्त तथा राग-द्वेष से रहित है। सांख्य पुरुष का अनेकत्व स्वीकार करता है। इसके अनुसार प्रत्येक जीव की आत्मा पृथक् पृथक् है। जन्म, मरण तथा इन्द्रियों की व्यवस्था, एक साथ प्रवृत्ति के अभाव तथा गुणों के भेद के कारण पुरुष की अनेकता सिद्ध होती है।

सृष्टि—प्रकृति और पुरुष के संयोग से ही सृष्टि होती है। प्रकृति जड़ होती है और पुरुष निष्क्रिय होता है। अतएव, सृष्टिनिर्माण के लिए दोनों का संयोग आवश्यक

होता है। परस्पर भिन्न एवं विरुद्धधर्मक पदार्थों से मृष्टि का होना एवं उनका संयोग कैसे सम्भव है। इसका उत्तर देते हुए सांख्य कहता है कि ''पुरुष के द्वारा प्रधान का दर्शन तथा प्रधान के द्वारा पुरुष का कैवल्य सम्पन्न होने के लिए पंग और अंधे के समान दोनों का संयोग होता है जिससे मृष्टि होती है।" प्रलय की स्थिति में तीनों ही गुण साम्यावस्था में होते हैं, किन्तु प्रकृति और पुरुष के संयोग से उनमें क्षोभ या विकार उत्पन्न होता है। सभी गुण परस्पर विरोधी गुणों को दवाने में संलग्न हो जाते हैं। ऐसी स्थिति में उनका प्रथक्करण हो जाता है। अतः भिन्न-भिन्न अनुपातों में उनके संयोग के कारण मृष्टि प्रारम्भ हो जाती है। सबसे पहले महत्तत्त्व या बुद्धि उत्पन्न होती है। यह मृष्टिकी उत्पत्ति में श्रीज रूप से स्थित रहता है; अर्थात् प्रत्येक जीव में विद्यमान रहता है। संसार के विकास में महत्त्वशाली कारण होते से इसे 'महत्' कहा जाता है। तदनन्तर अहंकार का प्राद्वर्भाव होता है। 'मै' और मेरा' का अब ही अहंकार है। इसी के कारण पुरुष अपने को कत्ती, कामी तथा स्वामी समझ लेता हैं, जो उसका मिश्या भ्रम है। यह सात्त्विक, राजस तथा तामरा के रूप में तीन प्रकार का होता है। सात्त्विक अहंकार से एकादश इन्द्रियों की तथा तामस से पंच तन्मात्राओं की उत्पत्ति होती है। राजस इन दोनों अहंकारों का सहयोगी होता है। एकादश इन्द्रियों के अन्तर्गत पंच ज्ञानेन्द्रिय, पंच कर्मेन्द्रिय एवं मन आते हैं। पंच-तन्मात्राओं के अन्तर्गत शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध हैं। शब्द तन्मात्रा से आकाश की, शब्द और स्पर्श के संयोग से वायु की, रूप और शब्द-स्पर्श तन्म।त्राओं से अग्नि या तेज की, रस तन्मात्रा तथा शब्द, स्पर्श, रूप तन्मात्राओं से जल की तथा गन्ध-तन्मात्रा एवं शब्द, स्पर्श, रूप रस तन्मात्राओं के संयोग मे पृथ्वी की उत्पत्ति होती है।

प्रमाण-मीमांसा—सांख्य की ज्ञानमीमांसा हैत तत्त्व पर आश्वित है। इसमे केवज तीन प्रमाण मान्य हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द तथा उपमान, अर्थादित एवं अनु-पलब्धि को इन्हीं में गतार्थं कर लिया गया है।

मोक्ष या कैंवल्य — संसार में दुःख का कारण अविवेक एवं दुःख-निवृत्ति का साधन विवेक हैं। सभी सदा के लिए दुःख से छुटकारा चाहते हैं। सभी प्रकार के दुःखों से मुक्ति ही अपवर्ग या मोक्ष हैं। मोक्ष-प्राप्ति का एव मात्र साधन विवेक-ज्ञान हैं। इसे पुरुष और प्रकृति से पृथक् होने का ज्ञान कहते हैं। इससे (विवेक से) पुरुष और प्रकृति दोनों ही दिखाई पड़ते हैं। आगे चल कर दुःख से निवृत्ति होकर मोक्ष की प्राप्ति हो जाती हैं। पुरुष शारीरिक और मानसिक विकारों ने निलिप्त रहता हैं। इसमें सुख-दुःख की व्याप्ति नहीं होती। वह शुद्ध, चैतन्य, नित्य, अविनाशी तथा मुक्त होता हैं। पुरुष का न तो बन्धन होता है और न मोक्ष। अनेक पुरुषों के आश्रय से रहनेवाली प्रकृति का ही बन्धन और मोक्ष होता हैं। मृत्यु के उपरान्त देह से मुक्ति हो जाती है और इस अवस्था में स्थूल, सूक्ष्म सभी प्रकार के शरीरों से सम्बन्ध छूट कर पूणं मुक्ति प्राप्त हो जाती हैं।

ईश्वर—ईश्वर के प्रश्न को लेकर सांख्यमतानुयायियों में मतभेद है। प्राचीन सांख्यानुयायी ईश्वर की सत्ता को स्वीकार नहीं करते। (१) उनके अनुसार जगत्

का कारण नित्य परिणामी (परिवर्त्तनशील) प्रकृति है, ईश्वर नहीं । ईश्वर नित्य, निविकार (अपरिणामी) तथा परमात्मा माना गया है। जो स्वयं परिणामी नहीं है वह किसी पदार्थ का निमित्त कारण कैसे होगा ? (२) यदि यह कहा जाय कि जड प्रकृति का संचालन करने के लिये किसी चेतन शक्ति की आवश्यकता है; और वह ईश्बर के अतिरिक्त और कोई नहीं है, तो यह भी ठीक नहीं। सांख्य के अनुसार प्रकृति का नियमन और संचालन तो किया है और ईश्वरवादी कहते हैं कि ईश्वर किया नहीं करता। यदि ईश्वर का कोई उद्देश्य नहीं रहता तो फिर वह किया करने में प्रवृत्त क्यों होगा ? यदि कहा जाय कि उसका कोई उद्देश्य नहीं रहता तो पूर्ण परमात्मा में अपूर्ण इच्छा या मनोरथ का रहना असंभव है। इसी प्रकार अन्य जीवों की उद्देश्यपृत्ति को ही ईश्वर का उद्देश्य माना जाय तो यह मत भी समीचीन नहीं है, नयों कि बिना स्वार्थं के कोई दूसरे के उद्देश्य की पूर्ति नहीं करता । अतः ईश्वर की सत्ता असंदिग्ध हैं। संसार दु:ख और पाप ने पूर्ण है, अतः कहना ठीक नहीं कि ईश्वर प्राणियों के हितसाधन के लिए सृष्टि करता है। (३) ईश्वर में विश्वास करने पर जीवों की अमरता एवं स्वतन्त्रता खण्डित हो जाती है। जीव को ईश्वर का अंश माना जाय तो उसमे वह शक्ति दिखाई नहीं पडती। इन सब तथ्यों के आधार पर ईश्वर की सत्त। संदिग्ध हो जाती है, और प्रकृति को ही जगत् का मूल कारण मानना पड़ता है। अतः सांख्य निरीश्वरवादी दर्शन है। पर, विज्ञानिभक्ष तथा अन्य टीकाकार इसे ईश्वरवादी दर्शन स्वीकार करते हैं। इनके अनुसार सृष्टि-िकया के प्रवत्तंक के रूप में भले ही ईश्वर को न माना जाय पर ऐसे ईश्वर की कल्पना तो करनी ही पड़ेगी जिसके सामीप्य या सम्पर्क मे प्रकृति में क्रियाशीलता आ जाती है। ऐसा ईश्वर नित्य तथा पूर्ण है, पर सांख्य इस मत को नहीं मानता।

सांख्यदर्शन वस्तुवाद तथा द्वित्ववाद का प्रतिपादक है। इसके अनुसार प्रकृति और पुरुष के द्वारा ही जगत् की सृष्टि होती है। प्रकृति भौतिक जगत् का मूल कारण है। वह सदा कियाशील तथा परिवर्तनशील है, किन्तु साथ-ही-साथ जड़ भी है। अतः उसकी जड़ता को दूर करने के लिए चैतन्यशक्ति पुरुष की आवश्यकता होती है। चेतन पुरुष के सम्पर्क से ही प्रकृति सृष्टि करती है तथा पुरुष की छाया प्राप्त करके ही उसमें ज्ञान आदि क्रियाएँ आती हैं। पर, पुरुष की सिन्निध से प्रकृति में ही क्यों विकार उत्पन्न होता है और पुरुष में क्यों नहीं होता, तथा जड़ बुद्धि में ज्ञान कैसे उत्पन्न होता है, इसका समाधान सांख्य की युक्तियों मे नहीं होता। फिर भी आत्मोन्नति, मुक्ति के साधन, दुःख-निवृत्ति तथा मृष्टि-प्रक्रिया के सिद्धान्त के कारण सांख्यदर्शन का महत्त्व असंदिग्ध है।

आधारग्रन्थ—१. इिंडयन फिलासफी—डॉ॰ एस॰ राधाकृष्णन्।२. भारतीय दर्शन—पं॰ बलदेव उपाध्याय।३. दर्शन-संग्रह—डॉ॰ दीवान चन्द।४ भारतीय दर्शन—चटर्जी एवं दत्त (हिन्दी अनुवाद)।५ सांख्यतत्त्वकौमुदी (हिन्दी ब्याख्या)—डॉ॰ आद्या प्रसाद मिश्र।६. सांख्यसूत्र—(हिन्दी अनुवाद) श्रीराम शर्मा।७. सांख्यकारिका—

(हिन्दी अनुवाद) चौलम्भा प्रकाशन। द. सांस्य दर्शन का इतिहास—श्री उदयवीर शास्त्री। ९. सांस्यदर्शनम्—श्री उदयवीर शास्त्री। १०. सांस्यदर्शनम्—श्री उदयवीर शास्त्री। १०. प्राचीन सांस्य एवं योगदर्शन का पुनरुद्धार—पं० हरिशंकर जोशी। १२. सांस्यदर्शन की ऐतिहासिक परम्परा—डॉ० आद्या प्रसाद मिश्र।

सागरनन्दी-प्रसिद्ध नाट्यशास्त्री। इन्होंने 'नाटकलक्षणरत्नकोश' नामक नाट्यशास्त्र-विषयक ग्रन्थ की रचना की है। इनका समय ११ वीं शताब्दी का मध्य माना जाता है। इनका वास्तविक नाम सागर था किन्तु नन्दी कुल में उत्पन्न होने के कारण सागरनन्दी हो गया । इन्होने आधारभूत आचार्यों का नाम अपने ग्रन्थ में दिया है-श्रीहर्ष-विक्रमनराधिप-मानुगृप्तगर्गाश्मक्ट्रनखक्ट्रक-बादराणाम् । भरतस्य मतं विगाह्य घुष्टं मया समनुगच्छत रत्नकोशम् ॥ अन्तिम श्लोक । इस ग्रन्थ की रचना मुख्यतः भरतकृत 'नाट्यशास्त्र' के आधार पर हुई है और 'नाट्यशास्त्र' के कई रलोक ज्यों के त्यों उद्धृत कर दिये गए हैं। इसमें नाट्यशास्त्र से सम्बद्ध निम्नांकित विषयों पर विचार किया गया है--- ध्वक, अवस्थापण्चक, भाषाप्रकार, अर्थंप्रकृति, अंक, उपक्षेपक, सन्धि, प्रदेश, पताकास्यानक, वृत्ति, लक्षण, अलंकार, रस, भाव, नायिका-भेद तथा नायिका के गुण, रूपक एवं उपरूपक के भेद। इन्होंने शास्त्रीय दृष्टि से कई नवीन तथ्य प्रकट किये हैं। जैसे वर्तमान नृपति के चरित्र को सागरनन्दी ने ग्रन्थ का विषय बनाने का विचार प्रकट किया है पर अभिनवगुष्त के अनुसार वर्त्तमान नरपित के चरित को नाट्य की वस्तू नहीं बनाया जा सकता। इसकी पाण्डुलिपि सर्वप्रथम श्री सिलवांस्रेवी को नैपाल में प्राप्त हुई थी (१९२२ ई॰ में )। तदनन्तर एम॰ डिलन द्वारा सम्पादित होकर यह ग्रन्थ लन्दन से (ऑक्सफोर्ड विश्वविद्यालय) १९३७ ई० में प्रकाशित हुआ। हिन्दी अनुवाद चौखम्भा विद्याभवन से प्रकाशित अनु पं • बाबूलाल शास्त्री।

आधारग्रन्थ — भारतीय साहित्यशास्त्र — आचार्यं बलदेव उपाध्याय ।

सामवेद — वैदिक संहिताओं में 'सामवेद' का स्थान अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इसमें 'गीतिनत्त्व' की प्रधानता है जिसे उद्गाता नामक ऋत्विज् उच्चस्वर से गाता था [दे० वेदपरिचय । इसका महत्त्व एक विशिष्ठ कारण से भी अधिक है, जो अन्य वेदों में प्राप्त नहीं होता। इसकी ऋचाएं गेयता के कारण एक रूप होतर भी, अनेकात्मक होकर, विदिध रूप धारण कर लेती हैं। 'बृहद्देवता' में बताया गया है कि जो व्यक्ति साम को जानता है वहीं वेट का रहस्य जानता है। 'गीता' में श्रीकृष्ण ने अपने को 'सामवेद' कह कर इसका महत्ता प्रदिश्ति की है—'वेदानां सामवेदोऽस्मि' १०।४२। 'ऋग्वेद' और 'अथवंवेद' भी 'सामवेद' की प्रशंसा करते हैं। 'ऋग्वेद' में कहा गया है कि जागरणशील व्यक्ति को ही साम की प्राप्ति होती है। निद्रा में लीन रहने वाला सामगान में प्रवीणता नहीं प्राप्त कर सकता [१।४४।१४]।

साम का अर्थ — ऋक्मन्त्रों के ऊपर गाये जाने वाले गान 'साम' शब्द के बोधक हैं तथा ऋक्मन्त्रों के लिए भी साम शब्द प्रयुक्त होता है। 'बृहदारण्यक उपनिषद्' में 'साम' की ब्युत्पत्ति दी गयी है। 'सा' का अर्थ है ऋचा और 'अम' का स्वर। इस प्रकार 'साम' का अर्थ हुआ 'ऋक् के साथ सम्बद्ध स्वरप्रधानगायन'। सा च अमरचेति तत्साम्नः सामत्वम् । तया सह सम्बद्धः अमो नाम स्वरः यत्र वर्तते तत्साम [१।३।२२]। मन्त्र और स्वर का समवाय ही साम कहा जाता है। स्वर में गीतितस्व का समावेश होता है। साम शब्द के अनेक अर्थ किये गए हैं-- 'छन्द की पवित्र पुस्तक', 'गेयभाषण' तथा संगीत ग्रन्थ आदि । पाश्चात्य विद्वानों ने इसे 'मैजिक सौग' कहा है । उदात्त, अनुदात्त और स्वरित के आधार पर इसके असंख्य भेद किये गए हैं। अंग्रेज विद्वान् साइमन ने स्वरों की संख्या आठ हजार बतलायी है।

सामवेद का परिचय—'सामवेद' के दो विभाग हैं—आर्चिक एवं गान । आर्चिक शब्द का अर्थ ऋक्-समूह होता है जिसके दो भाग हैं--- पूर्वाचिक एवं उत्तराचिक। दोनों की मन्त्र-संख्या १८१० है जिनमें, २६१ मन्त्रों की पुनरावृत्ति हुई है जिससे मन्त्रों की संख्या १५४९ होती है। इनमें ७५ नये मन्त्र हैं, शेष सभी मन्त्र 'ऋग्वेद' के हैं। ये मन्त्र अष्ट्रम और नवम मण्डल से लिये गए हैं। इस दृष्टि से 'सामवेद' के अपने मन्त्र केवल ७५ हैं और यह सभी वेदों में छोटा है। विन्टरनित्स का कहना है कि ''ऋग्वेद में न मिलने वाले ७४ मन्त्र अन्य संहिताओं में जहां-तहां, और कभी-कभी कमंकाण्डपरक ग्रन्थों में भी, प्रकीण मिलते हैं। सम्भव है इनमें कुछ किसी अज्ञात संस्करण से भी लिये गए हों। वैसे यही प्रतीत होता है कि ऋग्वेद की बिखरी पंक्तियों को मिलाकर इनका एक और अर्थहीन सा संस्करण स्थापित कर दिया गया है, बरा। 'ऋग्वेद' और 'सामवेद' में कुछ पाठ-भेद भी मिलते हैं जिनका अभिप्राय यह कहा जाता है कि कोई और प्राचीनतर संहिता थी जो आज हमें नहीं मिलती।" प्राचीन भारतीय साहित्य, भाग १, खण्ड १ पृष्ठ १२६ । ऑफ्रेब्त नामक जर्मन विद्वान् ने इन पाठ-भद के कारणों की भी खोज की है और बताया है कि ये पाठ-भेद जानबूझ कर गान की सुविधा के लिये किये गए हैं। 'सामवेद' का विभाजन 'प्रपाठक' में किया गया है। पूर्वीचिक में ६ प्रपाठक हैं तथा प्रत्येक प्रपाठक दो 'अर्ध'या 'खण्ड' में विभाजित है और प्रत्येक खण्ड 'दशति' में विभक्त है। प्रत्येक दशति का विभाजन 'मन्त्र' में हुआ है। पर, प्रत्येक 'दशति' में दस मन्त्रों का सभी जगह निर्वाह नहीं किया गया है; कही-कहीं इनकी संख्या = और ९ भी है। सम्पूर्ण पूर्वाचिक में ४=४ मन्त्र है। उत्तराचिक में नी प्रपाठक हैं, जिनमें प्रारम्भिक पाँच प्रपाठक दो अर्थ भागों में तथा शेष चार में तीन अर्धक है। नौ प्रपाठकों में २० अर्ध, ११९ खण्ड एवं ४०० सूक्त हैं तथा मन्त्र) की सख्या ४६१० है। 'सामवेद' के मूळ मन्त्रों का 'योनि के नाम से अभिहित किया जाता है । योनि स्वरो की जननी को कहते हैं। कतिपय पुराणों में 'सामवेद' की एक सहस्र शाखाओं का उल्लेख किया गया है, पर आज कल इसकी तीन ही शाखाएं प्राप्त होती हैं - कौथूमीय, राणायनीय तथा जैमिनीय । 'महाभाष्य' में भी 'सामवेद' की सहस्र शाखाओं की पृष्टि होती है—सहस्रवत्मी सामवेदः। कोथुमशाखा अत्यन्त लोकप्रिय है और इसका प्रचार गुजरात में है। इसकी 'ताण्ड्य' नाम की एक शाखा भी प्राप्त होती है। 'ताण्ड्यब्राह्मण' एवं 'छान्दोग्य उपनिषद्' का सम्बन्ध इसी शाखा से है । सूत्र-ग्रन्थों में 'कलशकल्पसूत्र', 'लाट्यायन श्रोतसूत्र' तथा गोभिल 'गृह्यसूत्र' का सम्बन्ध इसी शाखा से है। [इसका सम्पादन कर बेन्फी नामक जर्मन विद्वान् ने जर्मन अनुवाद के साथ १८४८ ई० में प्रकाशित किया था ]।

राणायनीयशाखा—इसका प्रचार महाराष्ट्र में अधिक है। 'कोथुमशाखा' से यह अधिक भिन्न नहीं है। इसमें कहीं कहीं उच्चारण की भिन्नता दिखाई पड़ती है। जैसे; कोथुमीय उच्चारण 'हाउ'और 'राई' 'राणायनीय' में 'हाबु' और 'रायी' हो जाता है। जी० स्टेवेन्सन द्वारा १८४२ ई० में अँगरेजी अनुवाद के साथ प्रकाशित ।

जैमिनीयशाखा—इसका सम्बन्ध 'जैमिनीय संहिता' 'जैमिनीय ब्राह्मण', 'केनोपतिषद्' जैमिनीय उपनिषद्', 'जैमिनीयश्रीतसूत्र' और 'जैमिनीय गृह्यसूत्र' से हैं। ब्राह्मणों
एवं पुराणों में साममन्त्रों, उनके पदों तथा गायनों की संख्या इस समय प्राप्त अंशों से
कहीं अधिक वहीं गयी है। 'शतपयब्राह्मण' में सामगानों के पद की संख्या चार
सहस्र बृहतीं तथा साममन्त्रों के पद एक लाख ४४ हजार कहें गए हैं। सामों की संख्या
बाठ सहस्र और गायनों की एक हजार आठ सी बीस हं। अष्टो साम सहस्राणि छन्दोगाचिकसंहिता। गानानि तस्य वध्यामि सहस्राणि चनुदंश ॥अष्टो शतानि गेयानि दशोनरं
दशैव च। ब्राह्मणं चोपनिषदं सहस्र-त्रितयं तथा॥ चरणव्यह।

सामवेद की गान-पद्धति—सामगान को चार भागों में विभाजित किया गया है— ग्रामगेयगान, आरण्यकगान, अहगान और ऊध्वंगान । 'सामवेद' के गान की प्राचीन पद्धित क्या रही होगी तथा उसमें किन स्वरों में गान होता था; इसके लिए कोई प्रामाणिक आधार नहीं है। वर्त्तमान युग के सात स्वर उस समय प्रचलित थे अथवा नहीं इसका कोई पुष्ट प्रमाण नहीं मिलता। 'छान्दोग्य उपनिषद्' से पता चलता है कि उस समय सामगान के सात अंग थे—हिकार, आदि, उपद्रव, प्रस्ताव, उदगीय, प्रतिहार तथा निधन । इनके अतिरिक्त अन्य पाँच विकारों का भी उल्लेख है-विकार, विक्लेपण, विकर्षण, अभ्यास, विराम और स्नीय । प्रस्ताव--मन्त्र के प्रारम्भिक भाग को प्रस्ताव कहते हैं और यह 'हूं' से आरम्भ होता है। इसका गान प्रस्तोता नामक ऋत्विज् द्वारा होता है। उद्गीय—इसके प्रारम्भ में 'ऊँ' लगता है। यह उद्गाता द्वारा गाया जाना है। प्रतिहार—दो को जोडने वाले को प्रतिहार कहते है। इसका गायक प्रतिहार नामक ऋत्विज् होता है। उपद्रव—इसका गायक उद्गाता होता है। निधन —इसमें मन्त्र के दो पद्यांग तथा 'ऊँ' लगा रहता है। इसके तीन ऋत्विज-प्रस्तोता, उद्गाता तथा प्रतिहर्ना-मिलकर गाते हैं। उदाहरण के लिए एक मन्त्र लिया जा सकता है ! अग्न आयाहि बीतये गृणानो हम्यदातये । निहोता सित्स र्बाहिषि ॥ १—हुँ ओग्नाई ( प्रस्ताव ), २—ओम आयाहि वीतये गृणानो हन्यदातये ( उद्गीय ), ३ — नि होता सित्स बहिष ओम् ( प्रतिहार )। प्रतिहार के दो भेदों को दो प्रकार से गाया जायगा। ४—निहोता सित्स व (उपद्रव ) ५—हिषि ओम् (निधन)। इस साम को जब तीन बार गाया जायगा तब उसे 'सोम' कहा जायगा। गायन के लिये कभी-कभी निरर्थक पदों को भी जोड़ा जाता है, जिन्हें 'स्तोभ' कहते हैं। वे हैं---ओ, हो, वा, हा आदि । 'सामवेद' के गाने की लय के नाम हैं---क्र्ष्ट, प्रथमा, द्वितीया, चतुर्थी, मन्द्र और अतिस्वार्थ।

'सामवेद' के प्रमुख देवता सिवता या सूर्य हैं। इसमें अग्नि और इग्द्र की भी प्रार्थना की गयी है, पर उनका प्राधान्य नहीं है। इसमें उपासना काण्ड की प्रधानता है तथा अग्निरूप, सूर्यरूप, सोमरूप ईश्वर की उपासना की गयी है। विश्वकल्याण की भावना से भरे हुए इसमें अनेक मन्त्र हैं। गेयता एवं अन्य विषयों की प्रधानता के कारण 'सामवेद' का स्थान अवश्य ही महनीय है। ऋषियों ने प्रचार एवं प्रसार की दृष्टि में गीतात्मकता को प्रथ्रय देते हुए 'ऋग्वेद' के मन्त्रों का चयन कर 'सामवेद' का संकलन किया और उसे गितशिलों में ढाल दिया, जिससे मन्त्रों में स्वर-सन्धान के कारण अपूर्व चमन्कार का समावेश हुआ।

सामवेद के हिन्दी अनुवाद—क. सामवेद (हिन्दी अनुवाद)-श्री हुलसीरामस्वारी । स्व—सःसवेद (हिन्दी अधुवाद)—श्री अयदेव विद्यालंकार । ग—सामवेद (हिन्दी अनुवाद)—श्री रामशर्मा ।

आधारग्रन्थ—१. प्राचीन भारतीय साहित्य - विन्टर्रानत्स नाग १, खण्ड १ (हिन्दी अनुवाद)—विन्टर्रानत्स । २. संस्कृत साहित्य का इतिहास—(हिन्दी अनुवाद) मैक्डोनल । ३. वैदिक साहित्य — सूचना विभाग, भारत सरकार १९४४ ई० । ४. भारतीय संस्कृति—(वैदिकधारा) डॉ० मगलदेवशास्त्री । ४. वैदिक साहित्य और संस्कृति—पं० बलदेवउपाध्याय ।

सायण — आचार्य सायण विजयनगरम् के महाराज बुक्क तथा महाराज हरिहर के मन्त्री एवं सेनानी थे। वे बुक्त के यहाँ १३६४-१३७- ई० तक अमात्यपद पर आसीन रहे तथा हरिहर का मन्त्रित्व १३७९-१३८७ ई० तक किया। उनकी मृत्यु १३८७ ई० में हुई। उन्होंने वेदों के अतिरिक्त ब्राह्मणों पर भी भाष्य लिखा है। उनके लिखे हए मुप्रसिद्ध भाष्यों के नाम इस प्रकार हैं - संहिता - 'तैनिरीय संहिता' ( कृष्ण-यजुर्वेद की ), 'ऋग्वेदसंहिता', 'सामवेद', 'काण्व संहिता', 'अथवंवेदसंहिता' । कुल ४ । ब्राह्मण—'तैतिरीयब्राह्मण', 'तैत्तरीयआरण्यक', 'ऐतरेयब्राह्मण', 'ऐतरेयआरण्यक', 'ताण्डच' ( पञ्चिवश ब्राह्मण ), 'सामविधानब्राह्मण', 'आर्थेयब्राह्मण', 'देवताध्याय,' 'उपनिषद्बाह्मण', 'संहितोपनिषदबाह्मण', 'वंशबाह्मण' तथा 'शतपथबाह्मण'। कुल १३ । 'तैतिरीयसंहिता' के प्रारम्भ मे भाष्य-रचना का उपक्रम दिया हुआ है; जिसके अनुसार महाराज बुक्क के अनुरोध पर सायणाचार्यने भाष्यों की रचना की थी। महाराज ने वैदिक साहित्य की व्याख्या लिखने केलिए अपने आध्यात्मिक गुरु माधवाचार्य से प्रार्थना की । वे 'जैमिनीय न्यायमाला' नामक ग्रन्थ के रचयिता थे, पर अन्य कार्यों में व्यस्त रहने के कारण यह कार्यन कर सके और उन्होंने अपने अनुज सायण से ही यह कार्य सम्पन्न कराने के लिये राजा को परामर्श दिया। माधवाचार्य की इच्छा के अनुसार आचार्य सायण को इस कार्य के लिए नियुक्त किया गया और उन्होंने वेदों का भाष्य लिखा । तत्कटाक्षेण तद्र्षं दधद् बुक्कमहीपतिः । आदिशन्माधवाचार्यं वेदा-थंस्य प्रकाशने ॥ स प्राह नूपति 'राजन् ! सायणाचार्यो ममानुजः । सर्व वेत्येष वेदानां क्याख्यात्त्वे नियुज्यताम् ॥ इत्युक्तो माधवाचार्येण वीरो बुक्समहीपतिः । अन्वशात \*\*\*

सायणाचार्यं वेदार्थंस्य प्रकाशने ॥ ये पूर्वोत्तरमीमांसे ते व्याख्यायातिसंग्रहात् । कृपालुः सायणाचार्यो वेदार्थं वक्तुमुद्यतः ॥ (तैतिरीयसंहिताभाष्योपक्रमणिका )।

सायणाचार्य के भाष्य-लेखन का बिशेष कम है, जिसकी सुचना उनके ग्रन्थों के उपोद्धातों से प्राप्त होती है। सर्वप्रथम 'तैतिरीय संहिता' तथा उसके ब्राह्मणों की रचना की गयी है। सायण ने इसका कारण यह दिया है कि यज्ञ-संचालन के समय चार ऋत्विजों में अध्ययुं की सर्वाधिक महत्ता सिद्ध होती है, अतः सर्वप्रथम इसी की संहिता; अर्थात् यज्वेंद का भाष्य लिखा गया। 'तैत्तिरीयसंहिता' सायणाचार्य की अपनी संहिता थी. वयोंकि वे तैतिरीयशाखाध्यायी ब्राह्मण थे। तदनन्तर उन्होने 'तैतिरीयबाह्मण' एवं 'तैतिरीयआरण्यक' की व्याख्या की। इसके बाद 'ऋग्वेद' का भाष्य लिखा गया । सायण ने हौत्रकर्म को महत्त्व देते हए 'ऋग्वेद' को द्वितीय स्थान दिया। 'ऋग्वेद' के पश्चात् 'सामवेद' एवं 'अथवंवेद' की व्याख्याएं रची गयीं। सभी भाष्यों में 'शतपथबाह्मण' का भाष्य वीछे लिखा गया है। उन्होंने अपने वेदभाष्य का नाम 'वेदार्थप्रकाश' रखा है तथा उसे अपने गुरु विद्यातीर्थं को समर्पित किया । भाष्यों के रचना-काल के सम्बन्ध में विद्वानों का कहना है कि वि० सं० १४२० से लेकर १४४४ तक के बीच ही इनका लेखन हुआ है, और २४ वर्षों का समय लगा। स्वयं सायण के ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि उन्होंने राजा बुक एवं उनके पुत्र महाराज हरिहर के यहाँ २४ वर्षों तक अमात्य पद का संचालन किया था। बडोदा की सेन्ट्रल लाइमेरी में सायणरचित 'ऋग्वेदभाष्य' की एक प्रति सं० १४५२ की सुरक्षित है, जिसे सायण का हस्तलेख माना जाता है। सायणाचार्य का निधन वि० सं० १४४४ ई० में हुआ था, अतः उनकी मृत्यु के आठ वर्ष पूर्व उक्त प्रति तैयार की गयी होगी । सायण ने 'ऋग्वेद-भाष्य' की पृष्पिका में बुक्क महाराज का उल्लेख किया है तथा महाराज हरिहर के सम्बन्ध में भी लिखा है—तत्कटाक्षेण तद्रपं दधतो बुक्कभूपतेः। अभूद् हरिहरो राजा क्षीराब्धेरिव चन्द्रमाः ॥ वेदभाष्यसंग्रह ९० ११९ । वेदभाष्यों की रचना के समय सायण की अवस्था लगभग ४८ वर्षों की थी। सायणाचार्य के कतिपय ग्रन्थों में ग्रन्थों के नामों के पूर्व 'माधवीय' शब्द लिखा हुआ है तथा उनके द्वारा निर्मित 'धातुवृत्ति' 'माधवीयधातुवृत्ति' के नाम से विख्यात है। 'ऋक्संहिता' का भाष्य भी माधवीय के नाम से प्रसिद्ध है। इन नामों को देखकर विद्वानों को भ्रम हुआ है। कि उपर्युक्त ग्रन्थों के रचिंयता माध्व ही हैं । पर वास्तविक रचींयता तो सायण ही है । माधवीय नाम का रहस्य है माधव द्वारा पोत्साहन प्राप्त कर सायण का वेद-भाष्य की रचना में प्रवृत्त होना ।

विपुल वेदभाष्यों को देखते हुए आधुनिक विद्वानों ने यह सन्देह प्रकट किया है कि अमात्य जैसे व्यस्त पद को संभालते हुए सायण ने इतने ग्रन्थों का भाष्य कैंमें लिख दिया, अतः ये भाष्य उनकी कृति न होकर उनके निर्देशन में लिखे गए विभिन्न विद्वानों के ग्रन्थ है। संवत् १३८६ में लिखित एक शिलालेख से इस मत की पृष्टि होती है कि नारायण वाजपेयी जी, नरहरि सोमयाजी तथा पण्ढरि दीक्षित को विद्यारण्य श्रीपाद स्वामी के समक्ष चतुर्वेदभाष्य-लेखन के लिए अग्रहार देकर सम्मानित किया गया था।

इससे ज्ञात होता है कि उपयुंक्त तीन पण्डितों ने भाष्य-लेखन में सायण को सहायता दी थी। इसी शिलालेख की साक्षी पर नरसिंहाचार्य तथा डॉ॰ गुणे ने अन्तरंग परीक्षा के आधार पर भाष्यों का रचियता एक व्यक्ति को नहीं माना है दि० मैसूर आरक्लॉ-जिकल रिपोर्ट १९०८ पृ० ५४ तथा इण्डियन ऐटिक्वेरी, वर्ष १९१६, पृ० १९ ]। डॉ० गुणे के अनुसार वेदभाष्य के विभिन्न अष्टकों की भिन्त-भिन्न व्याख्याशैली के द्वारा उन्हें एक व्यक्ति की रचना नहीं माना जा सकता दि॰ आश्तोष जुबिली काममोरेशन वालम, भाग ५ पु० ४३७--४७३ ]। पण्टित बलदेव उपाध्याय ने भाष्यों का रचयिता सायण को ही माना है। 'वेदों के भिन्न-भिन्न मंहिता-भाष्यों के अनुशीलन करने से हम इसी सिद्धान्त पर पहुंचते हैं कि ये सब भाष्य न केवल एक ही पद्धति से लिखे गए है; बल्कि इनके मन्त्रों के अर्थ में भी नितान्त सामञ्जस्य है। मात्र अर्थ में विरोधाभास को देखकर भले ही कतिपय आलोचक चक्कर में पड जायें और सायण के कर्तृत्व में अश्रदाल हों, परन्तु वेदभाष्यों की विशालता देखकर, मन्त्रार्थों की व्याख्या का अनुशीलन कर, वेटभाष्यों के उपोद्धातों का मनन कर, हम इसी सिद्धान्त पर पहुँचते हैं कि कितपय बाह्य विरोधों के अस्तित्व होने पर भी इनके ऊपर एक ही विद्वान रचियता की कल्पना की छाप है और वह रचियता सायणाचार्य से भिन्न कोई व्यक्ति नहीं है।' वैदिक साहित्य और संस्कृति १० ६६।

सायण-भाष्य वेदार्थ-अनुशीलन के लिए अत्यन्त उपयोगी है। उन्होंने पूर्ववर्त्ती सभी वेदभाष्यों में सहायता लेकर परम्परागत पद्धति के आधार पर अपना भाष्य निमित किया है। वेदों का अर्थ करते हुए उन्होंने वेदांगों की भी सहायता ग्रहण की है तथा अपने कथन की पृष्टि के लिए पुराण, इतिहास, स्मृति तथा महाभारत आदि ग्रन्थों से भी उद्धरण दिये हैं। सायण ने ऋग्वेद के प्रथम अष्टक की व्याख्या में महत्त्व-पूर्ण शब्दों के प्रयोग, उत्पत्ति एवं सिद्धि के लिए पाणिनि-व्याकरण के लिए अतिरिक्त प्रातिशास्यों का भी आधार ग्रहण किया है। सुक्तों की व्याख्या करते हुए उन्होंने ऋषि, देवता आदि का निर्देश किया है तथा सुक्त-विषयक अलभ्यमान आक्यायिकाएँ भी दे दी हैं। वेद-विषयक समस्त विषयों का प्रतिपादन करते हुए सायण ने उसके रहस्य को सूलझाया है तथा प्रत्येक वेद के प्रारम्भ में उपोद्घात के रूप में महत्त्व-ृणं भूमिका प्रस्तुत की है। उनके भाष्य में तत्कालीन याजिक पढित का भी समावेश है। सारांश यह कि अपने समय की आवश्यकता के अनुसार सभी आवश्यकता एवं उपयोगी विषयों का समावेश कर सायण ने अपने भाष्य को पूर्ण बनाया है, अतः वेदार्थ-अनुशीलन के इतिहास में इसकी देन अमर है। वैदिक भाषा और साहित्य के सौन्दर्योद्घाटन के लिए सायण का आज भी वही महत्त्व है और वही एक प्रामाणिक साधन है जिसके द्वारा वेदों का अर्थ सुगमतापूर्वक जाना जा सकता है।

आधारग्रन्थ---१. आचार्यं सायण और माधव---पं० बलदेव उपाध्याय । २. वैदिक साहित्य और संस्कृति --पं० बलदेव उपाध्याय ।

साहित्यद्र्पण-यह महापात्र विश्वनाथ-रचित काव्य के दर्शांगों का वर्णन करने वाला प्रोढ़ ग्रन्थ हैं [दे विश्वनाथ]। 'साहित्यदर्पण' लोकप्रियता की दृष्टि

से सभी अलंकारशास्त्रविषयक ग्रन्थों में प्रमुख है। इसमें दस परिच्छेद हैं तथा श्रव्य काव्य के भेदों के साथ-ही-साथ दृश्यकाव्य का भी विस्तारपूर्वक वर्णन है। प्रथम परिच्छेद में काव्य का स्वरूप एवं भेद का वर्णन तथा द्वितीय में बाक्य, पद एवं शब्दर्शाक्तयों का निरूपण है। तृतीय परिच्छेद में विस्तारपूर्वक रस का वर्णन है जिसके अन्तर्गत रसस्वरूप, अङ्ग, भाव, नौ रस, नायक-नायिकाभेद तथा रस-सम्बन्धी अन्यान्य विषयों का समावेश किया गया है। चतुर्थ परिच्छेद में ध्वनि तथा गुणीभूत व्यंग्य का एवं पंचम में व्यंजना की स्थापना की गयी है। षष्ठ परिच्छेद में विस्तार-पूर्वंक श्रव्यकाव्य के भेदों-मूक्तक, महाकाव्य, खण्डकाव्य आदि एवं रूपक तथा उपरूपक के भेदों एवं नाट्यविषयक सभी प्रमुख तथ्यों का विवेचन है। सप्तम परिच्छेद में ७० काव्यदोषों एवं अष्टम में गूण-विवेचन है। नवम परिच्छेद में वैदर्भी, गौड़ी, लाटी तथा पांचाली वृत्तियां विणित हैं और दशम परिच्छेद में विस्तार के साथ शब्दालङ्कार, अर्थालङ्कार, एवं मिश्रालङ्कार का निरूपण है। इसमें वर्णित अलङ्कारों की संख्या ७७ है-शब्दालङ्कार- १ पुनरुक्तवदाभास, २ अनुप्रास, ३ यमक, ४ वक्रोक्ति, ४ भाषासमक, ६ व्लेप एवं ७ चित्रालङ्कार, । अर्थालङ्कार—१ उपमा, २ अनन्वय, ३ उपमेयोपमा, ४ स्मरण, ४ रूपक, ६ परिणाम, ७ सन्देह, ८ भ्रान्तिमान्, ९ उल्लेख १० अपह्निति, ११ निश्चय, १२ उत्प्रेक्षा, १३ अतिशयोक्ति, १४ तुल्ययोगिता १४ दीपक. १६ प्रतिवस्तूपमा, १७ दृष्टान्त, १८ निदर्शना, १९ व्यतिरेक, २० सहोक्ति, २१ विनोक्ति, २२ समासोक्ति, २३ परिकर, २४ इलेष, २५ अप्रस्तूतप्रशंसा, २६ पर्यायोक्ति, २७ अर्थान्तरन्यास, २८ काव्यलिञ्ज, २९ अनुमान, ३० हेतु, ३१ अनुकूल, ३२ आक्षेप, ३३ विभावना, ३४ विशेषोक्ति, ३५ विरोध, ३६ असङ्गति, ३७ विषम, ३८ सम, ३९ विचित्र, ४० अधिक, ४१ अन्योन्य, ४२ विशेष, ४३ व्याघात, ४४ कारणमाला, ४५ मालादीपक, ४६ एकावली, ४७ सार, ४८ यथासंख्य, ४९ पर्याय, ५० परिवृत्ति, ५१ परिसंख्या, ५२ उत्तर, ५३ अर्थापत्ति, ५४ विकल्प, ५५ समुच्चय, ५६ समाधि, ५७ प्रत्यनीक, ५८ प्रतीप, ५९ मीलित, ६० सामान्य, ६१ तद्गुण, ६२ अतद्गुण, ६३ सूक्ष्म, ६४ व्याजोक्ति, ६५ स्वभावोक्ति, ६६ भाविक, ६७ उदात्त, ६८ संसृष्टि, ६९ सङ्कर । इनके अतिरिक्त सात रसवत् अलङ्कारों का भी वर्णन है-रसवत्, ऊर्जस्वी, प्रेयसमाहित, भावोदय, भावसन्धि, भावशबलता ।

'साहित्यदर्पण' में तीन नवीन अल्ङ्कारों का वर्णन है—भाषासम, अनुकूल एवं निश्चय तथा अनुप्रास के दो नये भेद विणत हैं—श्रुत्यनुप्रास एवं अन्त्यानुप्रास । इस पर चार टीकाएँ उपलब्ध हैं—मधुरानाथ शुक्ल कृत टिप्पण, गोपीनाथ रचित प्रभा, अनन्तदास (विश्वनाथ कविराज के पुत्र) कृत लोचन तथा रामचरण तक्वागीश कृत विवृति । आधुनिक युग में भी 'लक्ष्मी' नामक टीका रची गयी है जो चौसम्भा विद्याभवन से प्रकाशित है। 'साहित्यदर्पण' के दो हिन्दी अनुवाद हुए हैं—क—पं शालग्रामशास्त्रकृत 'विमला' टीका । स्व—डॉ॰ सत्यवत सिंह कृत 'शशिकला' हिन्दी व्यास्था चौसम्बा विद्याभवन, वाराणसी।

सीतास्वयंवर (महाकाव्य)—इसके प्रणेता श्री नागराज हैं जिन्होंने १९४० ई० में 'सीतास्वयंवर' की रचना की थी। इसका प्रकाशन मैसूर से हुआ है। इसकी अन्य रचनाएं हैं—'स्तोत्रमुक्ताफल', 'भारतीय देशभक्तचरित', 'शबरीविलास' आदि। 'सीतास्वयंवर' में १६ सगं हैं। इसका कथानक वाल्मीकि रामायण पर आधृत है। इसके प्रमुख प्रकरण हैं—विश्वामित्रागमन, सगरोदन्त, गङ्गावतरण, अहल्योद्धरण, कामुंक-भंजन तथा जानकी-परिणय। इसकी शैली अलंकृत होकर भी सरल है। शरदि गगनसंस्थं चन्द्रिकेवामृतांशुं नवजलदमनत्यं चन्चलेवातिनीलम्। कनकखितविली मेरुशैलं यथा वा नरवरमिभपेदे जानकी जीवितेशम्॥ १४।१०१।

सिद्धयोग—आयुर्वेदशास्त्र का प्रसिद्ध प्रन्थ। इसके रचियता का नाम वृन्द है। इनका समय नवम शतक के आसपास है। इस प्रन्थ की रचना 'चरक', 'सुश्रुत' एवं 'वाग्भट' के आधार पर की गयी है। इसमें रोगों का कम 'माधवनिदान' के अनुसार रखा गया है तथा अपने अनुभवसिद्ध योगों का भी संग्रह है—नानामतप्रधित-दृष्टुफलप्रयोगैः प्रस्ताववानयसहितैरिह सिद्धयोगः। वृन्देन मन्दमतिनात्महिताधिनाऽयं संलिख्यते गदिविनश्चयप्रक्रमेण॥ वृन्द के एक टीकाकार के अनुसार इसमें पश्चिम में उत्पन्न होने वाले रोगों का अधिक वर्णन है, अतः इसका लेखक मारवाड़ या पिचम भारत का रहा होगा। इस ग्रन्थ में सरल एवं लिखत भाषा में योगों का संग्रह किया गया है। इस ग्रन्थ की रचना मुख्यतः चिकित्सा के दृष्टिकोण से हुई है और रोगों का निदान नहीं है। लेखक ने खनिज धातुओं का भी प्रयोग कम किया है किन्तु लोह तथा मण्दूर के प्रयोग का बाहुल्य दर्शाया है। इसकी एकमात्र टीका श्रीकण्ठरचित 'कुसुमावली' प्राप्त होती है।

आधारग्रन्य--आयुर्वेद का बृहत् इतिहास-श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

सिद्धसेन दिवाकर — जैनदर्शन के आचार्य। इनका समय १ वीं शताब्दी है। वृद्धवादी नामक व्यक्ति इनके गुरु थे। सिद्धसेन दिवाकर जैन-न्याय के प्रस्थापक माने जाते हैं। इनके द्वारा रचित ग्रन्थ इस प्रकार हैं—१. न्यायावतार जिसकी टीका १० वीं श्वताब्दी में सिद्धिंव द्वारा लिखी गयी है। २—सन्मित-तर्क—इस पर अभयसूरि ने टीका लिखी है। ३—तत्वार्थं टीका ४—कल्याण-मन्दिर स्तोत्र।

आधारग्रन्थ-भारतीय दर्शन-आचार्य बलदेव उपाध्याय ।

सुवन्धु — संस्कृत गद्यकाव्य के प्रोढ़ लेखक एवं 'वासवदत्ता' नामक पुस्तक के रचियता। इनका जीवनषृत्त एवं तिथिकम जात नहीं है। इनकी एकमात्र रचना 'वासवदत्ता' उपलब्ध है, किन्तु उससे भी इनके जीवनवृत्त की जानकारी प्राप्त नहीं होती। इनके सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है। कुछ विद्वान् इन्हें काश्मीरी स्वीकार करते हैं तो कुछ के अनुसार ये मध्यदेशीय हैं। वाण के 'हर्षचरित' में उत्तरांचल के कियों की बलेषप्रियता का उल्लेख है। सुबन्धु ने अपनी रचना को 'प्रत्यक्षरश्लेषमय-प्रबन्ध' कहा है, अतः इस दृष्टि से ये काश्मीरी सिद्ध होते हैं। यह बलेपप्रियता संभवतः इनकी प्रान्तगत विशेषता के कारण हो सकती है। यदि सुबन्धु की रचना में बलेषिक्य का कारण उनका उदीच्य होना स्वीकार करें दो उन्हें काश्मीरी माना जा सकता है।

'संस्कृत-काव्यकार पृ० २५९ । इनके माता-पिता, जाति, वंश आदि के सम्बन्ध में कहीं कोई भी सूचना प्राप्त नहीं होती । अनुमान से ज्ञात होता है कि ये वैष्णव थे क्योंकि 'वास-वदत्ता' के प्रारम्भ में इन्होंने सरस्वती की वन्दना करने के पश्चात् दो श्लोकों में कृष्ण की भी स्तुति की है और एक ब्लोक शिव के सम्बन्ध में लिखा है। दण्डी, बाण एवं सुबन्ध् की पूर्वापरता के सम्बन्ध में भी विद्वान एकमत नहीं है। डॉ॰ कीथ एवं एस॰ के॰ डे को दण्डी, सुबन्धु एवं बाणभट्ट का कम स्वीकार है—तथा डॉ० पिटर्सन बाण को सुबन्धु का पूर्ववर्त्ती मानते हैं। इन्होंने अपने कथन की पृष्टि के लिए अनेक तर्क दिये है और बतलाया है कि सुबन्ध ने बाण की शैली एवं वर्ण्यविषय का अनुकरण किया है। दि० पिटसंन द्वारा सम्पादित कादम्बरी की भूमिका (अंगरेजी) ५० ७१-७३ तथा संस्कृतकाव्यकार-डॉ॰ हरिदत्त शास्त्री पृ० २६०-६१]। अनेक भारतीय विद्वान् भी सुबन्धु को बाण का परवर्त्ती मानने क पक्ष म है। पर, सुबन्धु को बाण का पूर्ववर्त्ती स्वीकार करने वाले विद्वानों के भी तर्क वेजोड है । इनके अनुसार बामन कृत 'काव्य:-लङ्कारसूत्रवृत्ति' में सुबन्धु एवं बाणभट्ट दोनों के ही उद्धरण हैं। वामानाचार्य का समय ५०० ई० से भी पूर्व है, अत: दोनों ही छेलक इससे पूर्व हुए होंगे। 'राघव-पाण्डवीय' नामक महाकाव्य के प्रणेता कविराज ने सुबन्धू, बाण तथा अपने को वकोक्ति में दक्ष बतलाया है। कविराज का समय १२०० ई० है। इन्होंने नामों के कम में सुबन्धु को पहले रखा है, अत: सुबन्धु की पूर्वभाविता निश्चित हो जाती है। सुबन्धुर्बाणभट्टश्च कविराज इति त्रय:। विक्रोक्तिमार्गनिपुणाश्चतूर्थो विद्यते न वा ॥ प्राकृत काव्य 'गउडवहो' में सुबन्धु का उल्लेख प्राप्त होता है, किन्तु बाण का नहीं। इस काव्य की रचना ७००-७२५ ई० के मध्य हुई थी। इसमे जात होता है कि अष्टम शताब्दी के आरम्भिक काल में बाण प्रसिद्ध नहीं हो सके थे, जब कि सुवन्धु को प्रसिद्धि प्राप्त हो गयी थी। मंखककृत 'श्रीकण्ठचरित' में कमानुसार सुबन्धु का नाम प्रथम है और बाण का पीछे। बाण ने अपनी 'कादम्बरी' में 'अतिट्यी' का समावेश कर गुणाढ्यकृत 'बृहत्कथा' एवं 'वासवदत्ता' का संकेत किया है । 'अलब्ध वैदग्ध्यविलासमृश्यया धिया निबद्धेयमतिद्वयी कथा ।' इन मन्तन्यों के आधार पर सुबन्धु बाण के समकालीन या परवर्ती न होकर पूर्ववर्ती सिद्ध होते हैं। स्वयं बाण ने भी 'हर्षचरित' में 'वासवदत्ता' का नामोल्लेख किया है पर विद्वान् उसे किसी अन्य वासवदत्ता का मानते हैं। विभिन्न ग्रन्थों एवं सुभाषित संग्रहों में 'सुबन्ध्' एवं उनकी कृति के सम्बन्ध में अनेकानेक उक्तियाँ प्राप्त होती हैं। १. कवीनामगलदर्षी नूनं वासवदत्तया। शक्त्येव पाण्डुपुत्राणां गतया कर्णगोचरम् ।। हृपंचरित । १।११ । २. सुबन्धुः किल निष्कान्तो बिन्दु-सारस्य बन्धनात् । तस्यैव हृदयं ब**द्**ष्वा वत्सराजो ः।। दण्डी, अवन्तिसुन्दरीकथा ६ । ३. रसैनिरंन्तरं कण्ठे गिरा श्लेपैकलम्नया । सुबन्ध्र्यिदधे दृष्ट्रा करे बदरवज्जगत् ॥ सुभाषितावली १६, हरिहर।

मुबन्धु ने ग्रन्थ के आरम्भ में अपनी श्लेष-प्रियता का उल्लेख किया है। श्लोक संख्या १३। सरस्वतीदत्तवरप्रसादश्चके सुबन्धुः सुजनैकबन्धुः। प्रत्यक्षरश्लेषमयप्रबन्ध-विन्यासवैदन्ध्यनिधिनिबन्धम् ॥ 'सरस्वती देवी ने वर प्रदान कर जिस पर अनुग्रह किया

है और जो सज्जनों का एकमात्र बन्धु है उस सुबन्धु ने प्रत्येक अक्षर में श्लेष-द्वारा सप्रपञ्च रचना की निपुणता का परिचायक वासवदत्ता नामक ग्रन्थ का निर्माण किया है।' सुबन्धु रचित 'वासवदत्ता' का सम्बन्ध उदयन एवं वासवदत्ता से नहीं है। इसमें कवि ने ऐसी काल्पनिक कथा का वर्णन किया है जो उसके मस्तिष्क की उपज है। सुबन्धु अलंकृत गद्यशैली के प्रणेता एवं रहेष-प्रिय गद्य-काव्य-हेखक हैं। इन्होंने अपनी रचना के प्रत्येक अक्षर को इलेषमय बनाने की प्रतिज्ञा की है और इसमें वे पूर्णत: सफल हुए हैं। इनकी शैली में बोद्धिकता का प्राधान्य एवं रागात्मकता का कम निर्वाह किया गया है। इन्होंने पात्रों के हर्ष-दुःखादि भावों के चित्रण में अपनी वृत्ति को लीन न कर शाब्दी-क्रीडा-प्रदर्शन की ओर अधिक ध्यान दिया है। सुबन्ध् प्रेम-कथा का वर्णन करते दूए भी नायक-नायिका के हृदय के भावों को पूर्णतः अभिव्यक्त करने में सक्षम नहीं हो सके, कारण कि इनका ध्यान श्लेष-बाहुल्य एवं शैली पक्ष के अलंकरण की ओर अधिक था। इन्होंने नाना विद्याशा-मीमांसा, न्याय, बोद्ध आदि दर्शनों - के पाण्डित्य प्रदर्शन के चक्कर में पड़कर तथा यत्नसाधित अलंकार-योजना के कारण पाठक की बुद्धिमात्र को ही चमत्कृत करने का प्रयास किया है। भाव-पक्ष के चित्रण में इन्होंने उत्कृष्ट कवित्वशक्ति का परिचय नहीं दिया है और इनकी शैंजी कृत्रिम अलंकार-प्रयोग के कारण बोझिल हो गयी है। वासवदत्ता के विरह-वर्णन में कवि सानुप्रासिक छटा को ही अधिक महत्त्व देता है — 'सुकान्ते कान्तिमति ! मन्दं मन्दमपनय बाष्पिबन्दून् । यूर्यिकालङ्कृते यूथिके । संचारय निलनीदलतालबुःतेनाद्रंबातान् । एहि भगवति निद्रे । अनुगृहाण माम्, धिक्, इन्द्रियैरपरै:, किमिति लोचनमयान्येव न कृतान्य ङ्गानि वि:धेना । भगवन् कुसुमायुध तवायमञ्जलः, अनुवशो भव भावयति माहशे जने । मलयानिल सुरतमहोत्सवदीक्षागुरो वह यथेष्ट्रम्, अपगता मम प्राणाः, इति बहुविधं भाषमाणा वास-वदत्ता सखीजनेन समं संमुमुच्छं। पृ० १४३-४४ । सन्दरी कान्तिमतो ! धीरे-धीरे आंसू पोंछ दो। जूही के पुष्पों से अलंकृत यूथि के! कमल-पत्र के पंखे मे शीतल हवा करो। भगवति निद्रे! आओ, मुझ पर कृपा करो। अन्य (नेत्रातिरिक्त) इन्द्रियों की आवश्यकता नहीं है, ब्रह्मा ने सब इन्द्रियों नेत्र स्वरूप क्यों नहीं बनाई। (अतः) उसे भिकार है। भगवन् कुसुमायुध ! यह हाथ जोड़ती हूँ, इस अनुरक्तजन पर कृपा करो। सुरतरूपी महोत्सद के प्रवर्तक ! मलयानिल ! अब तुम इच्छानुकूल चलो, मेरे तो प्राण निकल ही गए, इस तरह अनेक प्रकार से कहतो हुई सखियों के साथ मूर्विन्छन हो गयी'। पाण्डित्य-प्रदर्शन के मोह में सुबन्धु रसों का सम्यक् परिपाक नहीं करा सके और अवसर का बिना विचार किये ही इलेप, यमक, विरोधाभास, परिसंख्या एवं मालादी पक को इन्होंने सेना तैयार कर दी है अवश्य ही, इन्होंने छोटे-छोटे वावयों की रचना कर तथा रलेष-प्रेम का त्याग कर राचक शैली में इस काव्य का प्रणयन किया है वहीं सहृदयों के मनोरजन का पर्याप्त साधन प्रस्तृत हा गया है, परन्तु ऐसे स्थल क्वबित् कदाचित् ्री दिखाई पड़ते हैं । बाण की भौति इन्होने लम्बे-लम्बे वाक्यो का प्रयोग न कर षधिकाशतः छोटे छोटे वाक्यों का ही सिन्नवेश किया है। इन्होने लम्बे-लम्बे समासान्त पदावली के प्रति भी अधिक रुचि प्रदिशत नहीं की है। किसी विषय का वर्णन करते

समय इनके वाक्य बड़े हो जाते हैं तथा कहीं-कहीं तो ये बीस पृष्ठों तक के भी वाक्य लिख देते हैं। अनेक स्थलों पर इन्होंने स्वाभाविकता का भी निर्वाह किया है।

आधारग्रन्थ— १. संस्कृत साहित्य का इतिहास—श्री कीय (हिन्दी अनुवाद)। २. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत क्लासिकल लिटरेचर— डॉ० दासगुप्त एवं डॉ० डे। ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास— पं० बलदेव उपाध्याय। ४. संस्कृत किव-दर्शन— डॉ० भोला- शंकर व्यास। ४. संस्कृत काव्यकार— डॉ० हिरदत्त शास्त्री। ६. वासवदत्ता— (संस्कृत-हिन्दी-टीका)—हिन्दी अनुवादक पं० शंकरदेव शास्त्री (चौखम्बा प्रकाशन)।

सुदर्शन सूरि—विशिष्टा हैतवाद नामक वैष्णव दर्शन के आचायं सुदर्शन सूरि हैं। इनका समय १३वीं शताब्दी का अन्तिम चरण है। इनके गुरु का नाम वरदाचायं था। इन्होंने रामानुजाचायं रचित श्रीभाष्य के ऊपर 'श्रुन-प्रकाशिका' नामक व्याख्या- ग्रंथ की रचना की थी। इसके अन्य ग्रंथ हैं—'श्रुतदीपिका', 'उपनिषद्-व्याख्या', 'तात्पर्यंदीपिका' (यह 'वेदार्थंसंग्रह' की टीका है) तथा श्रीमद्भागवन की 'शुकपक्षीय-टीका'।

दे॰ भारतीय दर्शन-आ॰ बलदेव उपाध्याय।

सुधाकर द्विवेदी-बीसवीं शताब्दी के असाधारण ज्योतिर्विद् । इन्हें वर्तमान ज्योतिशास्त्र का उद्धारक माना जाता है। ये ज्योतिष के अतिरिक्त अन्य शास्त्रों के भी मर्मज थे। फेंच, अँगरेजी, मराठी तथा हिन्दी आदि भाषाओं पर इनका समान अधिकार था। इनका जन्म १८६० ई० में हुआ था और मृत्यु १९२२ ई० में हुई। ये बनारस के संस्कृत कॉलिज में ज्योतिष तथा गणित के अध्यापक थे। इन्हें सरकार की ओर से महामहोपाध्याय की उपाधि भी प्राप्त हुई थी। इन्होने अनेक प्राचीन ग्रन्थों ( ज्योतिष-विषयक ) की शोधपूर्ण टीकाएँ लिखी हैं तथा अर्वाचीन उच्च गणित-विषयक कई ग्रन्थों की रचना की है। इनके ग्रन्थों के नाम इस प्रकार हैं - १. दी घंवृत्त लक्षण। २. वास्तव चन्द्रशृंगोन्नतिसाधन-इसमें प्राचीन भारतीय ज्योतिष शास्त्रियों--- छल्ल, भास्कर, ज्ञान-राज, गणेश, कमलाकर प्रभृति — के सिद्धान्तों में दोष दर्शाते हुए तद्विषयक युरोपीय ज्योतिषशास्त्र के अनुशार विचार प्रस्तृत किये गए हैं। ३. विचित्र प्रश्न-इसमें ज्योतिष संबंधी २० कठिन प्रक्नों को हल किया गया है। ४. द्यचरचार—इसमें यूरोपीय ज्योतिषशास्त्र के अनुसार ग्रहकक्ष का विवेचन है। ५. पिडप्रभाकर - इसमें भवन-निर्माण संबंधी बातों का वर्णन है। ६. धराभ्रम-इसमे पृथ्वी की दैनिक गति पर विचार किया गया है। ७. ग्रहुग्रहण में ग्रहों का गणित वर्णित है। =. गणक-तरंगिणी—इसमें प्राचीन भारतीय ज्योतिषशास्त्रियों की जीवनी एवं उनकी प्रस्तकों का विवरण है। इनक अन्य मौलिक ग्रन्थों में 'गोलीय रेणागणित' एवं पाश्चात्य ज्योतिषशास्त्री यूबिलड की ६ठी, ११वीं एवं १२वीं पुस्तक का संस्कृत में बजोकबद्ध अनुवाद है। इनके द्वारा रचित टीका ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है। क-- यत्रराज के ऊपर 'प्रतिभाबोधक' नामक टीका । ख—भास्कराचार्यं रचित 'लीलावती' एवं 'बीज-गणित' की 'सोपपत्तिक टीका' । ग -- भास्कराचार्य-रचित 'करण-कृतुहल' नामक ग्रन्थ की 'वासनाविभूषण' टीका । घ-वराहमिहिर की 'पंचसिद्धान्तिका' पर 'पंचसिद्धान्तिका- प्रकाश' नाम्नी टीका । ङ—'सूर्यंसिद्धान्त' की 'सुधावर्षिणी' टीका । च—'ब्राह्मस्फुट-सिद्धान्त' की टीका । छ—'महासिद्धान्त' ( आर्यभट्ट द्वितीय रचित ) की टीका । ज— 'ग्रहलाघव' की सोपपत्तिक' टीका । इन्होंने हिन्दी में भी 'चलनकलन', 'चकराशिकलन', एवं 'समीकरणमीमांसा' नामक उच्चस्तरीय गणित ग्रन्थों का प्रणयन किया है ।

आधारग्रन्थ— १. भारतीय ज्योतिष का इतिहास—डॉ॰ गोरखप्रसाद। २. भार-तीय ज्योतिष — डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री।

सुभद्रा—ये संस्कृत की कवियत्री हैं। इनकी रचनाओं का कोई विवरण प्राप्त नहीं होता, पर वज्ञभदेव की 'मुभाषितावली' में इनका केवल एक पद्य उद्धृत है। राजगेखर ने इनके किवताचातुर्य का वर्णन इस प्रकार किया है—पार्थस्य मनिस स्थानं लेभे मधु सुभद्रया। कवीनां च वचोवृत्ति-चातुर्येण सुभद्रया॥ सूक्तिमुक्तावली ४।९५। इनके निम्नांकित इलोक में स्नेह के दुष्परिणामों का वर्णन है—दुग्धं च यत्तदनु यत् कवियत ततोनु, माधुर्यमस्य हृतमुन्मियतं च वेगात्। जातं पुनर्धृतकृते नवनीतवृत्ति-स्नेहो निबन्धनमनर्थपरम्पराणाम्॥ स्नेह अनर्थं की परम्परा है। बेचारे दूध के ऊपर स्नेह के कारण ही इतनी आपित्तयां आती हैं। उसे खूब औटा जाता है तथा कांजी या खटाई डालकर इसकी मिठास दूर की जाती है। पुनः इसे जोरों से मथा जाता है तब यह घी के लिए मक्खन का रूप धारण करता है।

सुश्रुतसंहिता-आयुर्वेदशास्त्र का सुप्रसिद्ध ग्रन्थ। इस ग्रन्थ के उपदेष्टा का नाम काशिराज धन्वन्तरि है। सम्पूर्ण ग्रन्थ सुश्रुत को सम्बोधित कर रचा गया है। सुश्रुत ने धन्वन्तरि से शत्यशास्त्र-विषयक प्रश्न पूछा है और धन्वन्तरि ने इसी विषय का उपदेश दिया है। इसमें पाँच स्थानों - सूत्र, निदान, शरीर, चिकित्सा एवं कल्प-में से शल्य का ही प्राधान्य है । वर्त्तमान रूप में उपलब्ध 'सुश्रृतसंहिता' के प्रतिसंस्कर्त्ता नागार्जुन माने जाते हैं। ये द्वितीय शताब्दी में हुए थे और दक्षिण के राजा सातवाहन के मित्र थे। सुश्रुत में १२० अध्याय हैं किन्तु इसमें उत्तरतन्त्र की गणना नहीं होती, यह इसका परिशिष्ट या खिल है। अध्यायों का विवरण इस प्रकार है—सूत्रस्थान ४६, निदान १६, शारीर १०, चिकित्सास्थान ४०, कल्पस्थान ६ तथा उत्तरतन्त्र ६६ । शल्यतन्त्र का क्रियात्मक ज्ञान देना इस ग्रन्थ का मुख्य उद्देश्य है । इसमें शवच्छेद सीखने की विधि भी बतलायी गयी है। इसमें विणतागार (अस्पताल) का विवरण, यन्तशस्त्र ( इनकी संख्या १०० है ) तथा इनके प्रकार—स्वस्तिक, सन्देश, ताल, नाड़ी-शलाका एवं उपयन्त्र, शस्त्र की तीक्ष्णता की पहचान, प्लाल्टिक सर्जरी आदि विषयों के वर्णन अत्यन्त विस्तृत हैं। सुश्रृत में रोगियों के पास स्त्रीपरिचारिकाओं का रहना निषद्ध है। इसके अनेक टीकाकारों के विवरण प्राप्त होते हैं। प्रथम टीकाकार जैज्जट थे। दूसरे टीकाकार हैं गयदास, इनकी टीका का नाम पंजिका है। इस पर अन्य १४ टीकाग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। हिन्दी में कविराज अम्बिकादत्त शास्त्री ने इसकी टीका लिखी है।

आधारग्रन्थ--आयुर्वेद का बृहत् इतिहास--श्री अत्रिदेव विद्यालंकार ।

सूक्तिसंग्रह या सुभाषित-संग्रह—संस्कृत में ऐसे कित्तपय पद्य-संग्रह हैं जिनमें ऐसे कित्रयों की रचनाएँ संगृहीत हैं, जो सम्प्रति उपलब्ध नहीं होतों। इन संग्रहों में शताधिक किवयों के लुप्त ग्रन्थों के संग्रह विद्यमान हैं। इनमें मुक्तकों के आंतिरिक्त प्रबन्धकाव्यों के भी अंश उपलब्ध होते हैं। इन सुक्तिग्रन्थों ने अनेक विस्मृत किवयों को प्रकाश में लाकर उनका परिचय दिया है संस्कृत साहित्य के इतिहास लेखन में इन ग्रन्थों की उपादेयता असंदिग्ध है।

१--सुभाषित रत्नकोष-इसके संग्रहकत्ता के सम्बन्ध में कुछ भी ज्ञात नहीं है, पर जिन कवियों की रचनाएँ इसमें संकलित हैं वे एक हजार ईस्वी से इधर की नहीं हैं। इसका रचनाकाल ग्यारहवीं शताब्दी के बाद का है। २--सुभाषितावली--इसके संग्रहकर्त्ता काश्मीरनिवासी वल्लभदेव थे। यह विशाल संग्रहग्रन्थ है जिसमें १०१ पद्धतियों से ३५२७ पद्यों का संग्रह है। इसमें अवान्तर कवियों की रचनाएँ संकलित हैं। अतः इसका संग्रह १५वीं शती से पूर्व नहीं हुआ होगा। इसमें काव तथा काव्यों की संख्या ३६० है। बिम्बई संस्कृत सीरीज से प्रकाशित । ३ — सद्क्तिकणीमृत — इसका संकलन १२०५ ई० में किया गया था। इसके संकलनकर्त्ता का नाम श्रीधरदास है, जो बंगाल के राजा लक्ष्मणसेन के धर्माध्यक्ष बद्रकदास के पुत्र थे। इसमें बंगाल के बहुत से अज्ञात कियों की रचनाएँ संकालत हैं। इसका विभाजन पाँच प्रवाहों में किया गया है-अमर, श्रुंगार, चाटू, उपदेश तथा उच्चावच । प्रत्येक प्रवाह बीचियों में विभाजित है, जिनकी संख्या ४७६ है। प्रत्येक बीचि में पाँच इलोक हैं। इलोकों की कूल संख्या २३८० है। इसमें उद्धृत किवयों की संख्या ४८५ है जिनमें ५० सुप्रसिद्ध कवि हैं और शेष ४३५ कवि अज्ञात हैं। पि० म० रामावतार शर्मा द्वारा सम्पादित तथा पंजाब ओरियण्टल सीरीज सं० १५ से प्रकाशित ]। ४ — सूक्तिमुक्ता-वली—इसके संप्रहकत्ती का नाम जह्नण था। ये दक्षिण भारत नरेश कृष्ण के मन्त्री थे तथा इनके पिता का नाम लक्ष्मीदेव था। इनका समय १३वीं शती है। इसमें संस्कृत कवियों की प्रशस्तियाँ है। ५-शाङ्कंधरपद्धति-इसके रचयिता दामोदर के पुत्र शार्ङ्गंधर हैं। इसका रचनाकाल १३६२ ई० है। इसमें क्लोकों की संख्या ४६८९ है तथा ये क्लोक १६३ विषयों में विभक्त हैं। ६—पद्यावली—इसके संप्रहकर्ताश्री रूपगोस्वामी हैं। इसमें कृष्णपरक सुक्तियों का संग्रह है। पद्मावली में १२५ कवियों के ३८६ पद्य हैं। इसका प्रकाशन ढाका विश्वविद्यालय से १९३४ ई० में हुआ है। ७—मुक्तिरत्नहार—१४वीं शती के पूर्वार्द्ध में सूर्यंकिलिंगराय ने इसका संकलन किया था। ये दाक्षिणात्य थे। यह अनन्तशयन ग्रन्थमाला से १९३९ ई० में प्रकाशित हो चुका है। ८-पद्मवेणी-इसके संकलनकर्ता का नाम वेणीदत्त है जो नीलकण्ठ के पौत्र तथा जगज्जीवन के पुत्र थे। 'पद्मवेणी' में मध्ययगीन कवियों की रचनाओं का संकलन है जिसमें १४४ कवियों की रचनाएँ संगृहीत हैं जिनमें कई स्त्री कवियों की भी रचनाएँ हैं। ९-पद्यरचना-इसके रचयिता लक्ष्मणभट्ट आंकोलर हैं। इसमें १५ परिच्छेद हैं-देवस्तृति, राजवर्णन, नायिकावर्णन, ऋतू, रस आदि । कूल पद्यों की

संख्या ७५६ है। इसका समय १७वीं शताब्दी का प्रथमार्ध है। १९०८ ई० में काव्य-माला ग्रन्थमाला ८९, बम्बई से प्रकाशित । १०—पद्यामृततरंगिणी—हरिभास्कर इसके संग्रहकर्ता है। समय १७वीं शती का उत्तराईं। ११—सक्तिमुन्दर—इसके संकलनकर्ता का नाम सुन्दरदेव है। इसका समय १७वीं शताब्दी का उत्तराई है। १२—कवीन्द्र वचन सम्च्चय—१२वीं शताब्दी की हस्तलिखित (नेपाल की) प्रति के आधार पर श्री एफे डब्ल्यू टॉमस द्वारा इसका सम्पादन हुआ है। इसमें ४२४ पद्यों का संग्रह है।

आधारग्रन्थ-१ संस्कृत साहित्य का इतिहास-श्री ए० बी० कीथ (हिन्दी बनुवाद )। २. हिस्ट्री ऑफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर—डॉ॰ दासगृप्त एवं डे। ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास-पं० बलदेव उपाध्याय। ४. संस्कृत सुकि समीक्षा-पं० बलदेव उपाध्याय ।

सं। इंढल कृत उदयसुन्दरीकथा—इस चम्पूकाव्य के रचियता सोड्ढल, गुजराती कायस्थ थे। ये कोकण के तीन राजाओं — चित्तराज, नागार्जुन तथा सुम्मुनि . के राजदरबार में समाहत थे। इनका शिलालेख १०६० ई० का प्राप्त होता है। चालुक्यनरेश वत्सराज की प्रेरणा से इन्होंने 'उदयसुन्दरीकथा' की रचना की थी। 'सुभ षितमुक्तावली' में इनकी प्रशस्ति की गयी है। तस्मिन् सुवंशे कविमौक्तिकाना-मुत्पत्तिभूमो कचिदेकदेशे। कश्चित् कवि: सोड्ढल इत्यजातिनष्पत्तिरासीज्जलिबन्दु-रेखा ॥ जडेन तेनोदयमुन्दरीति कथा दुरालोकिनि काव्यमार्गे । सारस्वतालोककलैकदृष्टा सृष्टा कविमन्यमनोरथेन ॥ 'उदयसुन्दरीकथा' में प्रतिष्ठाननगर के राजा मलयवाहन का नागराज । शखण्डतिलक की कन्या उदयसुन्दरी के साथ विवाह वर्णित है । इसमें बाणकृत 'हर्षचरित' का अनुकरण किया गया है। इसका प्रकाशन गायकवाड ओरियण्टल सीरीज, संख्या ११ काव्यमीमांसा के अन्तर्गत १९२० ई० में हुआ है।

आधारग्रन्थ-चम्पूकाव्य का ऐतिहासिक एवं आलोचनात्क अध्ययन-डॉ॰ छवि॰ नाथ त्रिपाठी।

स्रोमदेव सूरि-प्राचीन भारत के राजशास्त्रप्रणेता एवं कवि । इन्होंने 'नीति-बाक्यामृत' नामक ग्रन्थ की रचना की है। इनका लिखा हुआ 'यशस्तिलकचम्पू' नामक ग्रन्थ भी है। ये जैनधर्मावलम्बी थे। इनके द्वारा रचित तीन अन्य ग्रन्थ भी हैं किन्तु वे अभी तक अनुपलब्ध हैं---युक्ति-चिन्तामणि, त्रिवर्गमहेन्द्रमातिल संकल्प तथा षण्णव-तिप्रकरण । इसका रचनाकाल १०१६ वि० सं० के आसपास है। नीतिवाक्यामृत गद्यमय है जिसमें छोटे-छोटे वाक्य एवं सूत्र हैं। इसका विभाजन बत्तीस समुद्देश्यों (अध्यायों) में हुआ है जिसमें कुल सवा पन्द्रह सौ सूत्र हैं। इसमें विणित विषयों की सूची इस प्रकार है - विद्या का विभाजन - आन्वीक्षिकी, त्रयी, वार्ता एवं दण्डनीति. राज्य की उत्पत्ति. राजा का दिव्यपद, दैवी राजा की विशेषता, राज्य का स्वरूप, राजा की नियुक्ति के सिद्धान्त---क्रमसिद्धान्त, आचारसम्पत्ति सिद्धान्त, विक्रमसिद्धान्त, बृद्धिसिद्धान्त, संस्कारसिद्धान्त, चरित्रसिद्धान्त, शारीरिक परिपूर्णतासिद्धान्त उत्तरा-

धिकारिविधि, राजा के कर्तंग्य, वर्णाश्रमव्यवस्था का सम्यक् संचालन, प्रजापिरपालन, न्यायव्यवस्था की स्थापना, असहाय तथा अनाथ—परिषोषण, राजा की दिनचर्या, राजा की रक्षा, मिन्त्रयों की आवश्यकता, मिन्त्रसंख्या, मन्त्र-निर्णय, मिन्त्रपद की योग्यता—निवासयोग्यता, आचार-शुद्धि, अभिजन-विशुद्धि, अभ्यसनशीलता, व्यभिचार-विशुद्धि, व्यवहारतन्त्रज्ञता, अस्त्रज्ञता, उपधाविशुद्धि, मन्त्रसाध्यविषय दूतपद, दूत की योग्यता, भेद, कर्त्तंव्य एवं दूत की अवध्यता, चर एवं उसकी उपयोगिता, चर-भेद न्यायालय एवं उसके भेद, शासन-प्रमाण, कोश एवं उसके गुण, विविध कर, दुर्ग-भेद, षाड्गुण्यनीति, सैन्यबल, युद्ध-निषेध, युद्धविधि आदि।

आधारग्रन्थ-भारतीयराजशास्त्र प्रणेता-डॉ॰ श्यामलाल पाण्डेय ।

स्रोन्दरनन्द (महाकाव्य) - इसके रचयिता महाकवि अश्वघोष हैं दि० अध्वद्योष ]। इस महाकाव्य की रचना १८ सर्गों में हुई है। इसके दो हस्तलेख नेपाल के राजकीय पुस्तकालय में सुरक्षित हैं, जिनके आधार पर हरप्रसाद शास्त्री ने इसका प्रकाशन 'बिब्जिओथेका डिण्डिका' में कराया था। इसका सम्बन्ध बुद्ध के चरित से ही है। उसमें कवि ने यौवनजनित उद्दाम काम तथा धर्म के प्रति उत्पन्न प्रेम के विषम संघषं की कहानी को रोचक एवं महनीय भाषा में व्यक्त किया है। यह 'बुद्धचरित' की अपेक्षा काव्यात्मक गुणों से अधिक मण्डित तथा उससे सुन्दर एवं अधिक स्निग्ध है दि० बुद्धचरित ]। इस काव्य मे अश्वघोष ने बुद्ध के सीतेले भाई नन्द एवं उनकी पत्नी सुन्दरी की मनोरम गाथा का वर्णन किया है। 'बुद्धचरित' में किव का ध्यान मुख्यतः उनके सम्पूर्ण जीवन की चित्रित करने, बौद्धधमं के उपदेशों तथा दश्ने पर ही केन्द्रित था पर 'सौन्दरनन्द' में वह अपने को संकीर्ण धरातल से ऊपर उठाकर काव्य के विशुद्ध पक्ष की ओर अग्रसर होता हुआ दिखाई पड़ता है। इसकी कथा इस प्रकार है - प्रथम से तृतीय सर्ग में बताया गया है कि बुद्ध के विमातृज भ्राता नन्द परम सुन्दर थे और उनकी पत्नी सुन्दरी अत्यन्त रूपवती थी। दोनों एक दूसरे के प्रति चक्रवाकी एवं चक्रवाक की भौति आसक्त थे। मंगलाचरण के स्थान पर बुद्ध का उल्लेख कर किवलबस्तु का वर्णन किया गया है। शाक्यों की वंशपरम्परा, सिद्धार्थं का जन्म आदि 'बुद्धचरित' की कथा यहाँ संक्षेप में वर्णित है। द्वितीय सर्ग में राजा शृद्धोदन का गुण-कीत्तंन एवं बुद्ध के जन्म की कथा है। इसी सर्ग में नन्द के जन्म का भी वर्णन है। तृतीय सर्ग में गौतम की बुद्धत्व प्राप्ति आदि घटनाएँ वर्णित हैं। चतुर्थं सर्गं का प्रारम्भ नन्द एवं सून्दरी के विहार एवं रित-विलास से होता है। कामासक्त नन्द एवं सुन्दरी को कोई दासी आकर सूचित करती है कि उसके द्वार पर बुद्ध भिक्षा मौगने के लिए आये थे, पर भिन्ना न मिलने के कारण लीट कर चले गए। चुँ कि दोनो प्रणय-क्रीड़ा में निमग्न थे, अतः किसी का ध्यान तथागत की ओर न गया। बुद्ध के चले जाने के पश्चात् नन्द लिजित एवं दुःखित होकर उनसे क्षमा-याचना के लिए चल पड़ता है। पंचम सर्गमें नन्द मार्गम बुद्ध को देखकर प्रणाम करता है और बुद्ध उसके हाथ में भिक्षा का पात्र रख कर उसे धर्म में दीक्षित होने का उपदेश देते हैं, तथा नन्द काषाय धारण कर लेता है। षष्ठ सर्गमें कवि ने पति की प्रतीक्षा

करती हुई सुन्दरी का करुण चित्र अंकित किया है। सप्तम सर्ग में नन्द अपनी प्रिया कास्मरण कर दुः ली होकर घर लौटने की चेष्टा करता है। अष्टम सर्गमें बह अपने दु: व का कारण किसी श्रमण से पूछता है और वह भिश्च उमे उपदेश देता है, तथा स्त्रियों की निन्दा करते हुए उसे तपस्या का बिब्न बतलाता है। दशम सर्ग में बुद्ध द्वारा नन्द को समझाने का वर्णन है। जब बुढ़ को ज्ञात हुआ कि नन्द म्रत तोड़ना चाहता है तो वे उसे आकाश में लेकर उड़ जाते हैं और उसे एक बन्दरी को दिखाकर पूछते हैं कि क्या तुम्हारी पत्ने इसमे भी सुन्दर है तो नन्द उत्तर देता है कि 'हाँ'। इस पर बद्ध रूपवती देवांगनाओं को दिखाकर पूछते है कि क्या तुम्हारी पत्नी इनसे भी मुन्दर है ? इस पर नन्द कहता है कि मेरी पत्नी इनके सामने कानी बन्दरी की भाति है। अप्सराओं को देखकर नन्द अपनी पत्नी को भूल जाता है और उन्हें प्राप्त करने के लिए लालायित हो उठता है। बुद्ध उसे बताते हैं कि तपस्या करने पर ही तम उन्हें प्राप्त कर सकोगे। एकादश सर्गमें आनन्द नामक एक भिक्षु उसे अप्सरा ज की प्राप्ति के लिए तपस्या करने पर उसकी खिल्ली उड़ाता है। बारहवें सर्ग में नन्द तथागत के पास जाकर निर्वाण की प्राप्ति का उपाय पूछता है। त्रयोदश सर्ग में बुद्ध द्वारा नन्द को उपदेश देने का वर्णन है। चतुर्दश सर्ग म इन्द्रियों पर विजय-प्राप्ति के कतंब्य का वर्णन तथा पंचदश सर्ग मे मार्नामक शुद्धिकी विधि बतलायी गयी है। षष्टदश सर्ग में बौद्धवर्मानुसार चार अवर्ष सत्य वर्णन एवं सब्तदश सर्ग में अमृत-तत्त्व की प्राप्ति का निरूपण है। अन्तिम सर्ग में नन्द की तपस्या, मार पर विजय एवं उसके अज्ञान का नष्ट होकर ज्ञानोदय होने का वर्णन है। अन्तिम टो क्लोकों में ग्रन्थ-रचन<sup>्के</sup> उद्देश्य पर विचार किया गया है—इत्यहँतः परमकारुणिकस्य शास्तुः मूध्नी वनइच चरणी च समं गृहीत्वा । स्वस्थः प्रशान्त हृदयो विनिवृत्तकार्यः पाहर्वान्मृतः प्रतिययौ विमदः करीव ॥ १८।६१ ॥

स्वतन्द्पुराण — कमानुसार तेरहर्वा पुराण । 'स्कन्दपुराण' पुराणों में बृहत्काय पुराण है जिसमें ८१ हजार कलोक हैं। इस पुराण का नामकरण शिव के पुत्र स्वामी कार्त्तिकेय तथा देवताओं के सेनाना के नाम पर हुआ है। इसमें स्वयं स्वामी कार्तिकेय ने ही श्रीव तत्त्वों का प्रतिपादन किया है। यह पुराण ६ संहिताओं एवं सात खण्डों में विभाजित है। इसके दो संस्करण उपलब्ध होते हैं — खण्डात्मक तथा संहितात्मक। 'मत्स्यपुराण' के ५३ वें अध्याय में इस पुराण का जो विवरण प्राप्त होता है उसके अनुसार स्कन्द ने तत्त्पुष्ठण कल्प के प्रसंग म 'स्कन्दपुराण' में नाना चरित उपास्थान एवं माहेश्वरधर्म का विवेचन किया था, जिसमें ८१ हजार एक सो श्लोक थे। यत्र माहेश्वरधर्म का विवेचन किया था, जिसमें ८१ हजार एक सो श्लोक थे। यत्र माहेश्वरान् धर्मानधिकृत्यच पण्मुखः। कल्पे तत्पुष्ठपे वृत्ते चिरत्तेष्ठपर्वृहितम्।। स्कान्दं नाम पुराणं तदेकाशीति निगद्यते। सहस्राणि शतै चैकमिनि मत्येषु गद्यते। खण्डात्मक विभाजन में सके खण्डों की संख्या सात है — माहेश्वरखण्ड, वैद्यावखण्ड, ब्रह्मखण्ड, काशीखण्ड, रेवाखण्ड, तापीखण्ड और प्रभासखण्ड। इसकी संहितानुसार श्लोक संख्या इस प्रकार है—

[स्कन्दपुराण

| ******               | ****       |
|----------------------|------------|
| १. सनत्कुमार संहिता— | - \$ €,000 |
| २ सूत संहिता —       | ६,०००      |
| ३. शंकर संहिता—      | ₹0,000     |
| ४. वैष्णव संहिता     | ¥,200      |
| ५. बाह्य संहिता      | ३,०००      |
| ६. सीर संहिता        | १,०००      |
|                      | 57,000     |

संहिताओं में 'सृतसंहिता' का शिवोपासना के कारण सर्वाधिक महत्त्व है। इसमें बैदिक एवं तान्त्रिक दोनो प्रकार की पूजाओं का विस्तारपूर्वंक वर्णन किया गया है। इस संहिता के उपर माधवाचायं ने 'तात्पर्य-दीपिका' नामक अत्यन्त प्रामाणिक एवं विस्तृत टीका लिखी है जो आनन्दाश्रम से प्रकाशित हो चुकी है। इस संहिता के चार खण्ड हैं। प्रथम खण्ड को 'शिवमाहात्म्य' कहते हैं जिसके १३ अध्यायों में शिवमहिमा का निदर्शन किया गया है। इसके दितीय खण्ड को 'शानयोग' खण्ड कहते हैं जिसके बीस अध्यायों में आचार धर्म तथा हठयोग की प्रिक्रिया का विवेचन है। इसके तृतीय खण्ड को 'मुक्तिखण्ड' कहते हैं जिसमें मुक्ति के साधनों का वर्णन नौ अध्यायों में है। चतुर्थ खण्ड का नाम है 'यज्ञवैभवखण्ड' जो सभी खण्डों में बड़ा है तथा इसके पूर्व एवं उत्तर भाग के नाम से दो विभाग किये गए हैं। इसके पूर्व भाग में ४७ अध्याय एवं उत्तर भाग के नाम से दो विभाग किये गए हैं। इसके पूर्व भाग में ४७ अध्याय एवं उत्तर भाग में २० अध्याय हैं। पूर्व भाग में अद्वैत वेदान्त के सिद्धान्तों को शिवभिक्त से संपृक्त करते हुए विणत किया गया है। इस संहिता के उत्तर खण्ड में दो गीताएँ मिलती हैं, जो १२ एवं द अध्यायों में समाप्त हुई हैं। इनमें प्रथम का नाम 'ब्रह्मगीता' एवं दितीय का नाम 'सूतगीता' है।

'शंकरसंहिता' कई खण्डों में विभाजित है। इसका प्रथम खण्ड सम्पूर्ण संहिता का साधा है, जिसमें १३००० हजार श्लोक हैं। इसमें सात काण्ड हैं—सम्भवकाण्ड, आसुरकाण्ड, माहेन्द्रकाण्ड, युद्धकाण्ड, देवकाण्ड, दक्षकाण्ड तथा उपदेशकाण्ड। सनत्कुमार संहिता के अतिरिक्त अन्य संहितायें सम्प्रति उपलब्ध नहीं होतीं।

खण्डकम से स्कन्दपुराण का परिचय— १. माहेश्वरीखण्ड— इसमें केदार एवं कुमारिका नामक दो खण्ड हैं। इनमें शिव पावंती की बहुविध लीलाओं का वर्णन किया गया है। २. वैष्णवखण्ड— इसमें जगन्नाथ जी के मन्दिर, पूजाविधान, माहात्म्य तथा तिहषयक अनेक उपाख्यान दिये गए हैं और शिवलिंग के आविभीव एवं माहात्म्य का विस्तारपूर्वंक वर्णन है। ३. बहाखण्ड— इस खण्ड में ब्रह्मारण्य एवं ब्रह्मोत्तर नामक दो खण्ड हैं। प्रथम में धर्मारण्य नामक स्थान की महत्ता का प्रतिपादन है तो द्वितीय खण्ड में उज्जैनी के महाकाल की प्रतिष्ठा एवं पूजन-विधि का वर्णन है। ४. काशीखण्ड— इसमें काशी स्थित समस्त देवताओ तथा शिवलिंग का माहात्म्य विणत है और काशी का भूगोल दिया गया है। ५. रेवाखण्ड— इस खण्ड में नमंदा नदी के उद्भव की कथा दी गयी है तथा उसके तटवर्ती समस्त तीथों का वर्णन है। रेवाखण्ड में ही सुप्रसिद्ध 'सरयनारायणव्रत' की कथा विणत है। ६ अवन्तिखण्ड— इस खण्ड में अवन्ती या

उज्जैन स्थित विभिन्न शिविलिङ्गों के माहात्म्य एवं उत्पत्ति का वर्णन किया गया है, तथा महाकालेश्वर का विस्तारपूर्वक वर्णन है। ७ ताप्तीखण्ड - इसमें ताप्ती नदी के तीरवर्त्ती सभी तीथों का वर्णन किया गया है। इसके तीन परिच्छेद हैं—विश्वकर्मा उपाख्यान, विश्वकर्मावंशाख्यान तथा हाटकेश्वर माहात्म्य । इस खण्ड में नागर ब्राह्मणों का वर्णन मिलता है। ८. प्रभासखण्ड — इसमें प्रभास क्षेत्र का विस्तारपूर्वक विवेचन है जो द्वारिका के भौगोलिक विवरण के कारण महत्त्वपूर्ण है।

इस पुराण में पुराणविषयक अन्य सभी विषयों का विस्तारपूर्वक विवेचन है। यह शैव पुराण है। इसके समय-निरूपण के सम्बन्ध में विभिन्न प्रकार की बार्ते कही गयी हैं। जगन्नाथ मन्दिर का वर्णन होने के कारण विल्सन प्रभृति विद्वान् इसका रचनाकाल ११ वीं शताब्दी निश्चित करते हैं, पर यह मत युक्ति-संगत नहीं है। संसार के सर्वाधिक प्राचीन ग्रन्थ 'ऋग्वेद' के 'यद्यारुप्लवते' मन्त्र में जगन्नाथ जी के मन्दिर का वर्णन है। इस पुराण के प्रथमखण्ड में 'किरातार्जुनीयम्' महाकाव्य के प्रसिद्ध श्लोक 'सहसा विदधीत न कियाम्' की छाया पर लिखित इलोक प्राप्त होता है तथा काशी-खण्ड के २४ वे अध्याय में बाणभट्ट की शैली का अनुकरण करते हुए कई श्लोक रिचत हैं, जिनमें परिसंख्या अलंकार के उदाहरण प्रस्तृत किये गए हैं—विभ्रमो यत्र नारीपु न विद्वत्सु च कोहिचित् । नद्यः कृटिलगामिन्यो न यत्र विषये प्रजाः ॥ २४।९ । विद्वानों ने इसका समय सन्तम एवं नवम शती के मध्य माना है। इस पुराण में वेदविषयक सामग्री पर्याप्त रूपेण प्राप्त होती है।

आधारग्रन्थ--- १. स्कन्दपुराण ( प्रथम प्रकाशन ) बनारस १८६६ ई०। स्कन्दपुराण (द्वितीय प्रकाशन ) कलकत्ता १८७३-८०। ३ स्कन्दपुराण (तृतीय प्रकाशन ) बम्बई १८८१ ई० । ४. स्कन्दपुराणांक (हिन्दी )—गीता प्रेस, गोरखपुर । ४. प्राचीन भारतीय साहित्य - श्रीविन्टरनित्स भाग १, खण्ड २ (हिन्दी अनुवाद)। ६. पूराण-तत्त्व-मीमांसा-श्रीकृष्णमणि त्रिपाठी । ७ पूराण-विमशं- पं० बलदेव जपाध्याय । ८. पुराणस्थ वैदिक सामग्री का अनुशीलन — डॉ॰ रामशंकर भट्टाचार्य । ९. पुराणविषयानुक्रमणिका- डाँ॰ राजबली पाण्डेय। १०. स्कन्दपुराण-ए स्टडी (अंगरेजी) भाग १, २ ( शोधप्रबन्ध ) डॉ॰ ए० बी॰ एल० अवस्थी।

स्तोत्रकाव्य या भक्तिकाव्य-संस्कृत में स्तोत्रसाहित्य अत्यन्त विशाल एवं हृदयग्राही है। धार्मिक भावना का प्राधान्य होने के कारण स्तोत्रकाव्य का प्रचार जनसाधारण एवं भक्तजनों में अधिक हुआ है । इसमें अनुराग तथा विराग दोनों प्रकार की भावनाएँ परिज्याप्त हैं। अतः आध्यात्मिक विकास की दृष्टि से इसकी लोक प्रियता सर्वव्यापक है। अपने आराध्य की महत्ता और अपनी दीनता का निष्कपट भाव से प्रदर्शन करते हुए सस्कृत भक्त कवियों ने अपूर्व तन्मयता के साथ हृदय के स्वतःस्फ्रित उद्गारों को व्यक्त किया है। वह भगवान की दिन्य विभूतियों का दर्शन कर आश्चर्य-चिकत हो जाता है एवं उनकी विशालहृदयता तथा असीम अनुकम्पा को देखकर उनके अहेतूक स्नेह का गान करते हुए आत्मिवस्मृत हो जाता है। अपने जीवन की क्षद्रता और भगवान का अकारण स्नेह उसके हृदय में भावों का उद्देलन कराने लगते

हैं, फलतः वह इष्टदेव की गाथा गाकर अपूर्व आत्मतोष प्राप्त करता है। इन स्तोत्रों में मोहकता, हदयद्रावकता, गेयता तथा कलात्मक समृद्धि का ऐसा रासायनिक सम्मिश्रण है, जिससे इसकी प्रभावीत्पादकता अधिक बढ जाती है। सांगीतिक तत्त्वों के अतिरिक्त शब्द-सौष्ठव एवं अभिव्यक्ति-सौन्दर्य स्तोत्रों की व्यंजना में अधिक आकर्षण भर देते हैं। संगीतात्मक परिवेश में काव्यात्मक लालित्य की योजना कर संस्कृत के भक्त कवियों ने ऐमे साहित्य का सर्जन किया है जिसका मादक आकर्षण आज भी उसी रूप में है।

स्तोत्रसाहित्य की प्रचुर सासग्री उपलब्ध होती है जिसमें कुछ का तो प्रकाशन हुआ है, किन्तु अधिकांश साहित्य अभी तक अप्रकाशित है, और वह हस्तलेखों के रूप में वर्त्तमान है। मद्रास सरकार की ओरियण्टल भैन्युस्क्रिप्ट लाइब्रेरी में ही पाण्डुलिपयों की सूची तीन भागों मे प्रकाशित हो चुकी है (भाग १८-२०)। श्री एस० पी० भट्टाचार्य ने १९२५ ई० मं 'इण्डियन हिस्टोरिकल नवार्टरली' भाग १ (प० ३४०-६०) में इस साहित्य का सीन्दर्योद्घाटन कर विद्वानों का ध्यान आकृष्ट किया था, किन्तु इस सम्बन्ध में व्यापक अध्ययन अभी शेष है।

स्तोत्रसाहित्य की परम्परा का प्रारम्भ वेदों से ही होता है। वैदिक साहित्य में अनेक ऐसे मन्त्र है 'जिनमें मानव आत्मा का ईश्वर के साथ बालक अथवा प्रेमिका जैसा सम्बन्ध स्थापित' किया गया है। "ये गीत कोमल और मर्मस्पर्शी आकांक्षाओ, तथा पाप की चेनना में उत्पन्न सत्तानिवृत्ति की दु:खद भावना से युक्त हैं। यह गीतात्मक विश्वद्भता कदाचित ही कभी पूर्णतया निखर सकी है; फिर भी, मुक्तों का विकास एक अभिजात परम्परा के रूप में हुआ है, जिसने क्रमशः एक साहित्यिक प्रकार के रूप में एक विशिष्ट रूप तथा स्वतन्त्र मर्यादा अर्जित कर ली है।" संस्कृत साहित्य का नवीन इतिहास पृ० ४४२ । 'रामायण', 'महाभारत' तथा पुराणों में भी ऐसे स्तोत्र प्रचुर मात्रा में प्राप्त होते हैं। 'रामायण' में 'आदित्यहृदयस्तोत्र' मिलता है जिसे अगस्त्य मूनि ने राम को बतलाया था। रामायण लंकाकाण्ड ]। 'महाभारत' में 'विष्णुसहस्रनाम' प्रसिद्ध स्तोत्र है जिसे भीष्म ने युधिष्ठिर को उपदेशित किया था। 'मार्कण्डेयपुराण' में भी प्रसिद्ध 'दुर्गास्तोत्र' है। इन ग्रन्थों में स्तोत्रकाव्य का रूप तो अवश्य दिखाई पडता है, किन्तु कालान्तर में स्वतन्त्र रचनाओं के रूप में पृथक साहित्य लिखा गया। कालान्तर में हिन्दू भक्तों के अतिरिक्त जैन एवं बौद्ध कवियों ने भी स्तोत्र-काव्य की रचना की। संख्या एवं गूण दोनों ही दृष्टियों से हिन्दू भक्तिकाव्यों का साहित्य जैन एवं बौद्धों की कृतियों से उत्कृष्ट है।

हिन्दू-स्तोत्र-साहित्य - स्तोत्रों में प्रमुख स्थान 'शिवमहिम्न:स्तोत्र' को दिया जाता है। इसकी रचना शिर्वारणी छन्द में हुई है तथा प्रत्येक पद्य में शिव की महिमा का बखान करते हुए एक कथा दी गयी है। सम्प्रति इसके ४० वलोक प्राप्त होते हैं, पर मधुसुदन सरस्वती ने ३२ इलोकों पर ही अपनी टीका लिखी है। मालवा में नर्मदा नदी के तट पर स्थित अमरेश्वर महादेव के मन्दिर में 'शिवमहिम्नःस्तोत्र' के ३१

क्लोक उत्की ण हैं जिसका समय ११२० संवत् (१०६३ ई०) है। इससे यह अनुमान किया जाता है कि उस समय तक इसके ३१ इलोक ही प्रचलित थे तथा अन्तिम ९ श्लोक आगे चल कर बढ़ा दिये गए हैं। इसके टीकाकारों ने 'पुष्पदन्त' को इसका रचियता माना है, पर मद्रास की कई पाण्डुलिपियों में कुमारिल भट्टाचार्य ही इसके रचियता के रूप में हैं। इसका रचनाकाल द्वीं शताब्दी है। मयूरभट्ट और बाणभट्ट की दो प्रसिद्ध रचनाएँ हैं। दोनों सगे सम्बन्धी थे तथा दोनों की प्रतिष्ठा कान्यकुब्ज नरेश हर्षवर्धन के यहाँ थी। कहा जाता है कि किसी कारण मयूर एवं बाण दोनों को कुष्टरोग हो गया था, जिसके निवारण के लिए उन्होंने क्रमशः 'सूर्यशतक' एवं 'चण्डी-शतक' की रचना स्रग्धरावृत्त में की। दोनों में ही १००-१०० क्लोक हैं तथा ह्रासोन्मुखयुग की विशेषताओं का आकलन है। इलेपसमासान्त पदावली की गाढ़-बन्धता तथा आनुप्रासिक सौन्दर्य के द्वारा संगीतात्मक संकान्तता की व्यंजना इनकी अपनी विशेषता है। दोनों में बाण की रचना कलात्मक समृद्धि की दृष्टि से बढ़कर है।

कालान्तर में जब स्तोत्र-सम्बन्धी प्रचुर साहित्य की रचना हुई तो कवियों का ध्यान उत्तान शृंगार, उक्तिवैचित्र्य एवं सुष्टु शब्द-विन्यास की ओर गया। फरतः लक्ष्मण आचार्य कृत 'चण्डी-कुच-पंचाशिका' प्रभृति रचनाओं का निर्माण हुआ, जिसमें पचास ब्लोकों में देवीजी के कुचों का वर्णन है। इांकराचार्य ने दो सी वेदान्त-विषयक स्तोत्रों की रचना की है। अद्वेतवाद के प्रतिष्ठापक होते हुए भी उन्हाने विष्णु, िव, शक्ति. गंगा आदि देवो का स्तवन किया है। इनमें दार्शनिक सिद्धान्तों के साथ भक्ति का मणिकांचन योग दिखाई पड़ता है। 'शिवापराधक्षमापन' 'मोहमुद्गर', 'चर्षट-मंजरिका', 'दशक्लोकी', 'आत्मशतक' आदि क्लोकों में 'दार्शनिक सिद्धान्तों की पृष्टभूमि में भक्ति की मधुर अभिव्यक्ति हुई है।' [दे॰ शंकराचार्य]। उन्होने 'सौन्दर्यलहरी' में देवीजी का दिव्य सौन्दर्य अंकित किया है। कुलशेखर कृत 'मूकून्दमाला' एवं यामूना-चार्यं कं 'आलम्बन्दारस्तोत्र' श्रीवैष्णवमत के स्तोत्रों में अधिक महत्त्वपूर्ण हैं। 'मुकुन्द-माला' में केवल ३४२ श्लोक हैं एवं इनमें हृदयावर्जन की अपूर्व क्षमता है। लीलाशुक रचित 'कृष्णकणीमृत' महाप्रभु चैतन्य का परमिप्रय स्तोत्र है। इसमे भाव सुन्दर एवं चमत्कारी हैं तथा भाषा रसपेशल है। इसमें ३०० रलोक तथा तीन आश्वास हैं। यह संस्करण दाक्षिणात्य है पर बंगाल वाले संस्करण में एक ही आश्वास है, जिसमें ११२ क्लोक हैं।

वेंकटध्वरी—ये मद्रास निवासी श्री**वै**ष्णव थे । इनका स्थितिकाल १७वीं शताब्दी है । इन्होने 'लक्ष्मीसहस्र' नामक स्तोत्र काव्य में लक्ष्मीजी की स्तुति एक सहस्र ब्लोकों में की है। इनकी कविता में पाण्डित्य-प्रदर्शन का आग्रह है तथा क्लोक के प्रति प्रबल आकर्षण दिखाई पडता है।

सोमेश्वर — इन्होंने १०० क्लोकों में 'रामशतक' की रचना स्रग्धरा वृत्त में की है। इसमें राम की जीवन-कथा का वर्णन कर स्तुति की गयी है। भगवान विष्णु के ऊपर अनेक स्तोत्र लिखे गए हैं। शंकराचार्य नामक कवि कृत 'विष्णुपदादिकेशान्तवर्णन'

नामक ५१ स्रग्धरावृत्त में लिखित स्तोत्र में भगवान विष्णू का नखिशख विणित है। इसके रचियता आद्यशंकराचार्यं न होकर कोई पीठाधीश हैं। मधुसुदन सरस्वती (१६वीं शती) ने 'आनन्दमन्दाकिनी' नामक स्तोत्र में विष्णु के स्वरूप का मध्र चित्रण किया है। इसमें १०२ पद्य हैं। माधवभद्र कृत 'दानलीला' कृष्ण एवं गोपियों की विशेष लीला के आधार पर रचित है। इसमें ४८ पद्य हैं तथा रचनाकाल १६२८ संवत् (१५% ई०) है। अप्यय दीक्षित ने 'वरदराजस्तव' नामक स्तोत्र की रचना कांची के भगवान वरदराज की स्तृति में की है। इसमें १०६ बलोकों में भगवान के रूप का वर्णन किया गया है। पण्डितराज जगन्नाथ ने 'भामिनीविलास' नामक ग्रन्थ की रचना की है, जिसमें पाँच लहरियाँ हैं—करुणा, गंगालहरी, अमृतलहरी (यमुनालहरी), लक्ष्मीलहरी एवं मुधालहरी ( सुर्यंलहरी ) दि० पण्डितराज जगन्नाय ]। इन स्त्तिर्यो में कविता का स्वाभाविक प्रवाह तथा कल्पना का मोहक चित्र है।

शैवस्तोत्र—भगवान् शंकर की स्तृति अनेक किवयों ने लिखी है। काश्मीरी कवियों ने अनेक शिवस्तोत्रों की रचना कर स्तोत्र साहित्य को समृद्ध किया है। इनमें उत्पलदेव कृत 'शिवस्तोत्रावली' एवं 'जगद्धरभट्ट' रचित 'स्तृतिकृसुमांजलि' अत्यन्त प्रसिद्ध हैं। 'शिवस्तोत्रावली' में २१ विभिन्न स्तोत्र संकलित हैं तथा 'स्तृतिकृस्मांजलि' में ३८ स्तोत्र हैं, जिनमें १४१५ क्लोक हैं। अन्य शैव स्तोत्र हैं--नारायण पण्डिताचार्य की 'शिवस्तृति' (१३ बलोक) तथा गोकूलनाथ कृत 'शिवशतक'। ये १८वीं शती में हए थे।

जैन स्तोत्र-जैन स्तोत्रों में मानतुंग कृत 'भक्तामर' तथा सिद्धमेन दिवाकर रिवत 'कल्याणमन्दिर' भाषा-सौष्टव एवं भावों की मंजूल अभिव्यक्ति के लिए प्रसिद्ध हैं। चौबीस तीर्थंकरों के पृथक पृथक समय में स्तोत्र लिखे गए हैं। समन्तभद्र से जिन प्रभारितक के आचार्यों ने 'चतुर्विशिष्ण' में स्तोत्रों का संग्रह किया है। इसके अतिरिक्त श्रीवादिराज कृत 'एकीभावस्तोत्र' सोमप्रभाचार्य रचित 'सुक्तिमुक्तिवली' तथा जम्बू-गुरु कृत 'जिनशतक' हैं।

बौद्धस्तोत्र-महायान सम्प्रदाय के बौद्धों ने संस्कृत को अभिन्यक्ति का माध्यम बनाया है। इस सम्प्रदाय में शुष्कज्ञान की अपेक्षा भक्तितत्त्व पर अधिक बल दिया गया है। शुन्यवाद के आचार्य नागार्जुन ने भी भक्तिस्तोत्रों की रचना की थी। इनके चार स्तोत्र 'चतु:स्तव' के नाम से विख्यात हैं। इन पर कालिदास की छाया दिखाई पड़ती है। नवम शती के वज्रदत्त ने 'लोकेश्वरशतक' स्तोत्र की रचना की, जिसमें स्रम्धरा छन्द में अवलोकितेश्वर की स्तृति है। कहा जाता है कि इन्पेंने कृष्टरोग के निवारणार्थं ही इस ग्रन्थ की रचना की थी। सर्वंजिमित्र (८ वीं शताब्दी) ने देवी तारा-सम्बन्धी स्तोत्र की रचना ३७ वलोकों में की है। ये काइमीरक थे। इनकी रचना का नाम है 'आर्यातारा-स्रग्धरास्तोत्र' । बंगाल-निवासी रामचन्द्र कविभारती ( १२४५ ई०) ने 'भक्तिशतक' की रचना कर भगवान बुद्ध की स्तुति की है। यह भक्ति-सम्बन्धी प्रीढ़ कृति है। आचार्य हेमचन्द्रकृत 'अन्ययोगव्यवच्छेदिका' नामक स्तोत्रग्रन्थ भी प्रसिद्ध है। इन ग्रन्थों के अतिरिक्त अनेक स्तोत्र प्रसिद्ध हैं, जैसे—'देवोपुष्पांजलि' तथा

'शिवताण्डवस्तोत्र' आदि । इनके लेखकों का पता नहीं चलता है, पर इनकी लोक-प्रियता अधिक है । अधिकांश स्तोत्रग्रन्थों में श्रुङ्गारिकता, शब्दजाल एवं श्लेष तथा यमक के प्रति आकर्षण दिखाई पड़ता है । स्तोत्र-साहित्य के अनुशीलन से यह ज्ञात होता है कि इस पर कामशास्त्र का भी प्रभूत प्रभाव पड़ा और नखशिख की परिपाटी का समावेश हुआ । उत्तरकालीन ग्रन्थों में पाण्डित्य-प्रदर्शन, चमत्कार-मृष्टि, शब्द-चमत्कार एवं उक्तिवैचित्र्य की प्रधानता दिखाई पड़ी । इस पर तन्त्रशास्त्र का भी प्रभाव पड़ा ।

आधारगन्थ-१. संस्कृत साहित्य का इतिहास-श्री कीय (हिन्दी अनुवाद)। २. हिस्ट्री ऑफ संस्कृत क्लासिकल लिटरेचर -डॉ॰ दास गुप्त एवं डे। ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास-पं॰ बलदेव उपाध्याय। ४. संस्कृत साहित्य का नृतन इतिहास कीकृष्ण चेतन्य। ५. संस्कृत साहित्य का इतिहास

स्फाटायन— पाणिन के पूर्ववर्ती संस्कृत वैयाकरण जिनका समय मीमांसकजी के अनुसार २९५० वि० पू० है। इनके वास्तवि इनाम का पता नहीं चलता। पाणिन ने 'अष्टाध्यायी' के एक स्थान पर इनके मत को उद्घृत किया है। अवङ् स्फोटायनस्य। ६।१।१२३। पदमञ्जरीकार हरिदत्त ने 'काशिका' में इस सूत्र की व्याख्या करते हुए बताया है कि स्फोटायन स्फोटवाद के प्रवर्त्तक आचार्य हैं। भारद्वाज के 'वैमानिक-शास्त्र' में स्फोटायन विमानशास्त्र के भी विशेषज्ञ माने गए हैं— बृहद्द्विमानशास्त्र पृ० ७४। इनके सम्बन्ध में अन्य विवरण प्राप्त नहीं होते। स्फोटवाद (व्याकरणशास्त्र का) अत्यन्त प्राचीन सिद्धान्त है। इसका प्रवर्त्तक होने के कारण इनका महत्त्व असंदिग्ध है।

आधारग्रन्थ—संस्कृत व्याकरणशास्त्र का इतिहास—भाग १—पं० युधिष्ठिर मीमांसक।

समृति ( धर्मशास्त्र )—स्मृतियों का निर्माण हिन्दू-धर्म की इव्यापकता एवं चरम विकास का द्योतक है। 'स्मृति' शब्द का प्रयोग व्यापक अर्थ में होता था जिसके अन्तर्गत षड्वेदांग, धर्मशास्त्र, इतिहास, पुराण, अर्थशास्त्र तथा नीतिशास्त्र सभी विषयों का समावेश हो जाता है। कालान्तर में स्मृति का प्रयोग संकीण अर्थ में, धर्मशास्त्र के लिए होने लगा जिसकी पृष्टि मनु के कथन से भी होती है—श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्र तु वै स्मृति:। मनुस्मृति २११०। 'तैतिरीय आरण्यक (११२) में भी स्मृति शब्द का उत्लेख है और गौतम (११२) तथा विषष्ठ (११४) भी स्मृति को धर्म का उपादान मानते हैं। प्रारम्भ में स्मृतिग्रन्थों की संख्या कम थी, किन्तु आगे चलकर पुराणों की भाँति इनकी भी संख्या १८ हो गयी। गौतम ने (१११९९) मनु के अतिरक्त किसी भी स्मृतिकार का उल्लेख नहीं किया है। बोधायन ने अपने को छोडकर जिन सात धर्मशास्त्रकारों के नाम लिये हैं, वे हैं— औपजेषनि, कात्य, कादयप, गौतम, प्रजापित, मौदगल्य तथा हारीत। विषष्ठ ने केवल पाँच नामों की परिगणना की है— मौतम, प्रजापित, मनु, यम तथा हारीत। मनु ने ६ स्मृतिकारों का उल्लेख किया है—

अति, उतस्य के पुत्र, भृगु, विशष्ट, वैखानस एवं शोनक । सर्वप्रथम याजवल्य ने २० धर्मशास्त्रकारों का नामोल्लेख किया है तथा कुमारिल ने १८ धर्मसंहिताओं के नाम दिये हैं। 'चतुर्विशतिमत' नामक ग्रन्थ में २४ धर्मशास्त्रकारों के नाम हैं। विधीनिस ने ३६ स्मृतियों का उल्लेख किया है तथा 'बौद्धगीतमस्मृति' में ५७ धर्मशास्त्रों का नाम आया है। 'मित्रोदय' में १८ स्मृति, १८ उपस्मृति तथा २१ अन्य स्मृतिकारों के नाम आये हैं। स्मृतिकार—मनु, बृहस्पति, दक्ष, गीतम, यम, अंगिरा, योगीश्वर, प्रचेता, शातातप, पराशर, संवतं, उशना शंख, लिखित, अत्रि, विष्णु, आपस्तम्ब एवं हारीत। उपस्मृतिकार—नारदः पुलहो गाग्यः पौलस्त्यः शीनकः ऋतुः। बौधायनो जानुकर्णो विश्वामित्रः पितामहः॥ जाबालिर्नाचिकेतश्च स्कन्दो लोगाक्षिकश्यपो । व्यासः सनत्कुमारश्च शन्तनुर्जनकस्तथा॥ व्याद्यः कात्यायनश्चेव जातूकर्णः किपव्जलः। बौधायनश्च कणादो विश्वामित्रस्तयेव च॥ पैठीनिसर्गोभिलश्चरत्युपस्मृतिविधायकाः। अन्य २१ स्मृतिकार—विषष्टो नारदश्चेव सुमन्तुश्च पितामहः। विष्णुः कार्ष्णाजिनिः सत्यव्रतो गाग्यंश्च देवलः। जमदग्निर्भारद्वाजः पुलस्त्यः पुलहः ऋतुः। आत्रेयक्च गवेश्च मरीचिवंत्स एव च। पारस्करश्चर्षंशुक्तो वैजवापस्तयेव च॥ इत्येते स्मृतिकर्तार एकविशितरीरिताः॥ वीरमित्रीदय, परिभाषा प्र०, पृ० १८।

वैसे प्रमुख स्मृतियां १ ८ हैं जिनके निर्माताओं के नाम इस प्रकार हैं—मनु, याज्ञवल्क्य, अत्रि, विष्णु, हारीत, उश्चनस्, अंगिरा, यम, कात्यायन, बृहस्पित, पराशर, व्यास, दक्ष, गौतम, विस्तृ, नारद, भृगु तथा अंगिरा। उपर्युक्त सभी स्मृतियां उपलब्ध नहीं होतों। 'मानवधर्मशास्त्र' नामक स्मृतिग्रन्थ सर्वाधिक प्राचीन है जिसके प्रणेता मनु हैं। इसके कितपय अंश प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं, किन्तु इस समय 'मनुस्मृति' के नाम से जो ग्रन्थ प्राप्त है उसका मेल 'मानवधर्मशास्त्र' के प्राप्तांश से नहीं है। ऐसा प्रतीत होता है कि 'मानवधर्मशास्त्र' के सूत्रों के आधार पर 'मनुस्मृति' का निर्माण हुआ है [दे० मनुस्मृति]।

स्मृतियों की परम्परा—'महाभारत' के शान्तिपर्व में 'मनुस्मृति' से मिलते-जुलते विषय का वर्णन है। उसमें ब्रह्मा द्वारा रचित एक 'नीतिशास्त्र' नामक ग्रन्थ का उल्लेख है, जिसमें एक लाख अध्याय थे तथा धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन चार पुरुषायों का विस्तृत विवेषन था। आगे चल कर भगवान शंकर ने उसे दस हजार अध्यायों में संक्षिप्त किया तथा पुनः इन्द्र ने उसे पांच हजार अध्यायों में संक्षिप्त कर 'बाहुदन्तकथा-शास्त्र' की संज्ञा दी। तदनन्तर यही ग्रन्थ 'बाहुंस्पत्यशास्त्र' के नाम से प्रसिद्ध हुआ जिसे शुक्राचार्य ने एक हजार अध्यायों में निर्मित किया। कालान्तर में यही ग्रन्थ ऋषि-मुनियों द्वारा मनुष्य की आयु के हिसाब से संक्षिप्त होता रहा [दे० महाभारत, शान्तिपर्व अध्याय ५९]। 'महाभारत' के इस विवरण से जात होता है कि धर्मशास्त्र के अन्तर्गत अर्थशास्त्र, राजनीति, समाजशास्त्र, शिल्प एवं रसायनशास्त्र का समावेश था। बृहस्पित ने धर्मशास्त्र के उपर बृहद्गन्थ की रचना की थी। धर्मशास्त्र-सम्बन्धी विविध ग्रन्थों से संग्रह कर लगभग २३०० श्लोकों का संग्रह बड़ौदा से प्रकाशित हुआ है, जो 'बाहंस्पत्यशास्त्र' का ही अंश है। इसके संपादक श्रीरंगाचार्य का कथन है कि 'बृहस्प-

तिस्मृति' के अधिकांश उपलब्ध वचन ईशा पूर्व दूसरी शती के हैं। सम्प्रित 'मनुस्मृति' के अतिरिक्त 'नारदस्मृति', 'याज्ञवल्क्यस्मृति' एवं 'पराश्चरस्मृति' उपलब्ध हैं। इनके अतिरिक्त अन्य स्मृतियां भी प्राप्त होती हैं जिनका प्रकाशन एवं हिन्दी अनुवाद तीन खण्डों में श्रीराम शर्मा द्वारा हो चुका है। कई स्मृतियों का प्रकाशन कलकत्ता से भी हुआ है।

स्मृतियों का विषय-धर्मशास्त्र के अन्तर्गत राजा-प्रजा के अधिकार-कर्त्तंव्य, सामाजिक आचार-विचार, व्यवस्था, वर्णाश्रमधर्म, नीति, सदाचार तथा शासन सम्बन्धी नियमों का विवेचन किया जाता है। स्मृतियों के माध्यम मे भारतीय मनी-षियों ने हिन्दूजीवन के सुदीर्घकालीन नियमों का ऋमबद्ध रूप प्रस्तृत किया है। शताब्दियों से प्रचलित सामाजिक रीति-नीति एवं व्यवस्था को सुव्यवस्थित करते हुए उन्हें प्रामाणिकता प्रदान करने का श्रेय स्मृतिग्रन्थों को ही है। अधिकांश स्मृति-ग्रन्थ रलोकबद्ध हैं, किन्तु 'विष्णुस्मृति' में गद्य का भी प्रयोग है । इन ग्रन्थो मे प्राचीन भारतीय समाज के रीति-रिवाजों तथा धार्मिक एवं राजनीतिक नियमों पर विस्तार-पूर्वक प्रकाश डाला गया है। स्मृतिग्रन्थों में सामाजिक नियमों, वर्णाश्रम-व्यवस्था, पित-पत्नी के कत्तंव्याकर्त्तव्य का प्रतिपादन, प्रायश्चित्त, खाद्याखाद्य-विवेचन, दण्डनीति, उत्तराधिकार का नियम, गुद्धि, विवाह, उपनयन आदि सोलह संस्कार, राजधर्म आदि का विवेचन है। स्मृतिग्रन्थों में वर्णित विधान आज के विधि ग्रन्थों की तरह उस समय राजकीय नियम के रूप में प्रचलित थे। उनका महत्त्व आज भी हिन्दूसमाज के लिए उसी रूप में विद्यमान है। स्मृतिग्रन्थ अपने युग के विधि ग्रन्थ ही थे, जिनकी स्वीकृति तत्कालीन शासनयन्त्र द्वारा हुई थी और इन्हीं के आधार पर दण्डादि विधान किये जाते थे। स्मृतियों की रचना ६०० ई० पू० से लेकर १८०० ई० तक कमबद्ध रूप से होती रही है। इनके प्रमुख विषय या अंग चार हैं-आचार-विषयक, व्यवहार-सम्बन्धी, प्रायश्चित्त तथा कर्मकल । इनमें चतुर्वण एवं चार आश्रमों के आधार पर विविध विधियों का विश्लेपण किया गया है। इस समय स्मृतियों की संख्या १५२ मानी जाती है। 'मनुस्मृति', 'याज्ञवल्क्यस्मृति', 'नारदस्मृति', 'पराश्चरस्मृति', 'बृह-स्पतिस्मृति' के अतिरिक्त अन्य प्रसिद्ध ग्रन्थों के नाम इस प्रकार हैं — 'धर्मरत्न' (जीमूत-वाहन, १२वीं शती ), 'स्मृतिकल्पतर' ( लक्ष्मीधर ), 'ब्राह्मणसवंसव' ( हलायुध, १२वीं श्रती ), 'स्मृतिचन्द्रिका' ( रेवण्णभट्ट, १३वीं शती ), स्मृतिसंग्रह' ( वरदराज ), 'चतुर्वर्गंचिन्तामणि' (हेमाद्रि ), 'मदनपारिजात' (विश्वेश्वर, १४वीं शती ), 'स्मृतिरत्नाकर' ( चण्डेश्वर ), 'कालमाधवीय' ( माधव ), 'चिन्तामणि' ( वाचस्पति, १५वों शती ), 'सरस्वतीविलास' (प्रतापग्रद्भदेव, १६वों शती ), 'अग्निपरीक्षा' (रघु-नन्दन ), 'स्मृतिमूक्ताफल' ( वैद्यनाथ दीक्षित ), 'तिथिनिर्णय' ( भट्टोजिदीक्षित, १७वीं शती ), 'निर्णयसिन्ध्' (कमलाकर भट्ट ), 'भगवन्त-भास्कर' (नीलकण्ठ ), 'बीर-मित्रोदय' (मित्र मिश्र)।

आधारग्रन्थ— १. धर्मशास्त्र का इतिहास भाग १ — काणे (हिन्दी अनुवाद)। २. प्रमुख स्मृतियों का अध्ययन — डॉ॰ लक्ष्मीदस ठाकुर।

\*\*\*\*

स्वप्नवास्तवदत्त-यह महाकवि भास रचित उनका सर्वश्रेष्ठ नाटक है दि० भास ]। इसमें ६ अंक हैं तथा वत्सराज उदयन की कथा विणित है। उदयन राजा प्रद्योत के प्रासाद से वासवदत्ता का हरण कर विषय-वासना में लिप्त हो राजकीय कार्यों से विरत हो जाता है। इसी बीच उसका शत्रु आरुणि उस पर आक्रमण कर देता है, पर उदयन का मन्त्री यौगन्धरायण सचेत होकर सारी समस्याओं का समाधान निकाल लेता है। योगन्धरायण मगधनरेश की पूत्री पद्मावती से राजा का ( उदयन का) विवाह करा कर उसकी शक्तिविस्तार करना चाहता है, पर राजा वासवदत्ता के प्रति अत्यन्त अनुरक्त है, अतः वह दाव-पेंच के द्वारा यह कार्य सम्पन्न करना चाहता है। वह वासवदता से सारी योजना बनाकर इस कार्य में उसकी सहायता चाहता है। एक दिन जब राजा मृगया के लिए जाते हैं तो योगन्धरायण यह अफवाह फैला देता है कि वासवदत्ता और वह दोनों ही आग में जल गए। जब राजा आखेट से आते हैं तो अत्यधिक संताप से पीडित होकर प्राणत्याग करने को उद्यत हो जाते हैं, पर अमात्यों के समझाने पर विरत होते हैं। अमात्य रुमण्यवान् राज्य का संरक्षण करने लगता है । योगन्धरायण परिव्राजक का वेष बनाकर वासवसता को लेकर मगधनरेश की राजधानी में घूमता है। उसी समय पदावतो अपनी माता के दर्शन के लिए जाती है और कंचूकी आश्रमवासियों मे पूछता है कि जिसे जो वस्तु अभीष्ट हो, वह मांगे । योगन्धरायण आगे आकर पुछता है कि यह मेरी भगिनी प्रोषितपतिका है आप इसका संरक्षण करें । उसने दैवज्ञों से सून रखा था कि पद्मावती के साथ उदयन का विवाह होगा, अतः वह वासवदत्ता को पद्मावती के साथ रखना उपयुक्त समझता है। पद्मावती के साथ उदयन का विवाह हो जाता है। राजा को वासवदत्ता की स्मृति आ जाती है और वे उसके वियोग में बेचैन हो जाते है। उनके नेत्रों में आँसू आ जाते है । उसी समय पद्मावती आ जाती है और उदयन उससे बहाना बनावे हुए कहता है कि उसकी आँखों में पुष्य-रेणुपड़ गए थे। पद्मावती शिरोवेदना के कारण चली जाती है और राजा सो जाता है। वह स्वप्न में वासवदत्ता का नाम लेकर बडबडाने लगता है। उसी समय वासवदत्ता आती है और राजा को पद्मावती समझकर उसके पास सो जाती है। राजा वासवदत्ता का नाम पुकारने लगता है। वासवदत्ता वहाँ से चल दती है, पर नींद टूटने पर उदयन उसका पीछा करता है और धका लगने पर द्वार के पास गिर पड़ता है। विदूषक उसे बतलाता है कि यह स्वप्न था। एक दूत महामेन के यहाँ से आकर राजा उदयन एवं वासवदत्ता का चित्र-फलक लाकर राजा को देता है। पद्मावती उसे देखकर कहती कि ऐसी ही स्त्री एक मेरे पास भी है जिसे एक ब्राह्मण ने प्रोषितपतिका कह कर मेरे पास रखा था। राजा उससे तुल्य-रूपताकी संभावनाकी बात कहताहै, अतः यह कोई अन्य स्त्री होगी। इसी बीच योगन्धरायण आ जाता है और पद्मावती से अपना न्यास मांगता है। वासवदत्ता आ जाती हु और सभी लोग उसे पहचान लेते हैं। योगन्धरायण राजा के चरणों पर गिर पडता है और अपने अविनय के लिए क्षमा मांगता है। राजा द्वारा इस रहस्य को पूछने पर वह बतलाता है कि दैवज्ञों ने पद्मावती के साथ आपके विवाह की बात

कही थी। इस समय मगध राज्य की सहायता से आपको पद्मावती और राज्य दोनों ही प्राप्त हुए। सभी लोग महासेन को यह संवाद सुनाने के लिए उज्जयिनी जाने को उद्यत होते हैं और भरतवाक्य के पश्चात् नाटक समाप्त हो जाता है। राजा द्वारा स्वप्न में वासवदत्ता को देखने के कारण इस नाटक का नाम 'स्वप्नवासवदत्तम्' रखा गया है।

'स्वष्नवासवदत्त' में भास की कला की चरम परिणित दिखाई पडती है। नाटकीय संविधान, चिरत्रांकन, संवाद, प्रकृति-चित्रण तथा रसोन्मेष सभी तत्त्वों का इस नाटक में पूर्ण परिपाक हुआ है। यों तो इसके सभी दृश्य आकर्षक हैं, पर स्वष्न वाला दृश्य अधिक महत्त्वपूर्ण है। इसे देखकर दर्शक विशेष रूप से अभिभूत हो जाते हैं। धीरललित नायक उदयन की कलाश्रियता जहाँ एक ओर दर्शकों का आवर्जन करती है, वहीं कूउनीतिज्ञ योगन्धरायण का बुद्धि-कीशल उन्हें चमत्कृत कर देता है। इसमें प्रधान रम प्रशंगार है तथा गोण रूप मे हास्य एवं वीररस की भी उद्भावना की गयी है। वासवदत्ता तथा उदयन की कथा के आधार पर इसमें विश्लस्भ प्रशंगार की प्रधानता है। पद्मावती एवं वासवदत्ता के विनोद में शिष्ट हास्य की झलक है तथा विदुषक के बचनों मे हास्य की मृष्टि की गयी है।

चरित्र चित्रण—चरित्र-चित्रण की दृष्टि से भी यह नाटक सफल है। इसमें प्र<mark>धान</mark> हैं—उदयन, वासवदत्ता, पद्मावती एवं योगन्धरायण ।

उदयन — इस नाटक के नायक उदयन हैं। शास्त्रीय दृष्टि से वे धीरललित नायक हैं। वे कलाप्रे-ी, विलासी तथा रूपवान् हैं और वीणा-वादन की कला में दक्ष हैं। जब वे आखेट के लिए जाते है तभी लावाणक गृह की घटना घटती है। वे बहुपत्नीक होते हुए भी दाक्षिण्य गुण से युक्त हैं। एक पत्नी के रहने पर वे जान बुझकर द्वितीय विवाह नहीं करते, अपित परिस्थितिवश वैसा करने को प्रस्तुत होते हैं। वासवदत्ता के प्रति उनका प्रगाढ प्रेम है और पद्मावती से परिणय होने पर भी वासवदत्ता की स्मृति उन्हें बनी रहती है। पद्मावती से विवाह करने के पश्चात् जब विदूषक उनसे वासवदत्ता के सम्बन्ध में पूछता है तो वे उत्तर देते हैं कि पद्मावती वासवदत्ता की भांति उनके मन को आकृष्ट नहीं करती। वासवदत्ता की मृत्यु हो जाने के पश्चात् भी उसका प्रेम उनके हृदय में विद्यमान रहता है। वे वासवदत्ता के प्रति अगाध प्रेम का भाव रखते हुए भी पद्मावती के प्रति उदार बने रहते हैं और उसे किसी प्रकार से दुःख नहीं पहुँचाते । वासवदत्ता के वियोग में अश्वसिक्त नेत्र होने पर वे पद्मावती से अध्रुपूर्णनेत्र होने का कारण पुर्धों के पराग नेत्रों में पड़ जाने को कहते हैं। दाक्षिण्य गुण उनमें कूट-वृटकर भरा हुआ है और वे वासवदत्ता के प्रति अपने प्रेम को पद्मावती पर प्रकट नहीं होन देते । राजा अत्यधिक कलापरायण है और मृद्द होने के कारण उनमें कोध का अभाव है। पर, इनमें शोर्य की कमी नहीं है। पंचम अंक में आरुणि पर रुमण्यान् द्वारा आक्रमण करने की बात सुन कर वे युद्ध के लिए उद्यत हो जाते हैं। उनमे गुरुजनों के प्रति सम्मान की भावना है। महासेन तथा अंगारवती के यहाँ

से आये हुए ब्राह्मण का सन्देश सुनने के छिए वे अस्तन मे उठ जाते हैं। भास ने इस नाटक में उनके चरित्र को सुन्दर, उदात्त एवं मनोवैज्ञानिक बना दिया है।

वासवदत्ता — वासवदत्ता त्याग की प्रतिमूर्ति एवं रूपयीवनवती पितप्राणारमणी है। वह स्वामी के हित के लिए अपना सर्वस्वत्याग देने में भी नहीं हिचकती। वह उज्जीयनीनरेश महासेन प्रद्योत की पुत्री है। जब उदयन उसके पिता के यहाँ बन्दी थे तभी उसका उनसे परिचय हुआ था, और अन्ततः यह परिचय प्रगाढ़ प्रेम के रूप में परिणत हो गया। वासवदत्ता में स्वाभिमान का भाव भरा हुआ है। वह अत्यन्त उदार है तथा पद्मावती के प्रति ईप्यों का भाव प्रपट नहीं नरती। वह पद्मावती के विवाह के समय स्वयं माला गूँथती है। वासवदत्ता गाफी चतुर है तथा किसी भी स्थित में अपनी मृत्यु के रहस्य को खोलती नही। यह धूँग वे साथ साथी परिस्थिति में अपनी मृत्यु के रहस्य को खोलती नही। यह धूँग वे साथ साथी परिस्थिति में हो। वह गुणप्राहिणी भी है तथा सदैव पद्मावनी के रूप की प्रयंगा किया करती है। उदयन का प्रेम ही उसके जीवन का गंद तो और उनके मुख में अपनी पर्धा पुनकर वह उद्धित हो जाती है। वह भोजन बनाते के कार्य में काफी कुशल है और निष्टान्न बनाकर विद्रपक को प्रसन्न करती है। यह गुणप्राहिणी से एक ले उसका चर्ता के कार्य में काफी कुशल है और निष्टान्न बनाकर विद्रपक को प्रसन्न करती है। यह गुणप्री वित्राह है, अत वह परपुर्ष के दर्शन से दूर रहती है।

पद्मावती—पद्मावती समयनरेश की भिगनी है और वासवदत्ता की सीत होते हुए भी उसके प्रति अत्यधिक उदार है। वह अत्यन्त रूपवती है। उसके सौन्दर्य की प्रशंसा वासवदत्ता किया करती है। विदूषक के अनुसार वह 'सर्वसद्गुणों का आकर' है। राजा भी उसके रूप की प्रशंसा करता है। यह राजा के प्रति प्रेम, अपनी सीत वासवदत्ता के प्रति आदर तथा अन्य जनों के प्रति सहानुभूति रखती है। वह वासवदत्ता की भांति आदर्श सौत है तथा उसके माता-पिता को अपने माता-पिता की भांति आदर एवं सम्मान प्रदान करती है। वह बुद्धिमती नारी है। वासवदत्ता का रहस्य प्रवट होने पर वह अपने अविनय के लिए उसमें क्षमा मांगती है।

योगन्धरायण — योगन्धरायण बादर्श मन्त्री के रूप में चित्रित हैं। इस नाटक की सारी घटना उसी की कार्यदक्षता एवं बुद्धिकोशल पर चलती है। उसमें स्वामिभक्ति कूट कूट कर भरी हुई है और वह राजा के हित-साधन के लिए अपना सर्वस्व त्यागने को तैयार रहता है। ज्योतिषियों के कथन को ही सत्य मान कर कि राजा पद्मावती का पित होगा योगन्धरायण सारा खेल रच देता है। उसके बुद्धिकोश एवं स्वामिभिक्त के कारण राजा को उसका खोया हुआ राज्य प्राप्त होता है। सारे भेद के खुल जाने पर वह राजा के पैरों पर गिर पड़ता है।

आधारग्रन्थ—१. महाकविभास एक अध्ययन—पं० बंलदेव उपाध्याय । २. संस्कृत नाटक—(हिन्दी अनुवाद)—कीथ ।

हनुमन्नाटक—इस नाटक के रचियता दामोदर मिश्र हैं। 'हनुमन्नाटक' को महानाटक भी कहा जाता है। इसके कितपय उद्धरण आनन्दवर्द्धन रिवत 'ध्वन्यालोक'

में हैं। आनन्दवर्द्धन का समय ८५० ई० है, अतः दामोदर मिश्र का समय नवीं शताब्दी ई० का प्रारम्भ माना जाता है। इस नाटक की रचना रामायण की कथा के आधार पर हुई है। यह दीर्घवस्तारी नाटक है तथा इसमें एक भी प्राकृत पद्य का प्रयोग नहीं हुआ है । इसके दो संस्करण प्राप्त होते हैं-प्राचीन और नवीन । प्राचीन के प्रणेता दामोदर मिश्र माने जाते हैं तो नवीन का रचियता मधुसूदनदास को कहा जाता है। प्राचीन में १४ तथा नवीन में ९ अंक प्राप्त होते हैं। इसमें गद्य की न्यूनता एवं पद्य का प्राचुर्य है। इसकी अन्य विशेषताएँ भी द्रष्ट्रश्य हैं; जैसे विद्रुषक का अभाव तथा पात्रों का आधिक्य। इसमें विष्कम्भ भी नहीं है तथा सूत्रधार का भी अभाव है। मैक्समूलर के अनुसार यह नाटक न होकर नाटक की अपेक्षा ाव्य के अधिक निकट है तथा इससे प्राचीन भारतीय प्रारम्भिक नाट्यकला का परिचय प्राप्त होता है। विशेष तथा ल्यूड्सं ने इसे 'छायान'टक' की आरम्भिक अवस्था का द्योतक माना है। स्टेनकोनो, विटरनित्स तथा अन्य पाइचात्य विद्वान् भी इसी मत के समर्थक है, पर कीथ के अनुसार यह मत प्रामाणिक नहीं है। उन्होंने बताया है कि इसकी रचना प्रदर्शन की दृष्टि से नहीं हुई थी। इसके अन्तिम पद्य मे इसके रचियता दःमोदर मिश्र ज्ञान होते हैं। "रचितमनिलपुत्रेणाय वाल्मीकिनाब्धी निहितममृतबुद्धचा प्राङ् महा-नाटकं यत् । सुमिननुर्गतभोजेनोद्द्यतं तत् क्रमेण ग्रथितमवत् विश्वं मिश्रदामोदरेण ॥" १४।९६ [इस नाटक का हिन्दी अनुवाद सहित प्रकाशन चीखम्बा विद्याभवन, वाराणसी से हो चुका है ]

हम्मीर महाकाट्य-इसके रचियता हैं नयनचन्द्रसूरि । इसमें कवि ने अल्ला-उद्दीन एवं रणथम्भोर के प्रसिद्ध राणा हम्मीर के युद्ध का आंखों देखा वर्णन किया है, जिसमें हम्मीर लडते-लडते काम आये थे। इस महाकाव्य में १४ सर्ग एवं १५७२ श्लोक हैं। इसकी प्रमुख घटनाएँ हैं-अज्ञाउद्दीन का हम्मीर से ऋढ होने का कारण, रण-थम्भोर के किले पर मुसलमानों का आक्रमण, नुसरत खाँ का युद्धस्थल में मारा जाना, अल्लाउद्दीन का स्वयं युद्ध क्षेत्र में आकर युद्ध करना, रतिपाल का विश्वासवात, राजपूतों की पराजय तथा जीहरवृत एवं 'साका' । इन सारी घटनाओं का चित्र अत्यन्त प्रामाणिक है जिसकी पृष्टि ऐतिहासिक ग्रन्थों से भी होती है। यह महायुद्ध १३५७ विकम संवत् में हुआ था। कहा जाता है कि नयनचन्द्रसूरि ने इस युद्ध को स्वय देखा था और उसके देखनेवालों से भी जानकारी प्राप्त की थी। यह वीररस प्रधान काव्य है। इसमें ओजमयी पदावली में वीररस की पूर्ण ब्यंजना हुई है। किव ने विनम्रता-पूर्वंक महाकवि कालिदास का ऋण स्वीकार किया हैं। नीचे के श्लोक पर 'रघुवंश' का प्रभाव है— ''क्वैतस्य राज्ञः सुमहच्चरित्रं क्वैषा पुनर्मे धिषणाऽनुरूपा। ततोऽति-मोहाद् भुजयैकयैव मुग्धस्तितीर्धामि महाधमुद्रम्" ॥ १।११ इसका प्रकाशन १८१८ ई० में बम्बई से हुआ है, सम्पादक हैं श्री नीलकण्ठ जनादंन कीतंने।

हरचरित चिन्तामणि-इस महाकाव्य के रचियता हैं काश्मीर निवासी कवि जयद्वय । इसमें भगवान शंकर के चरित्र एवं लीलाओं का वर्णन है। इसकी रचना \*\*\*\*\*

अनुष्टुप् छन्द में हुई है। जयद्रय 'अलंकारसर्वंस्व' के टीकाकार जयरय (विमर्शिनी टीका) के भाई हैं। ये काश्मीरनरेश राजा राजदेव या राज के सभा-किव थे, जिनका शासनकाल १२०४ से १२२६ ई० है। इस काव्य की भाषा सरस एवं सुबोध है।

हरियंश पुराण हरियंश पुराण महाभारत का परिशिष्ट कहा जाता है जिसे महाभारत का 'खिल' पर्य कहते हैं। विद्वानों का ध्यान हरियंश को स्वतन्त्र पुराण मानने की ओर कम गया है। इसका स्थान न तो अठारह पुराणों मे और न अठारह उपपुराणों में ही स्वीकार किया गया है। मुख्यतः पुराणों की संख्या १८ ही मानी गयी, फलतः हरिवंश को इससे बंचित हो जाना पड़ा। हरिवंश में सभी पौराणिक तत्त्व विद्यमान हैं। इसीलिए कतिपय पाश्चात्य विद्वानों ने इसे महापुराणों में परिगणित किया है। भारतीय विद्वान् इसे महाभारत का ही अंग मानते है। पर, डॉं विन्टरनित्स का कहना है कि 'हरिवंश शुद्ध रूप से एक पुराण है यह बात इससे भी सिद्ध होती है कि बहुधा शब्दशः समान अनेक उक्तियाँ इस संबंध मे कई पुराणों में उपलब्ध हैं।" भारतीय साहित्य भाग १, खण्ड र पृ० १२९ ॥ इन्होने इसे खिल के अतिरिक्त स्वतन्त्र पूराण के भी रूप में स्वीकार किया है। फकुंहर ने हरिवंश की गणना पुराणों में की है तथा इसे बीसवाँ पुराण माना है। ( आउटलाइन ऑफ रैलिजस लिटरेचर ऑफ इण्डिया पृ० १३६ ) हॉपिकस के अनुसार 'हरिवंश' 'महा-भारत' के अर्थाचीन पर्वों में एक है। हाजरा ने रास के आधार पर इसका समय चतुर्थ शताब्दी माना है। 'हरिवंश' तीन बड़े पर्वों में विभाजित है और इस ी क्लोक संस्था १६३७४ है। प्रथम पर्व 'हरिवंश' पर्व कहा जाता है जिसमें ५५ अध्याय हैं। इसके द्वितीय पर्व को विष्णु पर्व कहते हैं जिसमें ८१ अध्याय हैं तथा तृतीय ( भविष्य ) पर्व के अध्यायों की संख्या १३५ है। इसमें विस्तारपूर्वक विष्णू भगवान् का चरित्र वर्णित है तथा कृष्ण की कथा एवं क्रज में की गयी उनकी विविध लीलाओं का मोहक वर्णन किया गया है। इसमें पुराण पंच लक्षण का पूर्णतः विनियोग हुआ है तथा इसका प्रारम्भ मृष्टि की उत्पत्ति से ही किया गया है। इसमें प्रलय का भी वर्णन है तथा वंब और मन्वन्तरों के अनुरूप राजाओं की वंशावलियाँ तथा ऋषियों के विविध आख्यान प्रस्तृत किये गए हैं। इसमें पूराणों में विणित अनेक साम्प्रदायिक प्रसंग भी मिलते हैं; जैसे वेष्णव, शैव एवं शाक्त विचार धाराएँ । हरिदंश में योग तथा सांख्य संबंधी विचार भी हैं तथा अनेक दार्शनिक तत्त्वों का भी विवेचन प्राप्त होता है। इसके प्रथम पर्व (हिंग्डेश) में ध्रुव की कथा, दक्ष तथा उनकी पुत्रियों की कथा, वेद और यज्ञविरोधी राजा वेन की कथा, उनके पुत्र तथा पृष्टु विश्वामित्र एवं वसिष्ठ के आख्यान विणत हैं। अन्य विषयों के अन्तर्गत राजा इक्ष्वाकु एवं उनके वंशधरों तथा चःद्रवंश का वर्णन है। द्वितीय (विष्णु) पर्व में मानव रूपधारी विष्णु अर्थात् कृष्ण की कथा अत्यन्त विस्तार के साथ कही गयी है। इसमें विष्णु और शिव से सम्बद्ध स्तीत्र भी भरे पड़े हैं। भिवाय पर्व में आने वाले युगों के संबंध में भिवष्य वाणियाँ की गयी हैं। इसी पर्द में वाराह, नृषिह एवं वामन अवतार की कथा अत्यन्त विस्तार के साथ दी गयी है तथा शिव और विष्णु को एक दूसरे के निकट लाने का प्रयास किया गया है। शिव और विष्णु को एक दूसरे की स्तुति करते हुए दिखाया गया है। इसी अध्याय में कृष्ण द्वारा राजा पौण्ड्र के वध का वर्णन है। इसके अंत में महाभारत एवं हरिवंश पुराण की महिमा गायी गयी है।

महाभारत में भी इस तथ्य का संकेत है कि हरिवंश महाभारत का 'खिल' या परिशिष्ट है तथा हरिवंश पर्व एवं विष्णु पर्व को महाभारत के अन्तिम दो पर्वों के रूप में ही परिगणित किया गया है। "हरिवंशस्ततः पर्व पुराणं खिलसंज्ञितम्। भविष्यत् पर्व चाप्युक्तं खिलेष्वेवाद्भुतं महत्॥" महा० १।२।६९॥ हरिवंश में भी ऐसे प्रमाण मिलते हैं जिसमे पता चलता है कि इसका सम्बन्ध महाभारत से है। 'उक्तोऽयं हरिवंशस्ते पर्वाण निखलानि च'। हरि० ३।२॥

इसके साथ ही अनेक प्राचीन ग्रन्थों में इसे स्वतन्त्र ग्रन्थ के रूप में भी प्रतिष्टित किया गया है। जैसे अग्निपुराण में रामायण, महाभारत एवं पुराणों के साथ हरिवंश का भी उल्लेख है। "सर्वे मत्स्यावताराद्या गीता रामायणं त्विह। हरिवंशो भारतं च नव सर्गाः प्रदिशताः ॥ आगमो वैष्णवो गीतः पूजादीक्षाप्रतिष्ठया ।" अग्निपुराण ३८३।५२-५३ ॥ गरुडपुराण में महाभारत एवं हरिवंशपुराण का कथासार दिया गया है। ऐसा लगता है कि उत्तरकाल में हरिवंश स्वतन्त्र वैष्णव ग्रन्थ के रूप में स्वीकार किया जाने लगा था। इस सम्बन्ध में डॉ॰ वीणापाणि पाण्डे ने अपने शोध-प्रबन्ध में यह निष्कषं प्रस्तृत किया है। "महाभारत विषयक अनेक प्रमाण दो निष्कषं प्रस्तुत करते हैं। पहले निष्कषं के अनुसार हरिवंश पुराण महाभारत का अन्तरंग भाग है। द्वितीय निष्कर्षं के परिणामस्वरूप खिल हरिवंश एक सम्पूर्ण वैष्णव पुराण के रूप में दिखलाई देता है। हरिवंश के पुराण पब्चलक्षणों के साथ पुराणों में समानता रखनेवाली कुछ स्मृति सामग्री भी मिलती है। इसी कारण खिल होने पर भी हरिवंश का विकास एक स्वतन्त्र पुराण के रूप में हुआ है।" हरिवंशपुराण का सांस्कृतिक विवेचन पृ० ७ हरिवंश में अन्य पूराणों की अपेक्षा अनेक नवीन एवं महत्त्वपूर्ण तथ्यों का विवेचन है जिससे इसकी महनीयता सिद्ध होती है। इसमें अन्य पुराणों की अपेक्षा कृष्ण के चरित्र-वर्णन में नवीनता है: जैसे 'घालिक्यगेय' नामक वाक्य मिश्रित संगीत तथा अभिनय का कृष्ण चरित के अन्तर्गत वर्णन तथा पिण्डारकतीर्थ में यादवों एवं अन्तःपूर की समस्त रानियों के साथ कृष्ण की जलकीडा । हरि० २।८८।८९ इसमें बज्जनाभ नामक दैत्य की नवीन कथा है जिसमें बज्जनाभ की कत्या पद्मावती के साथ प्रद्युम्न के विवाह का वर्णन किया गया है। इसी प्रसंग में भद्र नामक नट द्वारा 'रामायण' एवं 'कौबेराभिभसार'' नामक नाटकों के खेलने का उल्लेख भारतीय नाट्यशास्त्र की एक महत्त्वपूर्ण सूचना है। हर्टेल और कीथ प्रभृति विद्वान इसी प्रसंग के आधार पर ही संस्कृत नाटकों का सूत्रपात मानते हैं। हरिवंश में वर्णित 'घालिक्य' विविध वाद्यों के साथ गाया जानेवाला एक भावपूर्ण संगीत है जिसके जन्मदाता स्वयं कृष्ण कहे गए हैं। "घालिक्यगान्धर्व गुणोदयेषु, ये देवगन्धर्वमहर्षिसंघाः । निष्ठां प्रयान्तीत्यवगच्छ बुद्धा, \*\*\*\*

छालिक्यमेव मधुसूदनेन ॥" हिरवंश २।६९।६३ । "यत्र यशे वत्तंमाने सुनाट्येन नटम्तदा । महर्षीस्तोषयामास भद्रनामेति नामतः ॥" वही २।९१।२६ इसमें 'ढारवती' के निर्माण में भारतीय वास्तुकला का उत्कृष्ट रूप मिलता है तथा वास्तुकला-सम्बन्धी कई पारिभाषिक शब्द भी प्राप्त होते हैं जो तदयुगीन वास्तुकला के विकसित रूप का परिचय देते हैं। जैसे 'अष्ट्रमार्गमहारथ्या' तथा 'महाषोडशचत्वर' । इसके दार्शनिक विवेचन में भी अनेक नवीन तथ्य प्रस्तुत किये गए हैं तथा सर्ग और प्रतिसर्ग के प्रसंग में भारतीय दर्शन की सुव्यवस्थित परम्परा का पूर्वकालिक रूप प्राप्त होता है । हरिवंश के काल-निर्णय के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं है । हापिकंस, हाजरा एवं फकुंहर के अनुसार इसका समय चतुर्यशताब्दी है, पर अन्तःसाक्ष्य एवं बहिःसाक्ष्य के आधार पर इसका समय तृतीयशताब्दी से भी पूर्व निश्चित होता है । अश्वघोप ने हरिवश के कतिपय क्लोकों को ग्रहण किया है । अश्वघोप कृत 'वजूमूची' के कुछ इलोक हरिवंश में भी प्राप्त होते है, अतः इपकी प्राचीनता असंदिग्ध है । अश्वघोप का समय प्रथम से ढितीय शती है । इससे ज्ञात होता है कि प्रथम शती में भी हरिवंश बिद्यमान था । बेबर एवं रे चौधरी ने इस मत को स्वीकार किया है ।

अधारम् थ—१. हरिवंश पुराण—(हिन्दी अनुवाद सहित ) गीताप्रम गोरखपुर । २. जे० एन० फर्कुहर—ऐन आउटलाइन ऑफ रेलि उस लिटरेचर ऑफ इंडिया । ३. एफ० डब्ल्यू हॉपिक्स —व रेट एपिक्स ऑफ इंडिया । ४. ए० बी० कीथ —संस्कृत बूामा । ४. एस० कोनो—दस इन्डिका ड्रामा—बिलन १९२० । ६. हरिदेश पुराण एक सांस्कृतिक अध्ययन—डॉं० वीणापाणि पाण्डेय ।

हिरिंचित्रास (महाकान्य)— इस महाकान्य के रचयिता प्रसिद्ध वैद्यराज लोलिम्बराज हैं। इसमें श्रीकृष्ण की ललित लीलाएँ वर्णित हैं तथा पाँच सर्गों में बाल-लीला का वर्णन है। विशेष विवरण के लिए दे० [लोलिम्बराज] इनका समय ११ वीं शताब्दी का मध्य है। ये दक्षिणनरेश हरिहर के समकालीन थे। इन्होंने 'वैद्यजीवन' नामक प्रसिद्ध वैद्यकप्रन्थ की रचना की है।

हरिद्चन्द्र—ये जैनकिव थे। इनका समय १२ शतक माना जाता है। ये मक नामक वंश में उत्पन्न हुए थे। इनके पिता का नाम आईदेव एवं माता का नाम रथ्या देवी था। ये जाति के कायस्थ थे। इन्होंने 'धमशमिभ्युदय' महाकान्य एवं 'जीवन्धरचम्पू' की रचना की है। 'धमशमिभ्युदय' २१ सर्गों का महाकान्य है जिसमें पन्द्रहवें तीर्थं कर धमनाथ जी का वर्णन किया गया है। इसमें किव ने अपने को रसम्बन्धन का पिथक कहा है—रसध्वनेरध्वनि साथवाहः -प्रशस्तिक्लोक ७। इसका प्रकाशन कान्यमाला (सं० ८) बम्बई से १८९९ ई० में हुआ है। इस महाकान्य की रचना वैदर्भी रीति में हुई है। 'जीवन्धरचम्पू' में राजा सत्यंधर तथा विजया के पुत्र जैन राजकुमार जीवनधर का चरित वर्णित है। इसके आरम्भ में जिनस्तुति है तथा कुल ११ लम्बक है—सरस्वतीलम्भ, गोविन्दालम्भ, गन्धवंदत्तालम्भ, गुणमालालम्भ, पद्मालम्भ, लक्ष्मणालम्भ तथा मुक्तिलम्भ। इसमें स्थान-स्थान पर जैनसिद्धान्त के अनुसार धर्मोपदेश दिये गए हैं। इस चम्पू का उद्देश्य जीवन्धर के चरित के माध्यम से जैनधमं के सिद्धान्तों

का प्रतिपादन कर उसे लोकप्रियता प्रदान करना है। इसमें सरल तथा अलंकृत दोनों ही प्रकार को भाषा के रूप दिखाई पड़ते हैं, फलतः भाषा में एक रूपता का अभाव है। सरस्वती विलास सीरीज, तनजीर से १९०५ ई० में प्रकाशित।

हरिपंण-ये संस्कृत के ऐसे कवियों में हैं जिनकी रचना पापाण खण्डों पर प्रश<sup>6</sup>स्तर्यो एवं अन्तर्लेखों के रूप में उत्काणित है। इन को जीवनो एवं काव्यत्रतिभा का पनः इतके द्वारा रचित प्रयाग-प्रशास्त पर जन्कीणित है। ये समुद्रगुप्त के आश्रित कवि थे और इन्होंने अपने आश्रयदाता की प्रशस्त में एक छेव की रचना ३४५ ई० में की थं। जा प्रयाग के अञाक-स्तम्भ पर विराजमान है। इस प्रशस्ति में समादृ समुद्रगुष्त की दिग्दित्य तथा असाधारण एवं ऊर्जस्वी व्यक्तित्व का पता चठता है। इस प्रशस्ति में कबि की जीवनी भी सुरक्षित है। जिससे जात होता है कि इनके पिता का नाम ध्रयभूति था जो तत्कालीन गुप्त नरेश ए महादण्डतायक, एक उच्चकोटि के राजनीतिज्ञ एवं प्रकाण्ड पण्डित थे। हरिषेण भी अपने पिता की भौते प्रमाट् के पदाधिकारी थे जो तमकः उत्रति करते हुए सांबिक्पिहा, कुन-रादित्य तथा महादण्डनायक के उच्नयद पर अभिष्ठित हुए। ये समुद्रगुप्त की राजकता के जीर्यस्य विद्वान थे। हरिषेग रचित 'प्रयास व्यक्ति' उत्क्षप्र कोटिकी काव्य-इतना का परिचायक है। इसका आरम्ब स्रम्बराल द में हुना है तथा अन्य अनेक छ दा के अतिरिक्त इसने गद्य का भी प्रयोग किया गया है, का अलंकृत कोटि की गद्य शैकी का रूप प्रदक्षित करता है। इसका प्रधातमक विधान कालिदास की प्रतिभाका संस्पर्श करता है तो गद्यात्मक भाग में बाणभट्ट की सी दौठी के दर्शन होते हैं। इनकी अन्य कोई कीति उपलब्ध ਜਵੀਂ ਭੀਨੀ ।

हर्ष-चित्त- यह बाणभट्ट रचित गद्य-रचना है। इसमें किव ने आठ उच्छ्वासों में तत्कालान भारत नम्राट् हर्ष के जीवन वा वर्णन किया है। इस कृति को स्वयं बाण ने आक्याधिका कहा है। "तथाऽपि नृग्तेभंवन्या भीता निर्वर्णनाकुलः। करोम्याख्याधिकाम्मोचो जिह्वाष्ठवनचापळम्॥" हर्षचरित १९ इसके प्रथम उच्छ्वाम में वात्स्यायन-वंश का वर्णन है। प्रारम्भ में मंगळाचरण, कुक्तवि-निन्दा, काव्य-स्वरूप एवं आख्याधिकालार कियों का वर्णन है। बाण ने भूमिका भाग में (जो क्लोकबद्ध है) वासवदत्ता, ज्यास, हरिश्चन्द्र, सातवाहन, प्रवरनेन, भाम, कालिदास, बृहत्कथा आख्यराज आदि का उन्लेख किया है। पुनः किव ने अपने वंश का परिचय दिया है। बाण ने अपने वंश का मम्बंध सरस्वती से स्थापित करते हुए बताया है कि ब्रह्मशक्त में एक बार त्वासा ऋषि ने किसी मुनि से कलह करते हुए बताया है कि ब्रह्मशक्त कपर हसते उच्चारण कर दिया। इस पर सरस्वती को हँसी आई और दुर्वासा ने अपने उपर हसते देखकर उन्हें शाप दे दिया कि वह मत्यं लाक में चली जाय। ब्रह्मलोक से प्रभ्यान कर सरस्वती मत्यं लोक में आई और शोणनद के तट पर अपना निवास बनाकर रहने लगी। उसके साथ उसकी प्रिय सत्वी साधवत्री भी रहती थी। एक दिन उसने घोड़े पर चढ़े हुए एक युवक को देखा जो च्यवन ऋषि का पुत्र दिधीच था। सरस्वती उससे

प्रेम करने लगी और दोनों के संयोग से साग्स्वत नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। शाप की समाप्ति के पश्चात दोनों सिखया ब्रह्मालोक चली गई तथा दधीच ने अपने पुत्र सारस्वत को अक्षमाला नामक एक ऋषि परनी को लालन-पालन के लिए सौँप दिया। अक्षमाला के पुत्र का नाम बत्स था, बाण ने इसी के साथ अपना संबंध जोड़ा है। उसने अपने साथियों का भी परिचय दिया है तथा बताया है कि प्रारम्भ से ही वह घुमकड़ था। द्वितीय उच्छ्वास में राजदर्शन का वर्णन है। द्वितीय उच्छ्वास के प्रारम्भ मे ग्रीष्म ऋत् का अत्यन्त विस्तृत वर्णन हुआ है। तत्पश्चान् बाण का प्रीतिकूट (निवास-स्थान ) से बाहर जाने तथा मञ्जकूट और वनग्रामक पार करके राजद्वार पर पहुँचने का वर्णन है। इस प्रसंग में गजशाला, अश्वशाला, दर्पशात हाथी तथा सम्राट् हर्ष का वर्णन किया गया है। बाण ने एक सी चालीस पंक्तियों के एक लंबे वाक्य में महाराज हुए का वर्णन किया है और अन्त में बाण और हुए की भेंट तथा दोनों की तीसी बातचीत का वर्णन है। तृतीय उच्छ्वास में राजवंश वर्णन किया गया है। बाण राजधानी से लौट कर घर आता है और अपने भ्राता (चचेरा भाई) ब्यामल के अनुरोध पर हवं का चरित मुनाता है। प्रथमतः श्रीकण्ठजनपदवर्णन, स्थाण्यीव्यर, पूष्पभृति, भैरवाचार्यं के शिष्य एवं भैरवाचार्यं का वर्णन किया गया है। पूष्पभृति राजा बाण की कल्पना है तथा इसी के साथ हवं का संबंध स्थापित किया गया है। चतुर्थं उच्छवास में पृष्पभृति के वंश में प्रभाकरवर्द्धन का जन्म लेना वर्णित है। तत्पश्चात् प्रभाकरवढंन की रानी यशोमती के स्वप्न एवं राज्यवढंन की उत्पत्ति का वर्णन है। हर्षं की उत्पत्ति एवं राज्यश्री का जन्म होने पर होनेवाले महोत्सव का भी वर्णन किया गया है। राज्यश्री के युवती होने पर उसका विवाह मौखरिनरेश ग्रहवर्मा के साथ होता है। पंचम उच्छवास में महाराज प्रभाकरवद्धंन की मृत्यू वर्णित है। राजा प्रभाकरवर्द्धन हणों से युद्ध करने के लिए राज्यवर्द्धन को भेजते हैं। हर्पभी उनके साथ जाता है और बीच में आखेट के लिए ठहर जाता है। वहीं पर उसे समाचार प्राप्त होता है कि उसके पिता रोगग्रस्त हैं। मरणासन्न राजा अपने पूत्र को देख कर गले लगाता है। राजा की मृत्यु के कारण शोकाकूल राजभवन तथा रानी के सती होने का वर्णन, प्रभाकरवर्डन द्वारा हुएं को सान्त्वना देना तथा प्रभाकरवर्डन की मृत्यु आदि घटनाएँ इसी उच्छ्वास में विणित हैं । पष्ठ उच्छ्वास—राज्यवर्द्धन का लीटना तथा हर्षं को समझाना, हर्षंचिन्ता, मालवराज द्वारा ग्रहवर्मा की मृत्यु तथा राज्यश्री को कारावास दिये जाने का समाचार, राज्यवर्धन का क्रोध करना और युद्ध के लिए प्रस्थान, राज्यवर्धन की मृत्यु एवं हर्ष की दिग्विजय की प्रतिज्ञा, गजमेनाध्यक्ष स्कन्द गुप्त को हस्तिसेना संगठित करने का आदेश, स्कन्दगुप्त द्वारा हर्ष को राजाओं के छल-कपट का वर्णन आदि घटनाएँ पष्ठ उच्छ्वास में वर्णित हैं। सप्तम उच्छ्वास—हर्ष का विशाल रणवाहिनी के साथ युद्ध के लिए प्रस्थान, सैनिक-प्रयाण सं जनता को कष्ट तथा हुएं द्वारा सेना का निरीक्षण, प्रागुज्योतिषेश्वर ( आसाम नरेश ) द्वारा हुएं की दिव्य छत्र की भेंट तथा भास्करवर्मा द्वारा भेजे गए अन्य उपहारों का वर्णन । राज्यश्री का परिजनों के साथ विन्ध्य-प्रवेश करने की सूचना तथा हुए का अश्वारूढ़ होकर

उसे खोजने के लिए जाना, विन्ध्याटवी का वर्णन । अष्ट्रम उच्छ्वास—निर्धात नामक शबर युवक का राज्यश्री की खोज में सहायता देने का वचन तथा हुएँ एवं शबर युवक का दिवाकर मित्र के आध्रम में जाना, हुएँ का आगमन-प्रयोजन का कथन, एक भिक्षु का राज्यश्री की दशा का वर्णन तथा हुएँ का राज्यश्री के निकट जाना, दिवाकर मित्र का हुएँ को एक।वली देना, दिवाकर मित्र का राज्यश्री को उपदेश देना तथा राज्यश्री को लेकर हुएँ का सेना में आना, सूर्यस्त-चन्द्रोदय-वर्णन ।

अन्तिम घटना के वर्णन मे ज्ञात होता है कि कवि ने हर्ष की सम्पूर्ण जीवन-गाचा का वर्णन न कर केवल उनके जीवन की प्रारम्भिक घटनाओं का ही वर्णन किया है। कवि ने हर्षचिरत' का प्रारम्भ पौराणिक कथा के ढंग पर किया है। ब्रह्मलोक में खिके हुए कमल के आसन पर ब्रह्माजी बैठे हैं जिन्हें इन्द्रादि देवता घेरे हुए हैं। ब्रह्मा की सभा में विद्यागोष्ठियों के चलने का भी वर्णन है। 'हर्षचरित' की रचना आख्यायिका शैंली पर हुई है। स्वयं लेखक ने भी इसे आक्यायिका कहा है। 'बाण के अनुसार हर्षचरित' आस्थायिका है और कादम्बरी कथा। आस्यायिका में ऐतिहासिक आधार होना चाहिए। कथा कल्पनाप्रमूत होती है। कम-से-कम हर्षंचरित और कादम्बरी के उदाहरण से ऐसा ज्ञात होता है। किन्तु कथा और आख्यायिका के सम्बन्ध में बाप और दण्डी के समय में बहुत कुछ बाद-विवाद था। दण्डी ने उन दोनों का भेद बताने की कोशिश की - जमे, आख्यायिका का वक्ता स्वयं नायक होता है, कथा का नायक या अन्य कोई; किन्तु यह नियम सब जगह लागू नहीं। फिर नायक स्वयं वक्ता रूप में हो अथवा अन्य कोई व्यक्ति, इसमें कोई बात नहीं होती, इसलिए यह भेद अवास्तिषक है। कुछ विद्वानों का मत था कि आक्यायिका में वनत्र और अपर वनत्र छन्दों का प्रयोग किया जाता है और उसमें कथांश उच्छवासों में बँटा रहता है। यद्यपि दण्डी ने प्रसंगवश कथा में भी इन लक्षणों का होना कहा है और इस भेद को अस्वीकार किया है, तथापि बाण के हर्षंचरित में यह लक्षण अवश्य घटित होता है। दण्डी के मत से तो कथा और आस्वायिका में केवल नाम का ही भेद है, दोनों की जाति एक ही है। पर बाण ने हर्षचरित को आख्यायिका और कादम्बरी को कथा माना है। हर्षचरित के आरम्भ में कहा है कि चपलतावश मैं इस आख्यायिकारूपी समुद्र में अपनी जिह्ना का चप्पू चला रहा हैं। कादम्बरी की भूमिका में उसे वासवदत्ता और बृहत्कथा इन दोनों को मात करनेवाली | अतिद्वयी | कथा कहा है। हर्षचरित एक सांस्कृतिक अध्ययन पु० ५। 'हर्षचरित' के कई हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हो चुके हैं, यहां चीखम्बा प्रकाशन की प्रति से सहायता ली गयी है।

आधार ग्रन्थ — १. हर्षचरित ् हिन्दी अनुवाद ] आचार्य जगन्नाथ पाठक । २. हर्ष-चरित [ हिन्दी अनुवाद ] सूर्यनारायण चौधरी ।

हर्ष या हर्षवर्धन-प्रसिद्ध सम्राट् तथा कान्यकुब्ज के राजा। उन्होंने ६०६ ई० से छेकर ६४८ ई० तक शासन किया था। उन्होंने जहाँ बाए।भट्ट, मयूर प्रभृति कवियों को अपने यहाँ आश्रय देकर संस्कृत साहित्य की समृद्धि में योग दिया, वहीं स्वयं साहित्य-सर्जन कर भारती की सेवा की। उनके जीवन की जानकारी बाणभट्ट रचित 'हर्षचरित' एवं चीनीयात्री ह्वेनत्सांग के यात्रा-विवरण से प्राप्त होती है। इस सामग्री के अनुसार उनके पिता का नाम प्रभाकरवर्धन एवं माता का नाम यशोमती था। इनकी बहिन का नाम राज्यश्री था जिसका विवाह मौखरि नरेश ग्रहवर्मा के साथ हुआ था। उनके बड़े भाई महाराज राज्यवर्धन थे, पर वे अधिक दिनों तक शासन न कर सके, फलत: महाराज हपंबधन को शासनसूत्र सभालना पड़ा । हपंकी राजधानी थानेश्वर या स्थाण्वीश्वर में थी। वे धीर, बीर एवं चतुर शासक के अतिरिक्त लिंत कलाओं के भी उपासक थे। अनेक ग्रन्थों तथा सुभाषितावलियों में इनके सम्बन्ध में विविध एकार के विचार व्यक्त किये गए हैं - १. सचित्र वर्णविच्छित्ति-हारिणोरवनीपति । श्रीहर्षं इव संघट्टं चक्रे बाणमयूरयोः ।ः नवसाहसांकचरित ः।१८। २ श्रीहरा इत्यवनिवृतिषु पार्थिवेषु नाम्नैय केवलमजायत वस्तुतस्तु । गी**ईर्ष एव** निजर्मसदि येन राज्ञा संपूजितः कनककांटिशतेन बाणः । सोट्डल । ३. हेम्तो भार-शतानि या महसूची बृत्दःनि वा दन्तिनां श्रीहर्षेण समपितानि कवये बाणाय कुत्रःच तत्। या बाणेन तु तस्य सूक्तिनिकरैष्ट्रिङ्किनः कीतंयस्ताः कलपत्रलयेऽपि यान्ति न मनाङ् मन्ये परिम्हानताम् । सारसमृच्व, सुभावितावलो १०० ॥ ४. श्रीहर्षो वितता**र गद्यकवये** बलाय वलांक्षत्रम् । सुभाव ॥ ५ अर्थाधिनां विषा एव श्रीहर्षोदीरिता गिरः । सारस्वते त् भी ाग्य भी हः तिहिनद्वता । हारहर (सुभा० १९ | ६. सुश्लिष्टमन्धिबन्धं सत्पात्रसुवर्णं-थोजितं सुवरास् । निपुणपरीक्षकहर् राजिति रत्नावठो रन्नम् ॥ कुट्टनीमत-आर्या ९४७ ।

हर्षन्तं रचित तीन कृतियों का पता चलता है - 'शियदिशका', 'रत्नावली' एवं 'गागानन्द' । इनमें 'शियदिशका' तथा 'रत्नावली' नाटिकाए हैं और 'नागानन्द' नाटक है । रत्नावली' के कर्तृत्व को लेकर साहित्य-मंसार में बहुत बड़ा आन्दोलन उठा है कि इसरे रचिता हर्ष न होकर धावक थे । इस भ्रम को जन्म देने का श्रेय आचार्य मम्मट को है । उन्होंने 'काव्यवकाश' में 'श्रीहर्पादेर्थावकादीनामिव धनम्' नामक वाक्य लिखा है जिसता अर्थ अने क टीकाकारों ने यह किया कि धावक ने 'रत्नावली' की रचना कर हर्प में असल्य धन प्राप्त किया है । इस कथन पर विश्वास कर बहुसंख्यक यूगेपीय विद्वानों ने 'रत्नावली' का रचिता धावक को ही मान लिया । 'काव्यवकाश' को किसी किसी प्रति [काव्यीरी प्रति ] में धावक क हिं मान लिया । 'काव्यवकाश' को किसी किसी प्रति [काव्यीरी प्रति ] में धावक क हिं स्थान पर बाण का भी नाम मिलता है । पर, आधुनिक भारतीय पण्डित इस विचार से सहमत है कि तानों कृतियों [ उपयुंक ] के लेखक हर्षवर्धन ही थे । 'कुटुनं। प्रतम्' के रचिता दामोदरगुप्त ने स्पष्ट कप में रत्नावली को हर्ष की कृति होने का उल्लेख किया है । दि 'कुटुनीमतम् आर्था ९४७]।

१— रत्नावली—यह नंस्कृत की प्रसिद्ध नाटिका है, जिसके अनेक उद्धरण एवं उदाहरण नाट्यजस्त्रीय ग्रन्थों म प्राप्त होते हैं। इसमे चार अंक है तथा वत्सराज उदयन एवं रत्नावली के प्रणय-प्रसंग का वर्णन है | दे० रत्नावली ] ४ — प्रियदर्शिका — इसका सम्बन्ध भी उदयन के जीवन-चरित से है। [दे० प्रियदर्शिका ] ३ — नागानन्द — इस नाटक में राजकुमार जीमृतवाहन द्वारा गरुड़ से नागों के बवाने की कथा है। इसकी नान्दी में भगवान् बुद्ध की स्तुति की गयी है जिससे ज्ञात होता है कि हर्षंवर्धन बीद्धमता-नुयायी थे। [दे० नागानन्द]

़ हर्षकी काव्यप्रतिभा उच्चकोटिकी है तथा वे नाटककार एवं कवि दोनों ही रूपों में प्रसिद्ध हैं। उनकी कविता मे माध्य एवं प्रसाद दोनों गुणों का सामंजस्य दिखाई पड़ता है। किव ने रसमय वर्णन के द्वारा प्राकृतिक सौ उर्य की अभिव्यक्ति की है तथा स्थल-स्थल पर प्रकृति के अनेक मोहक चित्रों का मनोहर शब्दों में चित्र उपस्थित किया है। परम्परा-प्रथित वर्णनों के प्रति उन्होंने अधिक रुचि दर्शायी है, फलतः संध्या, मध्याह्न, उद्यान, तपोवन, फूलवारी, निर्झर, विवाहोत्सव, स्नान-काल, मलय पर्वत, वन, प्रासाद आदि इनके प्रिय विषय हो गए हैं । डॉ॰ कीथ के अनुसार "प्रतिभा और लालित्य में वे कालिदास से निश्चय ही घटकर है, परन्तू अभिव्यंजना और विचारों की सरलता का महान् गुण उबमे विद्यमान है। उनकी संस्कृत परि-निष्ठित और अर्थगभित है। शब्दालंकारो एवं अयलिकारों का प्रयोग संयत तथा सुरुवि-पूर्ण है।" संस्कृत नाटक पु० १८०। उनकी शैली सरल तथा प्रभावाभिव्यंजक है और पद्यों में दीर्घ समासों का अभाव तथा सरखता है। सरल शब्दों के नियोजन तथा अप्रतिहत प्रवाह के कारण कवि भाषा को आकर्षक बनाने की कला में निपूण है। उनका गद्य भी सरल तथा अर्थाभिज्यक्ति की क्षमता ने आपूर्ण है और भाषा मे र नुकूल प्रवाह तथा अभीष्ट अर्थ का अभिव्यक्त करने की पूर्व क्षमता है। उन्होंने अलकारों का स्वानाविक रूप ने प्रयोग किया है। "अभीष्ट अर्थ की अभिव्यंजना में अलंकार सहायक हुए हैं। अलंकारों का प्रयोग किवता के माधूर्य के साथ हुआ है। ऐसे स्थलों पर भाषा सरल, सरस और माधुर्य-गुण-मण्डित है।" संस्कृत के महाकवि और काव्य पृ० २७०। उदाहरणस्वरूप चादुकार उदयन की उक्ति के द्वारा वासवदत्ता के सीन्दर्य-वर्णन को राया जा सकता है—''देवि त्वन्मुखपङ्कजेन शिशनः शोभातिरस्कारिणा पश्या-**ब्जा**नि विनिजितानि सहसा गच्छन्ति विच्छायताम् । श्रुत्वा त्वत्परिवारवारवनिता-भुङ्गागना लीयन्ते मुकूलान्तरेषु शनकै: संजातलज्जा इव ॥'' रत्नावली ११२५ 'देवि ! चन्द्रमा की शोभा को तिरस्कृत करने वाले तुम्हारे मुख-रूप कमल ने जलस्य कमलों को जीत लिया है! इसी कारण इनमें सहसा म्लानता आ रही है। तुम्हारे इन परिजनों तथा गणिकाओं का मधुर-संगीत सुनने में भृङ्गाङ्गनायें कलियों में छिपती जा रही है, मानो उन्हें अपनी हीनता पर लज्जा आ रही हो। इनके नाटकों में ब्लेप तथा अनुप्रासादि शब्दालंकार अधिक प्रयुक्त हुए हैं, पर वे भावों के उत्कर्षक तथा स्वाभाविक हैं। छन्दों के प्रयोग के संबंध में हुए की निजी विशिष्टताएँ हैं। उन्होंने अधिकांशन: लम्बे एवं जटिल छन्दों के प्रति अधिक रुचि प्रदर्शित की है जो नाटकीय दृष्टि से उपयुक्त नहीं माने जा सकते । उनका प्रिय छन्द शादूँलिकिशिडत है जो 'रत्नावली' मे २३ बार, 'त्रियदशिका' में २० बार तथा 'नागानन्द' में ३० बार प्रयुक्त हुआ है। इसी प्रकार स्नम्धरा, आर्या, इन्द्रवज्ञा, वसंततिलका, मालिनी, शिखरिणी आदि छन्दों के प्रति भी कवि का विशेष आग्रह है। इतना अवश्य है कि उनके छन्द लम्बे होते हुए भी सांगीतिकता से पूर्ण हैं। प्राकृतों में हर्ष ने विशेषतः शीरसेनी एवं

\*\*\*\*

महाराष्ट्री का प्रयोग किया है जो प्राकृत व्याकरण-सम्मत हैं। नाटकीय दृष्टि से उनकी तीनों कृतियों में अभिनेयता का तत्त्व विपुल मात्रा में दिखाई पड़ता है। उनके संवाद छोटे एवं पात्रानुकूल हैं तथा नाटकों की लघुता उन्हें रंगमंचोपयोगी बनाने में सक्षम है। प्रायोगिक कठिनाई उनके नाटकों में नहीं दिखाई पड़ती। रोमांचक 'प्रणयनायिका' के निर्माता की दृष्टि से हवं का स्थान संस्कृत के नाटककारों में गोरवास्पद है। उन्होंने भास एवं कालिदास से प्रेरणा ग्रहण कर अपने नाटकों की रचना की है। ''रोमान्टिक ड्रामा के जितने कमनीय तथा उपादेय साधन होते हैं उन सबका उपयोग हवं ने इन रूपकों में किया है। कालिदास के ही समान हवं भी प्रकृति और मानव के पूर्ण सामरस्य के पक्षपाती हैं। मानव भाव को जाग्रत करने के लिए दोनों ने प्रकृति के द्वारा सुन्दर परिस्थित उत्पन्न की है।'' संस्कृत साहित्य का इतिहास — पं० बलदेय उपाध्याय सप्तम संस्करण पृ० ४३७।

आधारग्रन्य — १. हिस्ट्री औष क्यासिकल संस्कृत लिटरेचर — डॉ॰ दासगुष्त एवं हे २. संस्कृत साहित्य का इतिहास — प॰ बलदेव उपाध्याय । ३. संस्कृत सुकवि-समीक्षा — पं॰ बलदेव उपाध्याय । ४. संस्कृत कि दर्शन — डॉ॰ भोलाशंकर व्यास । ५ संस्कृत काव्यकार — डॉ॰ हिन्दी अनुवाद ) — डॉ॰ ए॰ बी॰ कीथ ।

हरिभद्र — जैन दर्शन के आचार्य। इनका समय विक्रम की आठवीं शताब्दी है। इनके प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं — 'वड्दर्शन समुच्चय' एवं 'अनेकान्त जयपताका'।

आधार ग्रन्थ-भारतीय दर्शन-आचार्यं बलदेव उपाध्याय ।

हलायु च कृत कि चिरहस्य — भट्टिकाब्य के अनुकरण पर ही 'कविरहस्य' महा-काब्य की रचना हुई है। यह शास्त्रकाब्य है। इसमें राष्ट्रकूटवंशीय राजा कृष्णराज तृतीय (९४०-९५३ ई०) की प्रशंसा है। किव ने संस्कृत व्याकरण के आधार पर इसका वर्णन किया है तथा सभी उदाहरण आश्रयदाता की प्रशंसा में निबद्ध किये हैं।

हितोपदेश— 'पंचतन्त्र' से निकला हुआ कथा-काव्य। यह पशुकथा अत्यक्त लोकप्रिय ग्रन्थ है। इसके लेखक नारायण पण्डित हैं। ये बंगाल नरेश धवलचन्द्र के सभा-किव ये तथा इनका समय १४वीं शताब्दी के आसपास है। स्वयं ग्रन्थकार ने स्वीकार किया है कि इस ग्रन्थ का मूलाधार 'पंचतन्त्र' है। इस ग्रन्थ को एक हस्त-लिखित प्रति १३७३ ई० की प्राप्त होती है। नारायण ने भट्टारक वार (रिवतार) का उल्लेख ऐसे दिन के रूप में किया है जिस दिन कोई काम नहीं करना चाहिए। इस दृष्टि से विचार करने पर विद्वानों ने कहा कि ऐसी शब्दावली के प्रयोग का रिवाज १००ई० तक नहीं था। 'मित्रलाभ' के चार परिच्छेद हैं—मित्रलाभ, सुहृद्-भेद, विग्रह एवं सन्धि। इसमें लेखक ने शिक्षाप्रद कथाओं के माध्यम से नीनिशास्त्र, राजनीति एवं अन्य सामाजिक नियमों की शिक्षा दी है। इस पुस्तक की रचना मूलतः गद्ध में हुई है पर स्थान स्थान पर प्रचुर मात्रा में पद्यों का प्रयोग किया गया है। इसमें लगभग ६७९ नीति-विषयक पद्यों का समावेश किया गया है जिन्हें लेखक ने, अपने कथन की पुष्टि के लिए, 'महाभारत', 'धमंशास्त्र', पुराण आदि से लिया है। 'हितो-

पदेश' के प्रत्येक खण्ड के अन्त में शिव के अनुग्रह की कामना करने वाले आशीर्वादा-त्मक वचन प्राप्त होते हैं, इसमें जात होता है कि इसका लेखक शैव था। इसमें 'पंचतन्त्र' के गद्य का लगभग दें भाग एवं पद्य है भाग प्राप्त होता है। शिक्षा देने की शैली का प्रयोग करने के कारण इसकी भाषा अत्यन्त सरल है और यही इसकी लोकप्रियता का कारण भी है। इस समय प्रायः सारे भारतवर्ष में संस्कृत-शिक्षण का प्रारम्भ इसी पुस्तक में होता है। इसकी शैली सीधी-सादी एवं सरल है विशेषतः गद्य की भाषा, पर क्लोकों की भाषा अपेक्षाकृत कठिन है। इसके अनेक हिन्दी अनुवाद प्राप्त होते है।

हें सचन्द्र-जैन धर्म के प्रसिद्ध अ:चार्य एवं काव्यवास्त्री । आचार्य हेमचन्द्र जैन लेखका में अत्यधिक प्रीढ़ पद के अधिकारी हैं। इनका जन्म गुजरात के अहमदाबाद जिले के अन्तर्गत धूनधूक ग्राम में हुआ था । इनका जन्मकाल ११४५ वि० सं**० एवं** मृत्युकाल १२०९ सं० है। इनके माता-विता का नाम चाचिग एव पाहिनी था। इनका वास्तविक नाम चंगदेव था किन्तु जैन धर्म मे दीक्षित हो जाने पर ये हेमचन्द्र के नाम से विख्यात हुए। इन्होने अनेक विषयों पर अनेक ग्रन्थों की रचना की है। इनके प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं- सिद्धहेमचन्द्र या शब्दानुशासन (व्याकरण का विख्यात ग्रन्थ ) काव्या-नुशासन (काव्यशास्त्रीय प्रत्य ) छन्दोनुशासन, द्रव्यानुश्रयकाव्य, अभिधानचिन्तामणि ( कोश 🕛 देशीनाममाला, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित तथा योगशास्त्र । 'काव्यानुशासन' की रचना आठ अध्यायों में एवं सूत्रशैली में हुई है। इस पर लेखक ने 'विवेक' नामक टीका भी लिखी है। इसमें वॉणत विषयों का विवरण इस प्रकार है-प्रथम अध्याय-काव्य-प्रयोजन, काव्यहेत्, प्रतिभा के सहायक, काव्यलक्षण तथा शब्दशक्ति विवेचन। द्वितीय अध्याय - रस एवं उसके भेदों का वर्णन । तृतीय अध्याय में दोष तथा चतुर्थं में माधुर्य, ओज एवं प्रसाद गुण का निरूपण । पंचम अध्याय में छह शब्दालंकार एवं षष्ठ मे २९ अर्थालंकारों का विवेचन । सप्तम अध्याय में नायक-नायिकाभेद एवं अष्टम में अध्याय प्रेक्ष्य तथा श्रव्य काव्य के दो भेद वर्णित हैं। 'काव्यानुशासन' मौलिक ग्रन्थ न होकर अनेक ग्रन्थों के विचार का संग्रह ग्रन्थ है। इसमें विभिन्न ग्रन्थों में १५०० रुलोक उद्भृत हैं। 'शब्दानुशासन' अत्यन्त प्रोढ़ व्याकरण ग्रन्थ है। इस पर डॉ० नेमिचन्द्र शास्त्री ने 'शब्दानुशासन एक अध्ययन' नामक खोजपूर्ण ग्रन्थ लिखा है। िचोखम्बा प्रकाशन ] काव्यानुशासन काव्यशास्त्र की साधारण रचना है ।

आधारग्रन्थ-- संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास-- डॉ० काणे।

हंस्य स्मन्देश—इस सन्देश काव्य के रचियता का नाग पूर्णसारस्वत है। किव का समय विकम त्रयोदशयतक का प्रारम्भ है। लेखक के संबंध में कुछ भी ज्ञात नहीं होता केवल निम्नांकित इलांक के आधार पर उसके नाम का अनुमान किया गया है। अध्यं विष्णोः पदमनुपतन् पक्षपातेन हंसः पूर्णज्योतिः पदयुगजुषः पूर्णसारस्वतस्य। कीडत्येव स्फुटमकलुषे मानसे सज्जनानाम् मेधेनोच्चैनिजरसभरं वर्षता धिंवतेऽपि ॥ १०२ इस काव्य का रचियता केरलीय ज्ञात होता है। 'हंस सन्देश' में कांचीपुर नगर की किसी स्त्री के द्वारा श्रीकृष्ण के पास हंस द्वारा सन्देश भेजा गया है। हंस के वंश, निवासस्थान एवं सामर्थ्य की प्रशंसा कर विभिन्न स्थानों में श्रीकृष्ण की खोज करते हुए अन्ततः उसे वृन्दावन में जाने को कहा गया है। ग्रन्थ में १०२ मन्दाक्रान्ता छन्द प्रयुक्त हुए हैं। प्रकाशन त्रिवेन्द्रम् संस्कृत सीरीज से हो चुका है। काव्य का प्रारम्भ मेघदूत को भौति किया गया है—काचित् कान्ता विरह्शिखिना कामिनी कामतप्ता निध्यायन्ती कमिप दिवतं निदंशं दूरसंस्थम्। भूयो भूयो रणरणकतः पुष्पवाटीं भ्रमन्ती लीलावाणीकमलप्थिकं राजहंसं ददर्शं॥ १॥

आधारग्रन्थ — संस्कृत के सन्देशकाव्य — डॉ॰ रामकृमार आचार्य।

हृद्यद्र्ण — यह काव्यशास्त्र का यन्य है। इसके प्रणेता भट्टनायक हैं। [दे॰ भट्टनायक] यह प्रन्य अभी तक अनुपलब्ध है। 'हृदयदर्गण' की रचना ध्विन सिद्धान्त के खण्डन के लिए हुई थी। 'हृदयदर्गण' ११वीं अताब्दी से अप्राप्त है। इसका उल्लेख ध्विनिवरोधी आचार्य महिमअट ने किया है। उनका कहना है कि बिना 'दर्गण' को देखे ही मैंने ध्विनिसिद्धान्त का खण्डन किया है यदि मुझे 'हृदयदर्गण' व देखने का अवसर प्राप्त हुआ होता तो मेरा प्रन्य अधिक पूर्ण होता — सहसा यशोऽभिसर्नु समुद्धतःऽट्टवर्गणा मन धीः। स्वालङ्कारविकल्पप्रकल्पनेवेत्ति कथमिवावद्यम्।। 'हृदय-दर्गण' को 'ध्विनिध्वंस' भी यहा जाता है।

## परिशिष्ट

ाखिलानन्द फविरत्न — इनका जन्म बदायुं ( उत्तर प्रदेश ) जिले के अन्तर्गत चन्द्रनगर ग्राम में हुआ थए। [जन्मतिथि तृतीया माघ शृक्य विरु संदर्शक] इनके पिता का नाम टीकाराम शास्त्री था । इन्होंने 'दयानन्द दिग्विजय' नामक प्रसिद्ध महाकाव्य की रचना की है जिसका प्रकाशनकाल १९०० ई० है। इनके द्वारा रचित काव्यों की संख्या २२ है और समस्त काव्यों की इलांक संख्या ९५०० है। प्रत्यों के नाम इस प्रकार --- 'विरजानन्दचरितम्', 'जःमिनीभूषण-काव्य', 'ईस्वरस्रुनि-कःव्य', 'धर्मन्द्रक्षणवर्णन-काव्य', 'गुरुक्नुजोदय-काव्य', 'बिद्याविनोद-काव्य', 'उ ग्नयत्वर्णन-काव्य', विवाहोत्सववर्णन काव्य', 'अध्येवनोत्ध्च प्रदेका' परोपका रकल्पद्रम', 'रभामहर्षिसंवादः काव्य', 'द्रशावतारम्बण्डन-काव्य', 'दैवांषालम्भकाव्य', 'अध्यंसंस्कृतभीतयः', 'द्विजराज-विजयपताका काव्य', 'भारतमहिमावणंत काव्य', 'अर्थंविनोद-काव्य', 'बंस्कृतविद्या-मन्दिर काव्य', आर्यसूनाशिक्षामागर-काव्य', 'मर्डिविवरिनादशै-काव्य', 'आर्यशिरोभूपण-काव्य', शोकसम्मूर्छन काव्य'। अखिकानस्य अमी की सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण रचना 'दिसानन्ददिखिजय' 🕽 जिसकी रचना २१ सर्गी में हुई है। इसमें महिप दयातन्द्र की जीवनगाया वर्णित है। प्रथम सर्ग में स्वामी दयानन्द के आविभीवकाल की परि-स्थितियों तथा महर्षि के एभाव का वर्णन है। द्वितीय तथा तृतीय सर्गों में कवि ने चरितनायक के बाल्यकाल एवं विद्याध्ययन का वर्णन किया है। चनुर्थ सर्ग में दयानन्द जी के आविभीवकाल में विद्यमान सम्बदायों—शैव, शाक्त, वैष्णव आदि का वर्णन एवं पंचम में स्वामी जी के प्रमुख उपदेशों का निदर्शन है। षष्ठ सर्ग में स्वामी जी के वाराणसी शास्त्रार्थं का वर्णन है जिसमें काशीस्थ स्वामी विशुद्धानन्द एवं बालशास्त्री के साथ महर्षि दयानन्द के शास्त्रार्थ का उल्लेख है। सप्तम सर्ग में स्वामी जी का बम्बई-प्रवास एवं अष्टम मं दयानन्द जी के ग्रन्थों का विवरण है। नवम सर्ग में चरितनायक की प्रशंसा एवं दशम में मृत-श्राद्ध, तीर्थ-पुराण एवं मृत्तिपूत्र। का खण्डन हैं । इसी सर्ग में महाकाव्य का पूर्वाई समाप्त होता है। और उत्तराई में ११ सर्ग हैं । एकादश सर्ग में आर्यसमाज के दस नियमों का उल्लेख एवं स्वामी जी के लाहीर-गमन का वर्णन है। द्वादश सर्ग में दयानन्द जी की कलकत्ता-यात्रा एवं त्रयोदश में आर्यसमाज की स्थापना का वर्णन किणा गया है। चतुर्दश सर्ग की रचना चित्रकाब्य की शैली में हुई है जिसमें सर्वतोगमनबन्ध, षोष्ठशकमलबन्ध, गोमूत्रिकाबन्ध, छत्रबन्ध, हारबन्ध के प्रयोग किये गए हैं। पंचदश सर्ग में परोपकारिणी सभा की स्थापना विण्त है और पष्टदश सर्ग में सभासदों का परिचय प्रस्तुत किया गया है। सप्तदश सर्ग में विभिन्न मतों - शैव, वैष्णव, शाक्त, जैन, बीढ, वेदान्त, शाङ्कर, गाणपत्य - की आलो-चना की गयी है। अष्ट्रदश सर्ग में महर्षि दयानन्द के जोधपुर निवास का वर्णन एवं उन्नीसवें सर्ग में उनके स्वर्गारोहण का उल्लेख है। बीसवें सर्ग में स्वामीजी की मृत्यू के उपरान्त उनके अनुयायियों के शोक का अत्यन्त करूण वर्णन है। अन्तिम सर्ग में किब ने अपना परिचय दिया है। इस महाकाव्य में कुल २३४८ व्लोक हैं और शान्त रस का प्राधान्य है। यत्र-तत्र प्रकृति की मनोरम छटा प्रदिश्ति की गयी है और कित्यय स्थानों पर किब अलंकृत वर्णन प्रस्तृत करता है। इस महाकाव्य में सर्वत्र प्रसादमयी शैली का प्रयोग हुआ है। दयानन्दजी का परिचय प्रस्तृत करते हुए भाषा की प्रामादिकता स्पष्ट हो गयी है—अभूदभूमिः किलकालकर्मणाम् अशैषमीन्दर्यनिवासवासः। जगत्त्रये दिश्तवेदभास्करः प्रभो दयानन्द इति प्रतापवान्।। १।२ ऋषि दयानन्द और आर्थ समाज की संस्कृत साहित्य को देन १० १३७-१४७।

्मित्रकात् स्वान — [१८५० से १५ नवम्बर १९०० ई०] जण्पुर (राज-स्थान) वे निकट भानपुर ग्राम मे जन्म। पिता का नाम श्री दुर्गादत्त (गौड ब्राह्मण)। कादमीर सस्यत कॉलेज में अध्ययन और वहीं व्यास की उपाधि म विभूषित। १८९३ ई० में भारतरत्न की उपाधि प्राप्त। १८८० ई० में एक घड़ी में सौ ब्लोकों की रचना करने के कारण 'घाटकाशतक' की उपाधि। १८९७ ई० में छपरा कॉलेज में संस्कृत के अध्यापक अन्त में गवनंमेण्ट संस्कृत कॉलेज पटना में संस्कृत के प्राध्यापक। ग्रन्थों का विवरण इस प्रकार है—गणेशशतकम्, शिवविवाहः (खण्डकाव्य), सहस्रनामरामायणम्, पुष्पवर्षा (काव्य). उपदेशलता (काव्य), साहित्यनिनी, रत्नाष्टक (हास्य रस की द कहानियां), कथाकुसुमम्, शिवराजविजयः (उपन्यास) १२ निद्यामों मं कादम्बरी की शैली पर रचित वीररसात्मक उपन्यास। समस्यापूत्तयः, सामवतम् (नाटक), लिलतानाटिका, मूर्तिपूजा, गुप्ताशुद्धिप्रदर्शनम्, क्षेत्रकौशलम्, प्रस्तारदीपिका, सांख्यसागरस्था। सिल हे नन्दतनय आगच्चित। मन्दं मन्दं मुरलीरणनैः समधिकसुखं प्रयच्छति। भैरवरूषः पाषिजनानां सतां सुखकरो देवः कलितलिलतन्मालती मालकः सुरवरबांछितसेवः॥ दे० आधुनिक संस्कृत साहित्य—डॉ० हीरालाल शुक्ल।

अर्हद्वास्य — जैनधमिबलंबी संस्कृत महाकाव्यकार । किव का परिचय अभी तक उपलब्ध नहीं होता । विद्वानों ने 'मुनिसुब्रत' महाकाव्य का रचनाकाल सं० १३०१ से १३०५ के मध्य माना है । अर्हद्वास के अद्यावधि तीन काव्यग्रन्थ उपलब्ध हैं — 'मुनिसुब्रतकाव्य', 'पुरुषदेवचम्पू' तथा 'भव्यकण्ठाभरण' । इनके काव्यगुरु का नाम आशाधर था । 'मुनिसुव्रतकाव्य' का अन्य नाम 'काव्यरत्न' भी है । इसमें बीमवें तीर्थं कर (जैन) मुनिमुब्रत स्वामी की जीवनगाथा दस मगों में रचित है । इसमें कोव ने शास्त्रीय तथा पौराण्यक महाकाव्य की अभय शैलियों का समावेश किया है । यह महाकाव्य लघु कलेवर का है जिसमें छन्दों की संख्या ४०० है । प्रथम सर्ग में मंगलाचरण, मगध एवं राजगीर का वर्णन तथा द्वितीय में मगधनरेश राजा गुमित्र और उनकी रानी पद्मावती का वणन है । तृतीय एवं चतुर्थं सगों में पद्मावती के गर्भ से जिनेश्वर के अवतीणं होने एवं पुंसवनाद संस्कारों का कथन है । पंचम मे इन्द्राणी का जिन माता की गोद में कपट शिशु को डालना तथा जिनेन्द्र को उठाकर उन्हें इन्द्र को दे देना एवं इन्द्र

द्वारा उन्हें ऐरावत पर विठाकर मंदराचल पर जाने की घटना विणत है। षष्ठ में इन्द्र जितेन्द्र का अभिषेक कर उन्हें पुनः माता के पास दे देते हैं और उनका नाम मुनिसुव्रत रखने हैं। सप्तम में मुनिसुव्रत का विवाह एवं राज्यारोहण तथा अष्टम सगं में एक विशेष घटना के कारण मृनि के बैराग्य ग्रहण करने का वर्णन है। नवम सगं में मुनि द्वारा एक वर्ष तक कायक्लेश नामक तपस्या करना एवं दशम में मुनि की मोक्ष-प्राप्ति की घटना विणत है। इस महाकाव्य का कथानक सुनियोजित विकासक्रम से युक्त है। इसमें न तो किसी घटना का अतिविस्तार है और न अति संक्षेप। इसी कारण यह ग्रन्थ महाकाव्योचित अन्वित (कथानक में), धारावाहिकता एवं गतिशीलता से युक्त है। इसका कथानक पुराणसम्मत है। कि प्रकृति-सीन्दर्य के अतिरिक्त मानवीय-सीन्दर्य के वर्णन में भी मुदक्ष दिखाई पड़ता है। इसमें कुल १२ छन्द प्रयुक्त हुए हैं और अलंकारों का बाहुत्य है। भ्रान्तिमान् अलंकार का वर्णन देखें—रतिक्रियायां विपरीतवृत्ती रतावसाने किल पारवश्यम्। बभूव मल्लेषु गदाभिघातो भयाकुलस्वं रविचन्द्रयोश्च ॥ ४।३२। दे० तेरहवीं—चौदहवीं शताब्दी के जैन-संस्कृत-महाकाव्य—डॉ० श्यामशंकर दीक्षित।

गर्गसंहिता-इसके रचिवता ज्योतिषशास्त्र के आचार्य गर्ग हैं। इसमें श्रीराधा मीर कृष्ण की माध्यंभाविमिश्रित लीलाओं का वर्णन सरस एवं प्राञ्जल शैली में किया गया है। महाभारत [ शल्यपवं ३७।१४-१८ ] मे ज्ञात होता है कि गर्गाचार्य ने कुरक्षेत्र के गर्गस्रोत नामक स्थान में अपना आश्रम बनाया था जो सरस्वती के तट पर स्थित था। यहीं पर इन्होंने ज्योतिषविषयक सभी ग्रन्थों का प्रणयन किया था। 'ग्गंसंहिता' नामक इतिहास ग्रन्थ की रचना गर्गाचल पर हुई थी। महाभारत एवं भागवत महापुराण के अनुसार ये महाराज पृथु तथा यदुवंशियों के गुरु थे [ महा० शान्ति, प्रशार्त, भागवत, १०।८ ]। गर्गसंहिता में केवल श्रीकृष्ण का वर्णन होने के कारण इसे पूराण न कह कर इतिहास कहा गया है। इसके क्लोक काव्यगुणों से समन्वित हैं। यह ग्रन्थ गोलोक खण्ड ( २० अध्याय ), श्रीवृन्दावन खण्ड (२६ अध्याय), गिरिराज खण्ड (११ अध्याय), माध्रयंखण्ड (२४ अध्याय), श्रीमयुराखण्ड (२६ अध्याय), द्वारका पण्ड ( २२ अध्याय ), विश्वजित खण्ड ( ५० अध्याय ), श्रीबलभद्रखण्ड (१३ अध्याय), श्रीविज्ञान खण्ड (१० अध्याय) तथा अरुवमेध (६२ अध्याय), खण्डों के रूप में १० भागों में विभक्त है। गर्गाचार्य ने 'गर्गमनोरमा' तथा 'बृहद्दगर्ग-संहितां नामक ज्योतिष के ग्रन्थों की रचना की है। यो राधिकाहृदयसुन्दरचन्द्रहारः श्रीगोपिकानयनजीवनमूलहारः । गोलाकधामधिषणध्वज आदिदेवः स त्वं विपत्स विबुधान् परिवाहि पाहि । गोलोक ३।२१ । गर्गसंहिता का हिन्दी अनुवाद गीता प्रेस गोरखपुर से प्रकाशित, १९७०,१९७१

गिरिधरशर्मा चतुर्वेदी (महामहोपाध्याय)—चतुर्वेदी जी का जन्म २९ सितम्बर १८८४ में जयपुर में हुआ था। ये बीसवीं शताब्दी के श्रेष्ठ संस्कृत विद्वान् एवं बक्ता थे। इन्होंने हिन्दी एवं संस्कृत दोनों ही भाषाओं में समान अधिकार के

साथ उत्कृष्ट कोटि के यन्थों का प्रणयन किया है। इन्होंने पंजान विश्वविद्यालय से शास्त्री एवं जयपूर से व्याकरणाचार्य की परीक्षाएँ उत्तीर्ण की थीं। इन्हें भारत सरकार की ओर से महामहोपाध्याय की एटं हिन्दी साहित्य सम्मेलनसे साहित्य वाचस्पति की उपाधियाँ प्राप्त हुई थी। इन्हें राष्ट्रपति द्वारा भी सम्मान प्राप्त हुआ था। चतुर्वेदी जी १९०८ मे १९१७ तक ऋषिकुल ब्रह्मचयश्रिम हरिद्वार में आचाय थे और सनातनधर्म बॉलेज लाहीर मे १९१८ से १९२४ तक आचार्य पद पर विद्यमान रहे । सन् १९२४ से १९४४ तक ये जयपूर महाराजा संस्कृत कॉलेब के दर्शनाचार्य के पद पर रहने क पदचात् १९५० मे १९५४ तक वाराणमी हिन्दू विद्वविद्यालय में सम्कृत अध्ययन एवं अनुशीलन के अध्यक्ष रहे। १९६० ई० से वे वाराणमेय संस्कृत विञ्वविद्यालय में सम्मानित अध्यापक पद को सुशोधित करने रहे। आपने अनेक संस्कृत पश्चिकाओं का संपादन किया था। आपको 'वैदिक विज्ञान एवं भारतीय संस्कृति' नामक ग्रन्थ पर १९६२ ई० मे साहित्य अकादमी का पुरस्कार गाप्त हुआ था। चतुर्वेदी जी वेद, व्याकरण एवं दर्शनशास्त्र के असाधारण 'बद्व'न् थे। आपने अनेक महनीय ग्रन्थों का सम्पादन किया है जिनमें पतंजिलकृत 'महाभाष्य' भी है। आपकी संस्कृत रचनाओं के नाग इस प्रकार हैं—'महाकाव्य संग्रह', 'महिषक्लव स्व', 'ब्रह्मसिद्धान्त', 'ब्रमेयपारिकात', 'चानूर्देण्यं', 'पाणिनीय परिचय', 'स्मृिवि**रोध-**परिहार', 'गीताब्याख्यान', 'वेदविज्ञानविन्दु' एवं 'पुराणपारिज्ञ त' । अपने अनेक महत्त्वपूर्ण जन्थों का हिन्दी मे प्रणयन किया है। 'गीताव्याख्यान', 'उपनिषद्-व्याख्यान', 'पुराण परिशं) र', 'वैदिश'वजान' एवं भारतीय 'संस्कृति' आदि। 'चत्र्वेदसंस्कृतरचनावलिः' भाग / एवं ''नबन्धादर्श' नामक पूस्तकों संस्कृत भाषा में लिल्ति विविध विषयों से सम्बद्ध निबन्ध-संग्रह हैं। 'पूराणपारिजात' नामक ग्रन्थ दो ७७डों में है। चतुर्वेदी जी का निधन १० जून १९६६ ई० को हुआ।

गुरुगो (बन्द्सिह्चरितम् — यह बीसवीं शताब्दी का मुप्रसिद्ध महाकात्र्य हैं जिसके रचियता डॉ॰ सत्यव्रत शाबी है ते सत्यव्रत शास्त्रों है। इस प्रत्ये के उतर लेखक को १९६८ ई० का साहित्य अकादमी का पुरस्कार पाप्त हुआ है। यह महाकाव्य चार खण्डों के विभक्त है जिसमें कांव ने गुरुगाविन्द सिंह के विशाल व्यक्तित्व का परिचय दिया है। प्रथम खण्ड में गुरुगोविन्द सिंह के जन्म. बाल्यकाल, शिक्षा-दीक्षा, उनके पिता गुरुतेगबहादुर के बलिदान, गुरुगोविन्द सिंह की गुरुपद-प्राप्ति तथा गुरु द्वारा शिष्यों की सैनिक शिक्षा का वर्णन है। द्वितीय खण्ड में गुरुगाविन्द सिंह के विवाह, पोण्टासाहब नामक रमणीय पर्वतीय स्थान मे निवास, ४२ पण्डितों के द्वारा विद्याधर नामक विशाल प्रन्थ की रचना, विलासपुर के राजधों की और झजेब के प्रतिनिधि म्यां खों के विरुद्ध सहायता, पहाड़ी राजधों का उनके साथ युद्ध एवं उनकी पराजय आदि का वर्णन है। तृतीय खण्ड में खालसा पन्य के संगठन, और झजेब के सम्मन्तों की पहाड़ी राजधों के साथ सांठगांठ से गुरुगोविन्दिसह की नगरी आनन्दपुर पर आक्रमण एवं गुरुजी का उस नगरी से निष्क्रमण आदि घटनाएँ विणित हैं। चतुर्य खण्ड में पीछा

करती हुई मुगलसेना का चालीस सिखों द्वारा चमकौर नामक ग्राम में सामना करने, गृष्ठजी के दोनों ही बड़े पुत्रों के उसमें मारे जाने, दो छोटे पुत्रों के सरहिन्द के दरबार में मारे जाने, बन्दा बैरागी से भेंट, उमे उपदेश देकर पंजाब ले जाने, उनके देशाटन, एक पठान द्वारा गुष्ठजी पर प्रच्छन्न रूप में प्रहार एवं उनकी निर्वाणप्राप्ति आदि की घटनाओं का विवरण है। इस महाकव्य की भाषा प्रवाहपूर्ण एवं अलंकृत है। किव का भाषा पर असाधारण अधिकार परिलक्षित होता है। अनुपास एवं यमक का चमत्कार स्थल स्थल पर दिखाई पड़ता है। पर सर्वत्र ही अलंकारों का समावेश अनायाम एवं स्वाभाविक रीति से हुआ है। यत्र तत्र किव ने प्राकृतिक छटा का सुरस्य वर्णन प्रस्तृत किया है। पीण्टा साहिब की प्राकृतिक छटा का वर्णन अवलोकनीय है— एकान्तरस्यं वनखण्डमाराद् हृष्टा स हृष्टो जित सौस्यहृष्टि:। अहृष्टपूर्वी प्रकृतेमंनोज्ञा छटा बलात्तस्य जहार चेतः॥ कूले किन्द् भानुसुताऽऽपगायाः कीडीन्त वृन्दानि सुखं पश्चाम् । किचल्लतामण्डपण्डतानि रस्याणि मान्द्राणि च काननानि ॥

जयन्ति जिया -- संस्कृत के प्रसिद्ध जैन कवि अभयदेवसूरि विरचित पौराणिक महाकाव्य जिसमें मगधनरेश जयन्त एवं उनकी विजयगाथा का वर्णन १९ सर्गी में किया गया है [ दे० अभयदेवसूरि ] । इस महाकाव्य में इलोकों की संख्या २२०० है, पर निर्णय सगर, प्रेस की प्रकाशित प्रति में १५४८ छन्द हैं। इसके प्रथम सर्ग में तीर्थंकरों की प्रार्थना के पश्चात् राजा विक्रमसिंह तथा उनकी पत्नी प्रीतमती <mark>एवं</mark> मुद्दि नामक मन्त्री का परिचय है। इस सर्ग का नाम 'प्रस्तावनानि रूपण' है। ्र दिनीय सर्ग में रानी सरोवर में अपने गज को करिणी के साथ क्रीडा करते हुए देखा वर सन्तानाभाव क कारण वितित होती है किन्तू राजा उसकी इच्छा नो पूर्ण करने की प्रतिज्ञा करता है। तृतीय सर्गे में राजा सभा में अपनी प्रतिज्ञा की चर्चा मुब्द्धि नामक मंत्री मे करता है और वह इसकी पूर्ति का एकमात्र साधन 'श्रीपंचपरमेष्टिनमस्कारमंत्र' को बता कर राजा को इसे ग्रहण करने का परामर्श देता है। चनुर्थ मर्ग में व्मकानवासी सूर द्वारा राजा को बन्ध्या स्त्री को संतान प्राप्ति होने वाले हार की उपलब्धि एवं पंचम तथा षष्ठ सर्ग में सुर द्वारा विक्रमसिंह के पूर्वजन्म वृत्तान्त, प्रीतिमती की बहिन से राजा का विवाह तथा उससे पुत्ररत्न की प्राप्ति का वर्णन है। पुत्र का नाम जयन्त रखा जाता है जो सुर-प्रदत्त हार के प्रभाव से उत्पन्न होता है। सप्तम एवं अष्टम सर्गों में जयन्त का युवराज होना तथा दोलाविलास पूष्पावचयजलकेलि और सूर्यास्त चन्द्रोदय का वर्णन है। नवें मे ग्यारहवें सर्ग में सिहलभूपित के हाथी का विक्रमसिंह की राजधानी में भाग आने तथा सिंहल-भूप के दूत के मांगने पर हाथी देने से राजा की अस्वीकारोक्ति, फलतः सिंहल नरेश हरिराज का जयन्त पर आक्रमण करने की घटना वर्णित है। जयन्त द्वारा सिहल नरेश की युद्ध में मृत्यु एवं जयन्त की दिग्विजय का वर्णन । बारहवें एवं तेरहवें सर्गों में जयन्त का जिनशासन देवता द्वारा कनकावती के लिए अपहरण एवं दोनों का विवाह वर्णित है। चीदहर्वे सर्ग में महेन्द्र का जयन्त से युद्ध एवं जयन्त की विजय तथा सोलहवें सर्ग तक जयन्त का हस्तिनापूर के नरेश वीरसिंह की प्त्री

रितसुन्दरी के साथ विवाह का वर्णन है। सत्रहवें सर्ग में विद्यादेवी द्वारा जयन्त एवं रितसुन्दरी के पूर्वजन्म की कथा, अठारहवें सर्ग में ऋतुवर्णन के अतिरिक्त हिस्तनापुर के राजा द्वारा जयन्त को राज्य सौंपकर दीक्षा ग्रहण करने का वर्णन है। उन्नीसवें सर्ग में राजा विक्रमसिंह ससमारोह जयन्त को अपना राज्य देकर स्वयं प्रव्रज्या ग्रहण करते हैं। यह महाकाव्य भारतीय काव्यशास्त्रियों द्वारा निरूपित महाकाव्य के लक्षण पर पूर्णतः सफल सिद्ध होता है। इसकी भाषा शुद्ध, सरल एवं स्वाभाविक है। किव प्रसंगानुकूल भाषा में मृदुलता एवं कर्कशता का नियोजन करने में सुदक्ष है। श्रृतिमधुर अनुप्रास का प्रयोग देखें —बहुविहगितनादैवंन्दिवृन्दैरिवोक्ते विकटविटपवीयोच्छायया शीतमार्गे। पृथुसरिस स हंसीमण्डलेनेव हंसः समचरदथ तांस्मन्सार्द्ध-मन्तःपूरेण।। ४।४७।

जिनपाल उपाध्याय — संस्कृत के प्रसिद्ध जैन कि एवं 'सनत्कुमारचिकचिरित्र' महाकाव्य के प्रणेता। इनके दीक्षागुरु का नाम जिनपितसूरि था। जैनधमं में दीक्षित हो जाने के पश्चात् इनका नाम जिनपालगणी हो गया। किव का निधन सं० १३११ ई० में हुआ। जिनपाल ने षट्स्थानकवृत्ति नामक ग्रन्थ की रचना सं० १२६२ में की थी। 'सनत्कुमारचिरत' की रचना सं० १२६२ से सं० १२७८ के मध्य हुई थी। 'सनत्कुमारचित्रत' चौबीस सगों में रचित पौराणिक महाकाव्य है जिसमें सनत्कुमारचिकों के चित्र का वर्णन किया गया है। यह महाकव्य अभी तक अप्रकाशित है। आलकारिकों द्वारा निर्धारित महाकाव्य के सभी लक्षणों का इसमें सफल निर्वाह किया गया है। किव ने सगंबद्ध कृति के रूप में इसकी रचना कर महाकाव्योचित विस्तार किया है। इसका नायक सनत्कुमार धीरोदात्त है और अंगी रस शान्त है एवं प्राक्तार, वीर, रौद्र एवं बीभत्स रसों का परिपाक अंगरूप में है। इसका कथानक ऐतिहासिक एवं लोकप्रिय जैनसाहित्य एवं धमं में विख्यात है। प्रकृतिचित्रण, समाजचित्रण, धमं एवं दर्शन, रस-परिपाक, भाषा-सौष्ठव, अलंकृति तथा पाण्डत्य-प्रदर्शन की दृष्टि से एक महनीय कृति है। तस्याबभौ वमश्रविनीलपंक्ति: सौरभ्यपात्रं परितो मुखाव्यम्। भृगावली तूनमपूर्वंगन्धलुव्धोपविष्ठा प्रविहाय पद्म ॥ १४।१७।

जिनप्रभस्रि-ये संस्कृत के प्रसिद्ध जैन महाकाव्यकार है। इनकी प्रसिद्ध रचना है 'श्रेणिकचिरित्र' जो शास्त्रीय महाकाव्यों की श्रेणी में आता है। इस महाकाव्य का रचना-काल सं० १३५६ वि० है। जिनप्रभस्रि श्रीजिनसिंहस्रि के शिष्य थे। इन्होंने अनेक स्तोत्र काण्यों की रचना की है जिनमें 'पंचपरमेष्ट्रिस्तव', 'सिद्धान्तागमस्तव', 'तीर्थंकल्प' आदि प्रसिद्ध हैं। कवि ने आचार्यं नित्देषेण विरचित 'अजित शान्तिस्तव' पर 'सुबोधक' टीका लिखी है। 'श्रेणिकचरित्र' १८ सर्गों में विभक्त है। इसमें श्लोकों की कुल संख्या २२६७ है। इस महाकाव्य में भगवान् महावीर के समसामियक राजा श्रेणिक की जीवनगाथा वर्णित है। इसका नायक राजा श्रेणिक धीरोदात्त गुण समन्वित है। इसमें प्रधान रस शान्त है तथा श्रुङ्कार, वीर, करुण एवं रीद्र रसों का वर्णन अंग रस के रूप में हुआ है। कवि ने मुषभनाथ का स्मरण करते हुए अपने काव्य में मंगलाचरण का विधान

किया है। इस महाकाव्य के प्रथम सात सर्ग जैनधर्म-विद्याप्रसारकवर्ग, पालिताना से प्रकाशित हो चुके हैं। इसका एक हस्तलेख जैनशालानो भण्डार, खम्भात में सुरक्षित है। इस महाकव्य में धार्मिक तत्त्व एवं विविध ज्ञान के अतिरक्ति सौन्दर्य-विधान तथा रस का सुन्दर परिपाक हुआ है। इसके प्रत्येक सर्ग में अनुष्टुप् छन्द का प्रयोग हुआ है, पर सर्ग के अन्त में अन्य छन्द प्रयुक्त हुए हैं।

त्रिपुरदहनम् — महाकाव्य । इसके प्रणेता वासुदेव हैं । वासुदेव ने 'युधिष्ठिर-विजय' नामक एक अन्य यमकप्रधान महाकाव्य की भी रचना की है । इस महाकाव्य में आठ आश्वास हैं और महाभारत की कथा का संक्षेप में वर्णन है । किव पाण्डु की मृगया वर्णन की घटना से काव्य का प्रारम्भ कर युधिष्ठिर के राज्याभिषेक तक की कथा का वर्णन करता है । 'त्रिपुरदहनम्' में असुरों द्वारा त्रैठोक्य के पीड़ित होने पर देवताओं का शंकर भगवान से प्रार्थना करना एवं भगवान श्री हिर का कैलाश पवंत पर जाकर शंकर जी की आराधना करने का वर्णन है । धमंश्रष्ट असुरों पर शिव जी का कृद्ध होना एवं असुरों का उनकी कोधाम में भस्मीभूत होने की घटना को इस महाकाव्य का कथानक बनाया गया है । इस पर पंकजाक्ष नामक व्यक्ति ने 'हृदय-हारिणी' व्याख्या की रचना की है । इस महाकाव्य में तीन आश्वास हैं।

दयानन्द सरस्वती-आर्यं समाज के संस्थापक स्वामी दयानन्द सरस्वती का जन्म काठियावाड़ (गुजरात) के मीरवी राज्य के टंकारा नामक ग्राम में ( १८८१ वि० सं० में ) हुआ था। इनका मूल नाम मूल शंकर था। स्वामी जो के पिता का नाम करसन जी त्रिवेदी था जो सामवेदी सहस्र औदीच्य ब्राह्मण थे। महर्षि ने आयं समाज की स्थापना कर वेद एवं संस्कृत-साहित्य का पुनरुत्यान किया। वस्तुतः आधुनिक युग में वेदों का महत्त्व प्रदर्शित करने का श्रेय स्वामी जी को हा है। आपने संस्कृत ग्रन्थ-रचना के अतिरिक्त संस्कृत पठन-पाठन की विधि का निर्माण, संस्कृत पाठशालाओं की स्थापना एवं संस्कृत भाषा के प्रचारार्थ आन्दोलनात्मक कार्य भी किये। आपका संस्कृत भाषा पर असाधारण अधिकार था और भाषा वाग्वशा थी। आपके द्वारा रचित ग्रन्थों को तीन भागों में विभाजित किया जा सकता है-क-ऋग्वेदादि भाष्य-भूमिका तथा वेदभाष्य, — ल — लण्डनात्मक ग्रन्थ, ग — वेदाङ्गप्रकाश प्रभृति व्याकरण ग्रन्थ । आपने सायणाचार्यकी तरह 'ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका' की रचना की है। इस ग्रन्थ का संस्कृत साहित्य के इतिहास में महनीय स्थान है। आपने 'यजूर्वेदभाष्य' (समाप्ति काल १९३**९ वि० सं** ), 'ऋग्वेदभाष्य' (ऋग्वेद के सातवें मण्डल के . ६२ वें सूक्त के द्वितीय मन्त्र तक ), 'चतुर्वेदविषयसूची', 'पब्चमहाय**ज्ञ**विधि', 'भागवत-खण्डनम्', 'वेदिवरुद्धमतखण्डनम्', 'शिक्षापत्रीध्वान्तनिवारण', 'संस्कृतवावयप्रबोध' ( संलापशैली में ५२ प्रकरण ) 'वेदाङ्गप्रकाश' ( संस्कृत व्याकरण को सर्वसुलभ बनाने के लिए १४ भागों में निर्मित ), 'वर्णीच्चारणशिक्षा' तथा 'अष्टाध्यायी-भाष्य' नामक ग्रन्थ लिखे हैं। इसके अतिरिक्त स्वामी जी ने संस्कृत में अनेक पत्र भी लिखे हैं जिनका अत्यधिक महरूव है। गद्य के अतिरिक्त स्वामी जी ने अनेक इलोकों की भी रचना

*،ننتنکنتختن*نن

\*\*\*\*

की है जिनमें इनका किव रूप अभिन्यक्त हुआ है। स्वामी जी के पद्य अधिकांशतः नीतिप्रधान हैं—विद्याविलासमनसो धृतिशीलशिक्षाः सत्यव्रता रहितमानमलापहाराः। संसारदुः खदलनेन सुभूषिता ये धन्या नरा विहिनकर्मपरोपकाराः।। दयानन्द जी का संस्कृत गद्य परिनिष्ठित, उदान एवं श्रेष्ठशैली का उदाहरण उपस्थित करता है। उनकी ग्रन्थरां को ढारा संस्कृत साहित्य के शास्त्रीय, धार्मिक एवं व्यावह।रिक साहित्य की समृद्धि हुई है। वे संस्कृत के महान् एवं युगप्रवत्तंक लेखक एवं शैलीकार थे। स्वामी जी का निर्वाण ३० अक्टूबर १८८३ ई० (दीपावली) को हुआ।

आधारग्रन्थ—ऋषि दयानन्द और आर्यंसमाज की संस्कृत साहित्य को देन — डाँ० भवानीलाल भारतीय ।

दामोद्र शास्त्री—(सं० १९५७-१९९६) ये गया जिले (बिहार) के अन्तर्गत करहरी नामक ग्राम के निवासी (औरंगाबाद) थे। इनका जन्म शाकद्वीपीय ब्राह्मण परिवार में हुआ था। छात्र जीवन से ही कि व में चित्रकाव्य-रचना की प्रतिभा विद्यमान था। इन्होंने 'चित्रबन्ध-काव्यम्' नामक चित्रकाव्य का प्रण्यन किया है जो सं २००० में प्रकाशित हुआ है। शास्त्री जी किव के अतिरिक्त प्रख्यात तांत्रिक भी थे। ये अनेक राजाओं के आश्रय में रहे। रायगढ़ नरेश की छत्रछाया इन्हें लम्बी अर्वाध तक पाप्त हुई थी। 'चित्रबन्ध काव्यम्' की 'प्रमोदिनी' नामक टोका स्वयं किव ने लिखी है। किव की अधिकांश रचनाएँ अभी तक अप्रकाशित है और वे उनके पुत्र प० बलदेव मिश्र के पास हैं, (औरंगाबाद गया)। उदाहरण चन्द्रबन्ध का—मध्यतः परिता गच्छेन्नमाविष ततः परम्। इति शेली विजानन्तु बन्धेऽत्र चन्द्रसंजक ॥ रक्ष त्वं धरणीधीर! रघुराज! रमेश्वर! जन्मकर्मधर्मधार! रमयस्व रतान वजा।

दिस्तीप द्वामी—इनका जन्म कृष्णपुर जिला बुलन्दशहर में हुआ था। इनका निधन २८ नवम्बर १९५२ ई० को हुआ है। इनके पिता का नाम श्री भेदसिंह है। इनके शिक्षा गुरुकुल महाविद्यालय ज्वालापुर गं हुई थी। इनकी प्रसिद्ध रचना 'मुनिचरितामृत' महाकाव्य है। इनके द्वारा रचित अन्य ग्रन्थ हैं—प्रतापचम्पू', 'संस्कृताङ्लोक', 'ऋतुवर्णन', 'योगरत्न' आदि। 'मुनिचरितामृत' में महिष दयानन्द का चरित है। इस महाकाव्य के पूर्वाई का प्रकाशन सं० १९७१ वि० में दर्शन प्रेस ज्वालापुर सहुआ था। उत्तराई अद्यावधि अप्रकाशित है। ग्रन्थ का पूर्वाई ११ बिन्दुओं में विभाजित है। प्रथम बिन्दु में मगलाचरण, अपनी विनम्नता, सज्जनशसा, दुजनिन्दः तथा महिष दयानन्द के जन्मकाल एवं बालचरित का वर्णन है। द्वितीय बिन्दु में शिवरात्रिव्यतकथा तथा बालक मूलशंकर की प्रारम्भिक शिक्षा-दीक्षा का उन्नेख है तथा तृतीय में मूलशंकर को वैराग्य उत्पन्न होने एवं उनके गृहत्याग का वर्णन किया गया है। इसी सर्ग में मूलशंकर की बहिन एवं चाचा की मृत्यु का हृदयस्पर्शी वर्णन है जिसमें करण रस का परिपाक हुआ है। चतुर्थ बिन्दु में मूलशंकर के गृहत्याग एवं उनकी माता क विलाप का तथा पंचम में ब्रह्मचारी के पिता की अन्तिम भेंट वर्णित है। पष्ठ एवं सप्तम बिन्दुओं में शुद्ध चैतन्य का कमशः सिद्धपुर से पलायन एवं वेदान्त अध्ययन

तथा उनके संन्यास-ग्रहण की घटनायें उज्ञिखित हैं। अष्टम बिन्दु में महिष दयानन्द द्वारा हिरद्वार तथा उत्तराखण्ड के स्नमण का वर्णन है। नवम बिन्दु में प्राकृतिक सीन्दर्थ एवं महाकाव्योचित ऋतु-वर्णन का निदर्शन हुआ है। दशम बिन्दु में ऋषि द्वारा नर्मदा स्रोत का अन्वेषण एवं अन्तिम बिन्दु में दण्डी विरजानन्द पाठशाला में स्वामी जी के अध्ययन का वर्णन हुआ है। इस महाकाव्य की भाषा प्रतादगुणमयी एवं अलंबार में पूर्ण है। इसमें सर्वत्र अनुप्रास एवं यमक अलकारों का चमत्कारपूर्ण संगुंफन हुआ है। दसने कवि में सुन्दर मुक्तिणों का भी प्रयोग किया है। वसने ऋतु का मनीरम चित्र देखिए—नानारसास्वादनायास्त्रीला फुल्लप्रसुनव्रजासित्तलाला। गुठजद्दिरेफावली कार्ण धीरं कक्तुं वसन्तोद्भवसज्जितेव।। १।१७।

आधारग्रन्थ—-ऋषि व्यानन्द और आर्य समाज की संस्कृत साहित्य को देन — डॉ० भवानीलाल भारतीय ।

नरनारायणानन्द-संस्कृत का प्रसिद्ध शास्त्रीय महाकाव्य जिसं महाभारत की कथा के आधार पर अर्जुन तथा कृष्ण की मेत्री एवं मुबद्राहरण की घटना का ७४० बलोको एवं १५ सर्गो मे वर्णन है। इसके रचियता जैन कवि वस्तुपाल है दि० बस्तपाली । प्रत्य व अन्तिम सर्गं म प्रशस्ति है जिसमें कवि ने अपनी वश-परम्परा एवं गुरु का परिचय प्रस्तुत किया है। प्रथम सर्ग में समुद्र के मध्य स्थित द्वारवर्ती नगरी एवं श्रीकृष्ण का वणन है। इसका नाम 'पुरनुपवर्णन सगै' है। द्वितीय सगै 'सभापवं' म पाण्डुप्य अर्जुन के प्रभासनीय में आगमन की मुचना श्री गणा की सभा में किसं: दूत द्वारा प्राप्त ोर्ता है। तृतीय सर्ग 'नरनारायणसगम' में श्रीकृष्ण एवं अर्जुन के मिलन एवं रैवतक पर्यंत का वर्णन है। चतृधं सर्ग का नाम 'ऋत्वर्णन' है जिसमें पड्ऋतुओं का परम्परागत वर्णन किया गया है। 'चन्द्रोदय' नामक पंचमसर्ग में सन्ध्या एवं चन्द्रादय का वर्णन है। पष्ठ सर्ग में द्वारवती के नवयुवक एवं नवयुवतियों का मुरापान तथा मुरतिब्लाम विणित है। इस सर्ग का नाम 'मुरापानमुरतवर्णन' है। सप्तम सर्ग का नाम 'नुर्योदय' है जिसमें किंद ने रात्रि के अवसान एवं सुर्योदय का वर्णन किया है। अष्टमसर्ग में बलराम का सपरिवार अपनी सेना के साथ रैवतक पर्वंत पर आगमन दिवलाया गया है। इस सर्गं का नाम 'सेनानिवेशवर्णन' है। नवें सर्ग 'पुष्पावचयप्रपंच' मे श्रीकृष्ण एवं अर्जुन की वनकीडा विणत है। दसवें सर्ग का नाम 'मुःदादर्शन' है । जसमे जलकोडा के अवसर पर अर्जुन एव सुभद्रा के प्रथम दर्शन एदं परस्पर आकर्षण का वर्णन किया गया है। ग्यारहवें 'दूतिकाद्योतक' सर्ग में अर्जुन एवं सुभद्रा के विरह एव श्राकृष्ण द्वारा अर्जुन को आमुर विधि से मुभद्राहरण का संकेत दिलाया गया है। 'सुभद्र हरण' नामक बारहर्वे सर्ग में अर्जुन का सुभद्र। को रथ पर चढ़ा कर भागता एवं बृद्ध बलराम का सात्यिक सहित मेना के साथ अर्जुन को पकड़ने का आदेश एवं अन्त में श्रीकृष्ण के समझाने पर उनका शान्त होना वर्णित है। तेरहव सग (संकृलकलिसंकलन सगं) में सात्यिक की सेना के साथ अर्जुन का युद्ध तथा चौदहवें सर्ग 'अर्जुनावर्जन' में बलराम एव श्रीकृष्ण द्वारा दोनों पक्षों को युद्ध से विरत करने का वर्णन है। 'विवाह-वर्णन' नामक पंद्रहवें सर्ग में स्वयं बलराम सुभद्रा एवं अर्जुन का विवाह कराते हैं। इसके अन्तिम सर्ग में किव वंश वर्णन है। चरित्र-चित्रण, प्रकृति-वर्णन, सोन्दर्ग-चित्रण, रसपरिपाक, पांडित्यप्रदर्शन, अलंकार-विधान, छन्दयोजना, भाषाशैली एवं शब्दकीड़ा की दृष्टि से यह महाकाव्य शिशुपालवध के समकक्ष है। प्रातःकाल की प्रकृति का सुरुचिपूर्ण चित्र देखने योग्य है— स्वप्न निरीक्ष्य चरणप्रणतं युवानं सद्यः प्रसादरभसादुषसि प्रबुद्धा। अभ्यागतं चिकतमेव चिराय काचिदाइचर्यमग्रमनयत्परिरभ्य तत्ये॥ ९१४।

नैमिचन्द्र शास्त्री-पीष कृष्ण द्वादशी संवत् १९७९ में बसई घियाराम ग्राम धोलपुर (राजस्थान) में जन्म। पिता का नाम बलबीर जी। जैनधर्मावलम्बी। न्यायतीर्थं, काव्यतीर्थं, ज्यौतिषतीर्थं, ज्यौतिषाचार्यं प्रभृति उपाधियां । एम० ए० (संस्कृत, हिन्दी, प्राकृत एवं जैनोलॉजी ) पी-एच॰ डी॰, डी॰ लिट्॰। सम्प्रति एच॰ डी॰ जैन कॉलेज, आरा (मगधविश्वविद्यालय) में संस्कृत-प्राकृत विभाग के अध्यक्ष। हिन्दी, संस्कृत और अँगरेजी तीनों भाषाओं में रचना। 'संस्कृत काव्य के विकास में जैन कवियों का योगदान' विषय पर मगधविश्वविद्यालय से डी० लिट्०। भारतीय ज्ञान-पीठ, दिल्ली से उक्त पुस्तक का प्रकाशन १९७१ ई० ]। संस्कृत भाषा में 'संस्कृतगीत-काव्यानुचिन्तनम्' तथा 'वाणशब्दानुशीलनम्' नामक आलोचनात्मक ग्रन्थों की रचना। प्रथम ग्रन्थ पर गंगानाथ झा पुरस्कार (हिन्दी समिति ) प्राप्त । 'संस्कृतगीतिकाव्या-नूचिन्तनम्' में पाँच अध्याय हैं। प्रथम अध्याय में पाश्चात्य विचारकों द्वारा अभिमत गीतिकाव्य की परिभाषाओं की समीक्षा तथा भारतीय आचार्यों द्वारा प्रतिपादित गीति तत्त्वों का निर्देश । द्वितीय अध्याय में संस्कृत गीनिकाव्यों की उत्पत्ति तथा विकास-क्रम में ऋग्वेद, रामायण, महाभारत, पुराण आदि में समाहित गीतिकाव्यों के विश्लेषण के अनन्तर ऋतुसंहार, घटकर्पर, पवनदूत, नेमिदूत, शतकत्रय, शृङ्गारतिलक, अम्हक-शतक, पठचाशिका, आर्यासप्तशती, गीतगोविन्द के गीतित रवी का विदलेषण और विवेचन । तृतीय अध्याय में संस्कृत नाटकों में समाहित गीतियों के विवेचन के पश्चात् स्तोत्रगीतिकाव्य, मेघदूत, पार्श्वाभ्युदय, अमरुक, गीतगीविन्द के गीति एवं काव्यमुल्यों के विवेचन के पश्चात् अनेक नवीन ग्रन्थों के गीतितत्त्वों का मूल्यांकन । चतुर्थ अध्याय में संस्कृत गीतिकाव्यों के आदान-प्रदान पर विचार करते हुए थेरी गायाएँ तथा गाया सप्तकाती के अभाव का विश्लेषण किया गया है। पंचम अध्याय में संस्कृत गीतिकाव्यों का सांस्कृतिक दृष्टि से अध्ययन किया गया है । सुशीला प्रकाशन, धौलपुर, १९७० ई० । शास्त्री जी बहुमुखी प्रतिभा-सम्पन्न साहित्यकार हैं। इन्होंने गद्य के अतिरिक्त संस्कृत में श्लोकों की भी रचना की है। बापू शीपंक कविता की कुछ पंक्तियाँ -- न वाहानां व्यूहः श्रयति न च सैन्यं करिघटा, न यानं शास्त्राणामपि न च समीपे परिकरः । अहिसा-व्याख्यानैः सकलमरिलोकं विघटयन् अपूर्वः कोऽप्येवं समरभूवि बीरो विजयते॥ आपने वतिविधिनिर्णय, केवल ज्ञानप्रश्नचूडामणि, भद्रबाहुसंहिता, मुहूर्त्तंदर्पण, रिट्टसमुच्चय (प्राकृत) रत्नाकरशतक (दो भाग) तथा धर्मामृत का हिन्दी में अनुवाद कर इनका संपादन किया है। मागधम् ( संस्कृतशोधपत्र ) जैनसिद्धान्तभास्कर ( हिन्दी शोधपत्र ) जैन एण्टीक्वेटी एवं भारती जैन साहित्य-परिवेशन के आप संपादक हैं।

पद्मानन्द --पौराणिक शैली में रचित संस्कृत का प्रसिद्ध महाकाव्य जिसके प्रणेता जैनकवि अमरचन्द्रसूरि हैं [ दे० अमरचन्द्रसूरि ] । 'पद्मानन्द' कोव के अन्य महाकाब्य 'बालमहाभारत' की भौति 'वीराङ्क' महाकाव्य है । इसमें प्रसिद्ध जैन तीर्थंकर ऋषभदेव का चरित १९ सर्गों में वर्णित है तथा छन्दों की संख्या ६३८१ है। इस ग्रन्थ की रचना हेमचन्द्रसूरि विरचित 'त्रिषष्टिशलाकासत्पृष्ठवचरित्र' के आधार पर हई है। स्वयं इस तथ्य की स्वीकारोक्ति कवि ने की है-मया श्रीहेमसुरीणां त्रिषष्ट्रिचरितकमः । युषप्रभोरि-भस्याध्वा कलभेनेव सेण्यते ॥ १९१६०-६१। 'पद्मानन्द' में पौराणिक महाकाव्य के सभी तत्त्व विद्यमान हैं। इसकी कथावस्त्र प्रसिद्ध जैन तीर्थंकर ऋषभदेव से सम्बद्ध है जो धीरप्रज्ञान्त गुण समन्वित हैं। यह ग्रन्थ ज्ञान्तरसपर्यवसायी है और प्रृंगार, करुण, वीर आदि अंगरस के रूप में प्रयुक्त हुए हैं। महाकाव्य के अन्तर्गत कवि ने षडऋतू, नगर, अर्णव, शैल, मन्त्री, दूत, पुत्रीत्सव, सूर्योदय एवं प्रयाण आदि का यथोचित वर्णन किया है। इसमें ऋषभदेव के तेरह भवों का वर्णन है तथा कवि स्वधमंप्रशंसा एवं अन्य मतों के खण्डन में भी प्रवृत्त हुआ है। तृतीय सर्ग में मन्त्री स्वयं बृद्ध द्वारा चार्वाक, बीद्ध एवं शांकर मत का खण्डन कर जैनधमं की सर्वोच्चता प्रतिपादित की गयी । इसकी भाषा प्रसादगुणयुक्त एवं असमस्त पदावली मे गुंफित है किन्तु युद्ध के प्रसंग में भाषा ओजग्णयुक्त हो जाती है।

परमेदवर झा—[१४५६-१९२४ ई०] ये दरभंगा (विहार) जिले हे तरोनी नामक ग्राम के निवासी थे। इसक पिता का नाम पूर्णनाथ झा था। उन्होंने कींस कॉलेज, वाराणसी में अध्ययन किया था। इन्हों 'वैयाकरणकेसरी' तथा 'कमंकाण्डोद्धारक' प्रभृति सम्मानित उपधियाँ प्राप्त हुई थीं तथा सरकार की ओर से (१९१४ ई॰ में) महामहोपाध्याय की उपधि भी मिली थी। इन्होंने कई ग्रन्थों की रचना की है—(१) महिषासुरवधम् (नाटक), (२) वाताह्वान (काव्य), (३) कुमुमकॉलका (आख्यायिका), (४) यक्षसमागम (खण्डकाव्य), (४) ऋतुवर्णन काव्य, (६) मिथिलेख प्रशस्त, (७) परमेदवरकोष। नविकसलयदम्भाक्षिप्त-सिन्दूर-मुष्टिः प्रतिनवित लक्ष्म्याऽऽक्षीड्य होल्युत्सवेऽसी। कमलदलिमपेणोत्कीयं सोवीरमभ्रं सरसिकविसहायः स्नाति किसिबद्धसन्तः॥ दे० आधुनिक सस्कृत साहित्य—डॉ हीरालाल शुक्ल

बल्देव उपाध्याय—जन्म आहिवन शुक्ल द्वितीया, सं० १९४६ (१०।१० १८९९ ई०)। बलिया जिले (उत्तर प्रदेश) के अन्तर्गत सोनवरसा नामक ग्राम के निवासी। पिता का नाम पं० राममुचित उपाध्याय। ११२२ ई० में संस्कृत एम्० ए० की परोक्षा में प्रथम श्रेणी में प्रथम (हिन्दू विश्वविद्यालय)। साहित्यचार्य की परीक्षा प्रथम श्रेणी में उत्तीणं। हिन्दू विश्वविद्यालय, काशी में ३८ वर्षों तक अध्यापन और रीडर पद से १९६० ई० में अवकाश ग्रहण। पुनः संस्कृत विश्वविद्यालय (वाराणसी) में दो वर्षों तक पुराणेतिहास विभाग के अध्यक्ष तथा चार वर्षों तक वहीं शोधप्रतिष्ठान

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

के निदेशक । ९७० में अवकाश प्राप्त । हिन्दी में संस्कृत साहित्य, भारतीय दर्शन तथा भारतीय माहित्य पर दो दर्जन पुस्तकों का लेखन । 'भारतीयदर्शन' नामक पुस्तक पर मंगलाप्रसाद पारितोखिक प्राप्त तथा 'बीद्धदर्शन' पर डालमियाँ पुरस्कार । 'भारतीयदर्शन' एवं 'आचःयं शकर' नामक पुस्तकों का कन्नड में अनुवाद हुआ । बरमी और सिहलों भाषा में 'बीद्ध दशन-मीमासा' नामक पुस्तक का अनुवाद एकाशित । 'नाट्यशास्त्र', भामह कृत 'काव्यालंकार' 'नागानन्द' नाटक, 'शंकर दिग्नवजय', 'प्राकृत-प्रकाश', 'वेदभाष्यभूमिकासंग्रह', 'आंध्रपुराण', 'कालिकापुराण' एवं 'भक्तिचन्द्रिका' का सम्पादन । संस्कृत में 'देवभाषानिबन्धावली' नामक आलीचनात्मक ग्रन्थ की रचना । 'बिदभाष्यभूमिकासंग्रह', की संस्कृत में बिस्तृत भूमिका-लेखन । सस्कृत में दल्लाक-रचना – दिनकरतनयातीरे प्रतिफल्लितात्मस्य इव नीरे । जयित हरन् भवतापंकाऽपि तमालिकचिद्रवृत्त, ॥ यमुना क तीर पर अपने स्वप क प्रतिबिम्बत होने में नील रग क जल में चैनन्यस्पी इढ मूलवाला कोई तमाल बृक्ष विला हुआ है । समार के सन्ताप को दूर करनेवाले इस बृक्ष की जय हा । विशिष्ट सस्कृत मेवा क लिए 'राष्ट्र-ति पुरस्कार में सम्मानित'। सम्भात 'विद्यादिलास', रवोन्द्रपुरी, दुर्गाकुण्ड, वाराणसी में स्वतन्त्र साहित्यमेवा ।

याल्रचन्दस्र्रि—संस्कृत के प्र'सद्ध जैन महाकाव्यकार । इन्होंने 'वसन्तविलास' नामक एतिहासिक महाकाव्य का प्रणयन किया है जिसमें भीलका के (गुजरात) राजा वीरधवल क अमात्य वस्तुपाल ( प्रसिद्ध कवि ) की जीवनगाथा वर्णित है िदं वस्तुपाल । किंव का रचनाकाल वि० स० १२९६-१३३४ के मध्य तक है। इनके पिता का नाम धरादेव एवं भाता का नाम विद्युतगर्भ था। कवि के पिता गुजरात के मोढेरक ग्राम के निवासी थे। प्रारम्भ में कवि का नाम मुंजाल था, पर हरिभद्रसूरि सं दक्षित हान के उपरान्त इसका नाम बालचन्द रखा गया। 'वसन्त-विलास' के अतिरिक्त बालचन्दसूरि ने 'करुणावज्ञायुध' नामक ४ अंकों के एक नाटक की भी रचना की है। 'वसन्दिविलास' के प्रथम सर्ग में कवि ने अपना बृत्तान्त प्रस्तुत किया 🚈 । बालचन्द न आसड कविरचित 'विवेकमंजरी' तथा 'उपदेशकंदली' नामक ग्रन्थों की टीका भी लिखी है । वसन्तर्विलास की रचना १४ सर्गों एव १५१६ छन्दों में हुई है। वस्तुपाल का अन्य नाम वसन्तपाल भी था अतः चरितनायक के नाम पर ही इस महाकाव्य की संज्ञा 'वसन्तविलास' है । इसमें अणहिलपत्तन नामक राजधानी के दुर्गं तथा दुर्लभराजनिमित सरोवर का वर्णन कर मूलराज से लेकर भीमदेव द्वितीय तक गुजरात के राजाओं का वर्णन है (सर्ग २–३)। पुनः वस्तृपाल के मन्त्रिगुण-वर्णन कं पञ्चात् वीरधवल द्वारा वस्तुपाल की मन्त्रिपद पर निर्मुक्ति का उज्जव किया गया है । वीरधवल का वस्तुपाल को जन्मात का शासक नियुक्त करना तथा वस्तुपाल द्वारा मारवाड नरेश को पराजित करने का वर्णन है (सर्ग ४-५)। तदनन्तर परम्परागन ऋ विण्न, पुष्पावचयदोलाजलकेलिवर्णन, सन्ध्या, चन्द्रोदय एवं सूर्योदय वर्णन के उपरान्त वस्तुपाल क स्वप्नदर्शन का उन्नेख है जिसमें धर्म कलियुग में एक पाद पर खड़ा होकर उसके पास आकर तीर्थाटन करने का आदेश देता है (सर्ग ६-९)। दसने से लेकर तैरहवें सर्ग तक वस्तुपाल की नीर्थयात्रा का विस्तृत वर्णन कर चौदहवें सर्ग में वस्तुपाल के धार्मिक कृत्यों का उन्नेख हुआ है। इसी सर्ग में वस्तुपाल सद्दाति को प्राप्त कर स्वर्गारोहण करते हैं। इस महाकाव्य की कथावस्तु अत्यन्त क्षीण है, पर किंव ने वस्तुव्यंजना के द्वारा इसका विस्तार किया है। इसकी आधा समासयुक्त पदावली संवलित एवं अस्वाभाविक है, पर पदिवन्यास (यत्र तत्र) गर्मगानित एवं भावानुकूल है। किंव ने आनुप्रासिक प्रयोग के द्वारा पदावली में श्रुतिमधुरता भरने का प्रयास किया है। वसन्तक्रीड़ा के वर्णन में भाषा की मृदुलता द्रष्टव्य है। प्रतिदिश्च लवलीलवली धुनाऽद्भुततमालतमाल तरूत्तरः। अभिसार ससारसक्रूजितो धुनलवङ्गलवङ्गनलताध्वजः।। ६१४४।

आधारग्रन्थ—तेरहवीं-चौदहवीं शताब्दा क जैन-संस्कृत महाकाव्य-डो० श्यामशंकर दीक्षित ।

वाल्रशास्त्री रानंडे— [१८१९-१८८० ई०] उन्नोमवी के शताब्दी अहितीय विद्वान् तथा सुप्रसिद्ध संस्कृत विद्वान् शिवकुमार शास्त्री एवं दामोदर शास्त्री के गुरु । इनका जन्म महाराष्ट्र में हुआ था और शिक्षा-दाक्षा ग्वालियर में हुई । बाजीराव पेशवा ने इन्हें बालसरस्वती की अपाधि से विभूषित किया था । गवर्नमेन्ट कॉलेज, वाराणसी में संस्कृत का अध्यापन । इन्होंने 'महाभाष्य' की टिप्पणी लिखी हैं । उनके अन्य ग्रन्थों के नाम उस प्रकार है—'सारासारविवेक', 'बृहज्ज्योतिष्टामपद्धति'; 'वंदान्तसूत्रभाष्य' (भामता टिप्पणी सहित ), 'सुमनोडल्जिलः' (बाराणसी, १८७० ई०, पृ० ६ ) ध्युक ऑफ एडिनबरा की १ स्लोकों में प्रशस्ति । इन्होंने 'काशीविद्यानुधानिध' में कई उत्कृष्ट कोट के निबन्ध लिखे थे ।

युद्धिया — संस्कृत के बीद्ध किष [ समय २८६ मे ४४७ ई० तक ] । बीद्धधर्म की एक किंददन्ती के आधार पर बुद्धधाव ३८७ ई० में बुद्ध के त्रिष्टिक का पाठी अनुवाद लाने के लिए लंका गए हुए थे। 'पद्यचूडामणि' में दश समी में भगवान् बुद्ध के जन्म, विवाह एवं उनके जीवन की अन्य घटनाओं का वणन है। लिब ने विभिन्न अलंकारों एवं छन्दी का प्रयोग कर अपने ग्रन्थ को अलंकृत किया है। इस पर 'रचुवंश' एवं 'बुद्धचरित' का पर्याप्त प्रभाव है। इसमें शान्तरस की प्रधानता ह एवं अन्य रस अंग रूप से प्रयुक्त हुए है। ग्रन्थ में अलंकृति एवं विद्या्यता के सर्वत्र दर्शन हाते है। कृताभिषेका प्रथमं धनाम्बुधिधृतोत्तरीयाः शरदभ्रसंचयें:। विलिप्तगाच्यः शान्तर्शन-चन्दनेदिशो दधुस्तारकहारकामाः॥ ४१४७।

अंगलदेव शास्त्री ( डाक्टर )— ये गवनंमेन्ट संस्कृत कॉलेज के प्राचार्य तथा संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी के उपजुलपति रह चुके है। इन्होने संस्कृत, हिन्दों एवं अंग्रेजी मे अनेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का प्रणयन किया है। बास्त्री जी ने 'ऋग्वेद-प्रातिशाख्य' का तीन भागों में संपादन किया है। ग्रन्थ का तृतीय भाग 'ऋग्वेद प्राति-शाख्य' का अंग्रेजी अनुवाद है। ये भारत के प्रसिद्ध भाषाशास्त्री भी मान जाते है। इन्होंने भारतीय संविधान के उत्तरार्द्ध का संस्कृत में अनुवाद किया है। शास्त्री जी ने कई शोधनिबन्धों का भी प्रणयन किया है जो विभिन्न पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाणित हो चुके हैं—जैमे—ऐतरेय ब्राह्मण पर्यालोचन, ऐतरेयारण्यक पर्यालोचन, कौषीतिक ब्राह्मण पर्यालोचन, एवं अनुतमंथन' नामक दो नीति उपदेशप्रधान काव्यों की रचना की है। 'रिश्ममाला' में १६ रिश्मयौ है और नीति. सदाचार, लोकनीति, राजनीति, अध्यात्मक एवं ईश्वरभक्ति-विषयक पद्य हैं। 'अमृत-मंथन' के तीन विभाग हैं—लक्ष्यानुसन्धान, जीवनपाथेय तथा प्रजा-प्रसाद। उनकी 'प्रबन्ध प्रकाश' नामक संस्कृत गद्यरचना दो भागों में प्रकाशित है। इनकी पद्यरचना सरस एवं प्रौढ़ है। अवाप्य विद्यां विनयेन शून्या बहंयबो दुर्जनतां व्रजन्ति। दुश्वस्य पानेन मुजङ्गमानां विषस्य वृद्धिभुंबनप्रसिद्धा।। सप्तरिक्स २९।

मधुस्द्वस्सरस्वती—इनका जन्म बंगलादेश के कोठालीपाद नामक स्थान (जिला फरीदपुर) मं १६ वीं शनाब्दी में हुआ था। ये गो० तुलसीदास के समकालीन थे और वाराणसी में रहकर ग्रन्थलेखन करते थे। इनके पिता का नाम पुरन्दराचार्यथा। यहाँ से ये नवद्वीप में न्यायशास्त्र के अध्ययन के निमित्त गये थे और वहाँ से वाराणसी गए। इनके द्वारा रिचन ग्रन्थों की संख्या आठ है—वेदान्तकल्पलितका, अहैतरत्न रक्षण, सिद्धान्तिबन्दु, संक्षेपशारीरकसारसंग्रह, गीता गूढाथंदीपिका, भित्तरसायन, भागवतपुराणप्रथमश्लोकव्याख्या, महिम्नस्तोत्रटीका। इनकी सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण रचना गीता का भाष्य है। भित्तरसायन भित्त रम की महनीय रचना है जिसमें एकमात्र भित्त को ही परम रस सिद्ध किया गया है। मधुसूदन अहैतबादी आचार्य थे। इन्होंने अहैतिसिद्धान्त के आधार पर ही भित्तरस को सर्वोत्कृष्ट रस माना है। इनके अनुसार परमानन्द-रूप परमात्मा के प्रति प्रदिश्त रित्त ही पारपूर्ण रस है और श्रंगारादि क्षुद्ररसों से उसी प्रकार प्रबल है जिस प्रकार कि खद्योतों से सूर्य की प्रभा। परिपूर्णरसा क्षुद्ररसेभ्यो भगवद्रति:। खद्योतेभ्य इवादित्यप्रभेव बलवत्तरा॥ भगवद्मभित्तरसायन, २।७०० । दे० स्टडीज इन द फिलॉसफी ऑफ मधुसूदनसरस्वती— डाँ संयुक्ता गुप्ता।

मधुस्त्वन ओझा (विद्यावाचरपित )—(समय १८४४ ई० १९१८ ई०)। इनका जन्मस्थान बिहार राज्य के अन्तर्गत मुजप्फरपुर जिले का गाढ़ा गाँव है। इनके पिता वैद्यानाथ ओझा संस्कृत के उद्भट बिढ़ान् थे। ओझाजी अपने पिता के बड़े भाई के दत्तक पुत्र थे। इन्होंने वाराणसी में शिक्षा पायी थी और १८६८ ई० में महाराजा मंस्कृत कॉलेज, जयपुर में वेदान्त के अध्यापक नियुक्त हुए। ये १९०२ ई० में एडवर्ड के राज्याभिषेक के अवसर पर इंग्लेण्ड गए। इन्हों समीक्षाचत्रवर्ती, विद्यावाचस्पित तथा महामहोपदेशक की उपाधियाँ प्राप्त हुई थीं। इन्होंने लगभग १३५ ग्रन्थों का प्रणयन किया है। दिव्यविभृति, आर्यहृदयसवँस्व, निगमबोध, विज्ञानमधुसूदन, यज्ञविज्ञानपद्धति, प्रयोगपारिजात, विश्वविकास, देवयुगयुगाभास, ज्योतिश्चकधर, आत्मसंस्कारकल्प, वाक्पदिका, गीताविज्ञानभाष्यस्य प्रथमरहस्यकाण्डम्, गीताविज्ञानभाष्यस्य द्वितीयमूल-

काण्डम् , गीताविज्ञानभाष्यस्य तृतीयाचार्यकाण्डम् , गीताविज्ञानभाष्यस्य चतुर्थंहृदय-काण्डम् , शारीरिकविज्ञानभाष्यस्य प्रथमभागः, शारीरिकविज्ञानभाष्यस्य द्वितीय-भागः, ब्रह्मविज्ञानप्रवेशिका, ब्रह्मविज्ञानम् पुराणोत्पनिष्रसङ्ग, पुराणिनर्माणाधिकरणम्, कादिम्बनी जगद्गुरुवैभवम्, वेदार्थभ्रमनिवारणम्, सदसद्वाद, व्योमवाद, कालवाद, आवरणवाद, अम्भोषाद, अहोरात्रवादः, ब्रह्मसमन्वय वेदधर्मव्याख्यानम्, वैदिककोष, महिषकुलवैभव, रजोवादः, दैववादः, सिद्धान्तवादः आदि ।

माणिक्यदेव स्र्रि संस्कृत के प्रसिद्ध जैन महाकाव्यकार । इनका विशेष परिचय प्राप्त नहीं होता । किव का रचनाकाल सं० १६२७ से १३७५ के मध्य है । इन्होंने 'नलायनम्' 'अनुभवसारविधि', 'मृनिचरित', 'मनोहरचरित', 'पंचनाटक' तथा 'यशोधरचरित' नामक ग्रन्थों का प्रणयन किया था जिनमें 'नलायनम्' प्रमुख है । 'नलायनम्' पौराणिक शैली का महाकाव्य है जिसमें सौ सगें एवं दस स्कंध है । इसमें किव ने राजा नल एवं दमयन्ती के प्राचीन आख्यान का वर्णन किया है । राजा नल की कथा जन्म में मृत्यु पर्यन्त वर्णित है । कथा का विभाजन स्कन्धों एवं सगीं में हुआ है और इलोकों की संख्या ४०५० है । प्रथम में १५ सगं, द्वितीय में १६, तृतीय में ९, चतुर्थं में १३, पंचम में २१, षष्ठ में ७, सप्तम में ७, अष्टम में ४, नवम में ४ एवं दशम स्कंध में ४ सगं हैं । इसमें महाभारत में उपलब्ध नल की कथा में अनेक परिवत्तंन किये गए है और जन-परम्परागत नलचिरत की कथा को ग्रहण 'किया गया है । इसके अनेक स्थल पर नैषध की छाप दृष्टिगोचर होती हैं । अनेक स्थलों पर शब्दकीड़ा एवं पाण्डित्य-दर्शन में किव चित्रकाव्य की योजना कर भाषा के सहज स्वारस्य को नष्ट कर डालता है । पर सर्वत्र भाषा में सरलता विद्यमान है । तदेतत् तिलकं भाले बालाक्णसमप्रभम् । विभावरीय विक्षित्ता कबरी यस्य सिक्षी ॥ २।९।२ ।

मेघवत आचार्य चौसवीं शताब्दी के प्रसिद्ध आयंसमाजी विद्वान् एवं प्रतिभाशाली किया इनका जन्म महाराष्ट्र के नासिक जिले के येवला नामक ग्राम में ७ जनवरी १८९३ ई० को हुआ। इनकी निधन तिथि २१ नवम्बर १९६४ ई० है। इनके पिता का नाम श्री जगजीवन एवं माता का नाम सरस्वती देवी था। इनकी प्रतिभा बहुमुखी थी। इन्होंने महाकाल्य, खण्डकाल्य, गीतिकाल्य, स्तोत्रकाल्य, उपन्यास तथा नाटक साहित्य की विविध विधाओं को अपनी अभिव्यक्ति का माध्यम बनाया। इनके ग्रन्थों में 'दयानन्ददिग्वजय' (महाकाल्य) एवं 'कुमुदिनीचन्द्र' (उपन्यास) अत्यधिक महत्त्वपूर्ण हैं। मेघव्रताचार्य रचित अन्य ग्रन्थ हैं — ब्रह्माव विरज्ञानन्द वरित—इसमें स्वामी दयानन्द के शिक्षा-गुरु स्वामी विरज्ञानन्द का चरित १० सर्गों में वर्णित है जिसमें कुल ४२४ इलोक हैं। ग्रन्य का रचनाकाल आदिवन २००९ संवत् है। प्रकाशनकाल २०१२, गुरुकुल झज्जर। नारायणस्वामिचरित (महात्ममहिममणि-मंजूषा)—इस काल्य में आयंसमाज के संन्यासी महात्मा नारायण स्वामी का चरित १२ अलंकारों (सर्गों) में वर्णित है। इसमें ३०० इलोक हैं। गुरुकुलकातक — इसमें ११६ इलोकों में गुरुकुल के आदर्श का वर्णन हैं। दयानन्दलहरी—गंगालहरी के अनुकरण पर ५२ इलोकों

में दयानन्दलहरी की रचता हुई है। दिख्यानन्दलहरी—इसमें भी ५२ क्लोक हैं तथा अध्यात्मतत्त्व एवं ईश्वर-महिमा प्रभृति विषयों का निरूपण हैं। प्रकृति-सीन्दयं — यह छह अंको का नाटक है । कुमृदिनीचन्द्र—इस उपन्यास का प्रणयन किसी गुजराती कथा के आधार पर हुआ है । इसका प्रकाशन १९७६ वि० सं० में हुआ था । इसका कथानक हिन्दी के लोकप्रिय उपन्यास 'चन्द्रकान्ता' में मिलता-जूलता है। इसमें अ'जतगढ़ दुर्ग के स्वामी तेसरी सिंह के पत्र चन्द्रसिंह एवं विजयनगर के <mark>राजा वि</mark>जयसिंह की कन्या कुमृदिनी की प्रणयगाथा विणित है । उपन्यास में नायक-नायिका की कथा के अतिरिक्त विजय मिह (नायक) के अनुज रणवीर सिंह तथा अमरकण्टक की राजक्मारी रत्नप्रभाकी भी कथा समानान्तर चलती है। इसका खलनायक सूर्यपुर के पदच्युत राजा का पुत्र कुर्गिह है। इस उपन्याम का विभाजन सोलह कलाओं में हुआ है। लेखक ने ऋतृवर्णन के मनोरम प्रसंग प्रस्तृत किये हैं। लेखक ने 'शुद्धिगङ्गावतार' नामक ए॰ अन्य उपन्याम भी लिखना प्रारम्भ किया था पर वह पूर्ण न हा सका। दयानन्द दिन्दिजय-इस महाकाव्य में स्वामी दयानन्द मरस्वती की जीवनगाथा २७ मर्गों में विणित है जिसमें २७०० इलोक हैं। महाकाब्य पूर्वाई गयं उत्तराई के रूप में हो भाषा में विशक्त है जिनका प्रकाशन कमशः १९९४ वि० सं एवं २००२ में हुआ । इसमें शान्त रस की प्रधानका ह । कतिषय स्थलों पर कवि ने प्रकृति का रमणीय चित्र आंकत क्या है। इसमें सर्वत्र आलंकारिक मीन्दर्य के दर्शन होते हैं तथा काव्य विभिन्न प्रकार की प्रेरणादायक सुक्तियों से सुगुंफित है। वसन्तवर्णन द्रष्टव्य है-- नमः प्रमन्नं मलिलं प्रमन्नं निशा: प्रमन्ना दिनचन्द्ररम्या: । इयं वसन्ते रुख्ते वयन्ती प्रमाद-रुक्ष्मीः प्रतिवस्तृ दिव्यगा ॥ ८।१६ । दे० ऋषि दयानन्द और आ<mark>र्यस</mark>मात्र की संस्कृत साहित्य की देन, पृ० १५२-१७०।

यागेश्वर शास्त्री—(१८४० ई०-१९०० ई०)। इमका तत्म बिल्या जिले में रुद्रपुर नामक याम में हुआ था। व्याकरण के बिद्धान्; विशेषतः प्रक्तिया बैली के। इन्होंने 'हैं मवती' (व्याकरण) नामक ग्रन्थ की रचना की है जो नागेशास्ट्र के 'परिभाषेन्दुशेखर' की प्रमेयबहुल तथा पाण्डित्यपूर्ण टीका है। इसमे इनके मौलिक विचार भी निविष्ठ हैं। यह प्रक्रिया पद्धित क अनुसार महत्त्वशाली व्याख्यान तथा वैयाकरण तथ्यों का प्रतिपादक ग्रन्थ है। वाराणमेय संस्कृत विश्वविद्यालय, से १९७२ ई० में प्रकाशत।

रामचन्द्र झा ( व्याकरणाचार् ) — ग्नम १९१२ ई०। जन्मस्थान 'तरौनी' (दरभंग: विहार) वर्तमान निवासस्थान डी २/९ जयमंगलाभवन, धर्मकूप, वाराणसी। अध्ययनोपरान्त १९६९ ई० से अर्थविमुख होकर आपने सारा जीवन संस्कृत साहित्य के प्रचार-प्रमार में लगा दिया है। आपके मौलिक ग्रन्थों के नाम हैं — संस्कृत-व्याकरणम्, सन्ध्विन्द्रका, रूपलता, मम्पूर्ण सिद्धान्तकीमुदी, मध्यकौमुदी तथा लघुकौमुदी के बालकोपयोगी सिववरण नोट्स। शिक्षाजगन् में आपकी 'इन्द्रुमती' नाम की टीका प्रसिद्ध है। आपने लघुकौमुदी, मध्यकौमुदी, तकंसंग्रह, रामवनगमन, पञ्चतन्त्र, अनङ्गरंग (कामशास्त्र) आदि ग्रन्थों की अत्यन्त सरल स्वोध सविमशं टीका लिखी है। चौखम्बा-संस्थान के अन्तर्गत संस्थापित 'काशी मिथिला ग्रन्थमाला' के आप

प्रधान सम्पादक हैं। इस ग्रन्थमाला से प्रकाशित सभी ग्रन्थों के सविमशं सटिप्पण सानुवाद सम्पादक आप ही है। आपने अपनी प्रथम स्व० पत्नी 'इन्दुमती' के नाम पर शताधिक संस्कृत ग्रन्थों की सविमशं टीवा-टिप्पणी लिखी है और अहर्निश लिख रहे हैं।

रामनाथ पाठक 'प्रणयी'—शाहाबाद जिले (बिहार) के धनलूरी नामक ग्राम में जन्म । साहित्य, ज्याकरण तथा आयुर्वेद में आचार्य की उपाधि तथा संस्कृत एवं प्रोकृत में एम० ए० । सम्प्रति एच० डी० जैन कॉलेज आरा में संस्कृत-पाकृत के प्राध्यापक । 'राष्ट्र-वाणी' नामक पुस्तक में नवीन शैली के संस्कृत गीत । संस्कृत में गुरू एवं पद्य दोनों में रचना । हिन्दी एवं भोजपुरी के मुपसिद्ध कवि । 'राष्ट्र-वाणी' की कविता आधुतिक विचारों में पूर्ण है । इसमें देश देश की प्राष्ट्र तिक निधि, देश भक्ति तथा राष्ट्रप्रेम को आधार बनाकर कवगीनों की रचना की गयी है । भावों और बन्दों में जंबन्तता एवं भाषा में सरस्ता है । 'अहम्' नामक कविता देखें —अहम्भिम रणभेरी-रवः २ प्रात्तपक्षि-हृदय-विदारकः मदमत्त-कुरुजर-ए।रकः, पिन-पुरुष-हृदय स्पष्टनो बन-नन्दनः वण्डीरवः । अहमस्म रणभेरीरवः । इस्म कुल ७५ गीत है तथा 'अहम्' और जनिन' शोर्षक दो प्रात्मपरक गीत भी गंकित्त है । पुस्तक भवन् २००० में प्रवाधित वर्ष

ामक्रप पाठकः—इनका जन्म बिहार राज्य के शाहाबाद जिलान्तर्गत सामाराम शहर विताक देश (१८६०) कि की हुआ था। इनके पिता पं विद्येश्वर पाठक संस्कृत के बिहान एवं हिन्दी के मुक्ति ये जिन्होंने ब्रज्ञभाषा में 'आगवतचूर्णिता' नामक पुस्तक का प्रणयन विया है। श्रीरामरूप पाठक जी साहित्याचार्य है। इन्होंने 'चित्र-काव्यकीतृकम्' नामक अत्यन्त प्रौढ़ चित्रकाव्य की रचना की है जिस पर इन्हें १९६७ ई० प सान्त्यिअकादमी का पुरस्कार पाप्त हुआ है। कि कृत अन्य काव्य-ग्रन्थ है— दासाहंचरितम्' स्मम्यासंग्रहः' 'तेजीलिङ्गकथा', 'एकिलिङ्गकथा', 'एकिलिङ्गकथा', 'धर्मणलक्षा' 'कोमेश्वरकथा' तथा 'श्रीरामचरितम्'।

विर्देश्यर श्वायं—-ये वृन्दःवनस्थ गुरुकुल विश्वविद्यालय के आचारं एवं अनुसन्धान संचालक थे। इनका जन्म उत्तरप्रदेश के पीलीभीन जिले के एकतृल ग्राम में हुआ था। इन्होंने एम०ए० एवं सिद्धान्तिशरोमणि परीक्षाएँ उत्तीर्ण भी थीं। इन्होंने संस्कृत में 'दर्शन भीमांसा', 'नीतिशास्त्रम्', 'मनो'वज्ञानभीमांमा', 'गश्चात्यतर्वशास्त्रम्' 'साहित्यभीमासा' एवं 'दे दकसाहित्यकीमुदी' नामक प्रत्यों का प्रणयन निया है। ये दर्शन एवं काश्यशास्त्र हे प्रकाण्ड पष्टित थे। इन्होंने हिन्दी में ध्वन्यालोक, नाव्यप्रकाश, काल्यालंकारमूत्र, अभिनवभारती, अभिधावृत्तिमातृका, नाट्यदर्पण, वकोक्तिजीवित, भिक्तरसामृत्रंसाधु, तर्कश्या, न्यायकुसुमाञ्जल एवं निरुक्त का विस्तृत भाष्य प्रस्तृत किया है। इनका निधन ३० जुलाई ४९६२ ई० को हुआ।

चिष्णुकान्त मा—िबहार के प्रसिद्ध ज्योतिषी एवं हस्तरेखाविद्। पटना जिले (बिहार) के वैकुण्ठपुर नामक ग्राम में संवत् १९६८ आश्विन कृष्ण मातृनवमी शनिवार को मैथिलब्राह्मण परिवार में जन्म हुआ था। पिता पं० उपनाथ झा सुप्रसिद्ध विद्वान्

एवं ज्योतिषी थे। अभी तक उनकी चार पुस्तकें प्रकाशित हो चुकी है। (१) गंगाभारत संस्कृति, (२) उग्रवंशप्रशस्तः, (३) श्रीवैद्यनाथप्रशस्तः, (४) राष्ट्रपंतराजेन्द्र-वंशप्रशस्तः। श्रीदुर्गापुजण्यद्धितः (नानातन्त्रवेद पुराणधमंशास्त्र के आधार पर रचित) तथा ज्यातिपविषयक ग्रन्थ प्रकाश्यमान हैं। अन्तिम ग्रन्थ में १२ वर्षों के ज्योतिष-सम्बन्धी अनुभव का उन्नेख है। 'राजेन्द्रवंशप्रशस्तिः' में राष्ट्रपति राजेन्द्रप्रसाद के जीवन-चरित्र के अतिरिक्त उन सभी व्यक्तियों और उनके कार्य-कलापों का भी वर्णन है जिन्होंने आधुनिक गारत के निर्माण में महत्त्वपूर्ण योग दिया। ग्रन्थ की शैली प्रसाद गुण समन्वित एवं प्रौढ है। गणतन्त्रदिवसात्सव का वर्णन देखें। सारी रचना प्रवाहपूर्ण शैली में निर्मित है। इसमें कुल ४५५ इलोक है। तस्मिन् रथे महविधी वरराष्ट्रपोऽसी स्थित्व। मुखं स्वभवनात् सह सैनिकेंस्तैः। संवन्द्यमान इह याति मुदा प्रपश्यन् नाना-विधान् नृपपथस्थितदर्शकांस्तान्।। ४५४ ग्रन्थकार को राष्ट्रपित द्वारा पद्मश्री की उपाधि प्राप्त है।

चम्नुपाल्र—संस्कृत के जैनधर्मावलम्बी महाकाव्यकार । इनका रचनाकाल सं० १२७७ से १२८७ के मध्य है। किव ने 'नरनारायणानन्द' नामक प्रसिद्ध शास्त्रीय महाकाव्य की रचना की है जिसमें श्रीकृष्ण एवं अर्जुन की मैत्री एवं महाभारतीय प्रसंग के आधार पर 'सुभद्राहरण' की प्रसिद्ध घटना विणत है। [दे० नरनारायणानन्द] किव के पिता का नाम आशाराज या अश्वराज था और माता का नाम कुमारदेवी (नरनारायणानन्द प्रशस्ति सगं श्लोक १६) इनके गुरु का नाम विजयसेन सूरि था। महाकिव वस्तुपाल धीलका (गुजरात) के राजा वीरधवल एवं उनके पुत्र बीसलदेव का महामात्य था। वह किव, विद्वान, वीर, योद्धा एवं निपुण राजनीतिज्ञ के रूप में विरूपात था। उनके द्वारा रचित अन्य ग्रन्थ हैं—'शत्रुजयमंडन', 'आदिनाथस्तोत्र', 'गिरिनारमण्डन', 'नेमिनाथस्तोत्र', तथा 'अम्बिकास्तोत्र' आदि। संस्कृत के सुभाषित ग्रन्थों एवं गिरनार के उत्कीणं लेख में वस्तुपाल 'किवकुंजर' 'किवचकवर्त्तीं' 'वाग्देवतासुत', 'सरस्वतीकष्ठाभरण' आदि उपाधियों से विभूषित हैं। सोमेश्वर ने अपने 'उस्लाघलाघव' नामक नाटक में वस्तुपाल की सूक्तियों की प्रशंसा की है ( द वां अंक )। अम्भोजसम्भवसुता वक्त्राम्भोजेऽस्ति वस्तुपालस्य। यद्वीणारणितानि श्रूयन्ते सूक्तिदम्भेन ॥ किव का अन्यनाम वसन्तपाल भी था।

शान्तिनाथ चरित्र — यह जैनभद्रसूरि ( संस्कृत के जैन किव ) रिचत पोराणिक महाकाव्य है। इसमें महाकाव्य एवं धर्मकथा का समावेश है। जैनभद्रसूरि का रचना-काल स० १४१० विक्रम है। इस महाकाव्य की रचना १९ सर्गों में हुई है तथा सोलहवें तीर्थंकर शान्तिन।थ जी की जीवनगाथा वर्णित है। इसके नायक अलौकिक व्यक्ति हैं, फलतः महाकाव्य में अलौकिक एवं अतिप्राकृतिक घटनाओं का बाहुल्य है। इस महाकाव्य का कथानक लोकविश्रुत है जिसका आधार परम्परागत चरित्रग्रन्थ है। इसके नायक धीरप्रशान्तगुणोपेत हैं और शान्तरस अंगी रस है। किव ने धर्म और मोक्ष की प्राप्ति को ही इस महाकाव्य का प्रधान फल सिद्ध किया है। प्रारम्भ में मंगला-

चरण स्वरूप जिनेदवर की स्तुति की गयी है तथा बस्तुब्यंजना के रूप में नगर, वन, षड्ऋतु, संयोग, वियोग, विवाह, युद्ध आदि विविध विषय विणित हैं। महाकाव्य में जातीय जीवन की अभिव्यक्ति एवं प्रौढ भाषाशैकी के दर्शन होते हैं। प्रसादगुणमयी भाषा के प्रयोग से यह ग्रन्थ दीप्त है। पुत्रं बिना न भवनं सुषमां दधाति चन्द्रं विनेब गगनं समुदग्रतारम्। सिंहं विनेब विपिनं विलसत्प्रतापम् क्षेत्रस्वरूपकलितं पुरुषं विनेव ३।७१।

शिवकुमार शास्त्री—[१८४७-१९१८ ई०] इनका जन्म बाराणसी से उत्तर बारह मील को दूरी पर स्थित उन्दी नामक ग्राम में हुआ था। इनकी माता का नाम मितरानी एवं पिता का नाम रामसेवक मिश्र था। ये सरयूपारीण ब्राह्मण थे। इन्होंने वाणीदत्त चीबे से व्याकरण का अध्यमन किया था तथा १८५१ ई० में गवनेमेन्ट संस्कृत कालेज, बाराणसी में प्रवेश किया। इन्हों तत्कालीन सरकार द्वारा महामही-पाध्याय की उपाध्य प्राप्त हुई तथा श्रृंगेरी के जगद्गुरु शंकराचार्य ने 'सर्वतन्त्रस्वतन्त्र-पण्डितराज' की उपाध्य से अलंकृत किया। इन्होंने अनेक ग्रन्थों की रचना की है। (१) लक्ष्मीश्वरप्रताप:—यह महाकाव्य है जिसमें महाराज लक्ष्मीश्वर सिंह तक दरभंगा नरेशों की वंश गाथा का वर्णन है। यतीन्द्रजीवनचरितम्—यह १३२ श्लोकों का खण्डकाव्य है। इसमें भास्करानन्दसरस्वती का जीवन चरित वर्णित है। (३) शिव-महिम्नवलोक की टीका, (४) परिभाषेन्द्रशेखर की व्याख्या, (१) लिङ्गधारणचन्द्रिका श्लोक है— दिने दिने कालफणी प्रकोपं कुर्वन् समागच्छित सिन्नधानम्। निपीतमोहासव-जातमादो न भीतिमायाति कदापि कोऽिय।। दे० आधुनिकसंस्कृत-साहित्य डॉ० हीरालाल शुक्ल।

सत्यवत शास्त्री ( डाक्टर )—इनका जन्म १९६० ई० में लाहीर में हुआ था। इन्होंने अपनी प्रारम्भिक शिक्षा अपने पिता एवं संस्कृत के सुप्रसिद्ध विद्वान् पं० चारुदेव शास्त्री के निर्देशन में प्राप्त की। डॉ० सत्यव्रत ने १४ वर्ष की अल्पावस्था में ही पंजाब विश्वविद्यालय की शास्त्री परीक्षा १९४४ ई० में उत्तीण की। १९५३ ई० में इन्होंने संस्कृत एम० ए० की परीक्षा पंजाब विश्वविद्यालय से उत्तीर्ण की और प्रथम श्रेणी में प्रथम रहे । इन्हें १९५५ ई० में हिन्दूविश्वविद्यालय से पी-एच० डी० की उपाधि प्राप्त हुई। इनके अनुसन्धान कः विषय था--'सम इम्पॉर्टेन्ट एस्पेक्टस् ऑफ द फिलांसफी ऑफ भत्तंहरि-टाइम एण्ड स्पेस'। ये १९७० ई० से दिल्ली विश्वविद्यालय के संस्कृतिवभाग में अध्यक्ष हैं । इन्होंने 'श्रीबोधिसत्त्वचरितम्' नामक महाकाव्य की रचना एक सहस्रव्होकों में की है। इनका अन्य महाकाव्य 'गुरुगोविन्दसिंहचरितम्' है, जिसमें सिखों के गुरु गुरुगोविन्द सिंह की जीवनगाथा वर्णित है। इस ग्रन्थ पर कवि को १९६८ ई० के साहित्य अकादमी का पुरस्कार प्राप्त हुआ है। दि० 'गुरुगोबिन्दिंसह-चरितम्'] लेखक की अन्य रचनाओं के नाम इस प्रकार हैं-मैकडोनल कृत 'वैदिकग्रामर' का हिन्दी अनुवाद 'एमेज आॅन इण्डोलॉजी', 'द रामायण : ए लिंग्विष्टिक स्टडी', 'द कन्सेप्ट ऑफ् टाइम एण्ड स्पेस इन इण्डियन थॉट' एवं 'द लैंगूएज एण्ड पोइट्री ऑफ द योगवासिष्ठ'।

<del>-></del>0 ←•

# नामानुक्रमणिका

|                                  | विष्ठाङ्कः |                               | पृष्ठाङ्कः  |
|----------------------------------|------------|-------------------------------|-------------|
| अ                                |            | आचार्य दण्डी                  | ४२          |
|                                  | 9          | आचार्यं दिग्विजय चम्पू        | ४३          |
| अकालजलद                          | ६८७        | भाचार्य पण्डितराज जगन्नाय     | 88          |
| अखिलानन्द कविरत (परि.)           | 9          | आनन्दवर्धन                    | 84          |
| अग्निपुराण                       | ų          | भा <b>न्द चुन्दावन चम्पू</b>  | ४६          |
| <b>अङ्गिरा</b> स्मृति            | -          | आचार्य विजय चम्पू             | 80          |
| अथर्ववे <b>द</b>                 | **         | आनन्दरंग विजय चम्पू           | ,,          |
| <b>अध</b> र्ववेदप्रातिशास्यसूत्र | 6          | आदि पुराण                     | "           |
| अनर्घराघव                        | ••         | आनन्द् रामाय्ण                | 88          |
| अ <b>नन्तदेव</b>                 | 33         | आपस्तम्ब धर्मसूत्र            | **          |
| अश्रंमद्द                        | "          | आपिशिळ                        | ४९          |
| अनुक्रमणी                        | 35         | <sup>क्र</sup> ारण्यक         | 40          |
| अप्यदीचित                        | १३         | आर्यदेव                       | 49          |
| अभयदेव                           | 38         | आर्यभट्ट ( प्रथम )            | ,,          |
| भभिनन्द ( प्रथम )                | **         | आर्यभट्ट (द्वितीय)            | २१८         |
| अभिनन्द (द्वितीय)                | ,,         | आशाधर भट्ट                    | ५२          |
| अभिनव कालिदास                    | 14         | आयु <b>र्वेद शास्त्र</b>      | પ <b>્ર</b> |
| भभिनव गुप्त                      | 19         | आयुर्वेद की परम्परा           | 48          |
| <b>अभिषे</b> क                   | 16         | आर्यशूर                       | 40          |
| अभिज्ञान शाकुन्तछ                | 90         | आर्या सप्तशती                 | 46          |
| अमरचन्द्र और अरिसिंह             | २८         | आर्योदय महाकाष्य              | <b>५</b> ९  |
| अमरचन्द्र सूरि                   | २९         | आर्षेय ब्राह्मण               | **          |
| अमरुक                            | "          | आ <b>र्ष</b> यो <b>पनिषद्</b> | "           |
| अमोध राघव चम्पू                  | ই 9        | आसुरि                         | 50          |
| अभ्विकाद्तत स्थास २३             | ६४, ६८८    | ्ड<br>इ                       |             |
| अर्हदास ( परि. )                 | ६८८        | इ <b>न्दुर्</b> त             | 17          |
| अछकार सर्वस्व                    | ३१         | इन्दुलेखा                     | 43          |
| असंग                             | ३३         | ू <del>ट</del> ें             |             |
| अ <b>श्व</b> घोष                 | **         | ईश्वरकृष्ण                    | ,,          |
| अश्ववोष की दार्शनिक मान्यतायें   | ,,         | ईशाबास्य या ईश उपनिषद्        | ६२          |
| अष्टाध्याची                      | ই ও        | । ड                           |             |
| अष्टाध्यायी के वृत्तिकार         | ३९         | उत्तर पुराण                   | **          |
| ঙা                               |            | उत्तर चम्पू                   | 43          |
| आचार्य जयदेव                     | છહ         | उत्तररामचरित                  |             |
| UII 41 4 VI 4 V 4                |            |                               |             |

#### ( ७०५ )

|                              | र्वे हे। हैं: |                        | पृष्ठाङ्कः  |
|------------------------------|---------------|------------------------|-------------|
| उ <b>द्वद्</b> त             | <b>હર્</b>    | कवि कर्णपूर            | 904         |
| उद्धव सन्देश                 | હ8            | काकुस्स्थविजय चम्पू    | ,           |
| <b>उ</b> क्तट                | **            | कार्तवीर्य प्रबन्ध     | 904         |
| <b>हदयनाचा</b> र्य           | <b>ও</b> হ    | कात्यायन               | १०६         |
| उ <b>द्य</b> प्रभदे <b>व</b> | ,,            | कारयायन स्मृति         | 900         |
| उपनिषद्                      | ৩৩            | काद्रवरी               | ,,          |
| उपनिषद्-दर्शन                | ७९            | कालिदास                | 993         |
| उपनिषद् बाह्मण               | ८१            | काष्यालंकार ( रुद्रट ) | 320         |
| उभयकुशल                      | ८२            | काष्यालंकारसूत्रवृत्ति | 121         |
| उमापति शर्मा                 | "             | का॰यालंकार सारसंप्रह   | १२३         |
| <b>उमा</b> स्वाति            | 1,            | काव्यप्रकाश            | ,,          |
| उद्योतकर                     | 3,            | काब्य-मीमांसा          | 124         |
| <b>3</b> 5                   |               | काष्यादर्श             | <b>५</b> २६ |
| <b>ऊ</b> रुभ <b>ङ्ग</b>      | ८३            | काष्यालंकार ( भामह )   | १२७         |
| 昶                            |               | काब्यशास्त्र           | 126         |
| ऋकतन्त्र                     | 31            | का <b>मग्द</b> क       | १३५         |
| ऋग्वेद                       | 83            | काशकुःस्न              | ,,          |
| ऋतुसंहार                     | ८९            | कार्शानाथ उपाध्याय     | 135         |
| ऋषिपुत्र                     | ९०            | काश्यप                 | "           |
| मे                           |               | काश्यपसंहिता           | "           |
| ऐतरेय आरण्यक                 | ٠,            | किरातार्जुनीय          | १३७         |
| ऐतरेय उपनिषद्                | ९१            | कीथ ए० बंग्नि          | 139         |
| पुतरेय जाञ्चण                | ,,            | कुट्टनीमत              | ,,          |
| ऐतिहासिक महाकाष्य            | ९२            | कुमारदाम               | 180         |
| क                            |               | कुमार भार्गवीय         | 383         |
| कठोपनिषद्                    | 38            | कुमारसंभव              | ,,          |
| कर्णभार                      | 33            | कुमारलाल               | ૧૪૨         |
| कणाद                         | ९५            | कुमारसम्भव चम्पू       | "           |
| कपिल                         | ९६            | कुमारिल भट्ट           | ૧૪૨         |
| कमलाकर भट्ट (धर्मशास्त्री)   | ९७            | कुंतक                  | "           |
| कमलाकर भट्ट (दैवज्ञ )        | 13            | कुन्दकुन्दाचार्यं      | 184         |
| करूप                         | ,,            | <b>कुवल्यानन्द</b>     | "           |
| कर्याणवन्त्री कर्याण         | ९९            | कूर्मपुराण             | ૧૪૬         |
| क्स्याणवर्मा                 | ,,            | कृष्णानन्द             | 180         |
| कविसनोरंजक चरपू              | "             | केनोपनिषद्             | ,,          |
| कविराज घोयी                  | 300           | केरलाभरणम्             | 386         |
| कविराज विश्वनाथ              | 303           | केशव                   | ,,          |
| क्रहरण                       | १०२           | केशव मिश्र             | "           |

|                                        | पृष्ठाङ्कः          |                         | पृष्ठाङ्कः |
|----------------------------------------|---------------------|-------------------------|------------|
| केशव मिश्र (तार्किक)                   | 188                 | चम्पूरामायण             | 100        |
| कयट                                    | "                   | चरक संहिता              | 303        |
| कोकसन्देश                              | 940                 | चन्द्रमहीपति            | १७२        |
| कोकिल्सन्देश                           | ,,                  | चन्द्रशेखर चम्पू        | ,,         |
| कौटिलीय अर्थशास्त्र                    | 343                 | चम्पूकाव्य का विकास     | १७३        |
| कौषीतकि उपनिषद्                        | 348                 | चारायण                  | 904        |
| चैमीश्वर                               | ૧૫૫                 | चारुद्त्त               | ,,         |
| चेमेन्द्र                              | **                  | चार्वाक दर्शन           | "          |
| स्व                                    |                     | चार्वाक की ज्ञानमीमांसा | 9 % &      |
| खण्डदेव मिश्र                          | १५६                 | चित्रचम्पू              | 906        |
| ग                                      |                     | चिरंजीव भट्टाचार्य      | 303        |
| गङ्गादेवी                              | <b>1</b> 4 <b>1</b> | चेतोदूत                 | "          |
| गङ्गावतरण <b>चम्पू प्रब</b> न्ध        |                     | चतन्यमत                 | 39         |
| गङ्गेश उपाध्याय                        | "                   | चालचम्पू                | 960        |
| राजेश<br>राणेश                         | <i>340</i>          | छ                       |            |
| गर्ना<br>गदनिप्रह                      |                     |                         | 963        |
| गदाधर भट्टाचार्य                       | "                   | छन्द<br>छ।गलेयोपनिषद्   | 162        |
| गद्धावर महायाय<br>गरुड पुराण           | "<br>146            | <b>छ।गळ्यापागप</b> प्   | •••        |
| गर्भमहिता ( परि. )                     | ६८९                 | ज                       |            |
| गार्ग्य                                | १६२                 | जयन्तभट्ट               | १८३        |
|                                        |                     | जयतीर्थ                 | ,,         |
| गालव<br>गिरिधरशर्मा चतुर्वेदी ( परि. ) | "<br><b>६</b> ८९    | जयदेव (गीतकार)          | "          |
| गीता                                   | 983                 | जयदेव ( नाटककार )       | १८६        |
| गाता<br>गुरुगोविन्द सिंहचरित (परि.)    | 194<br><b>6</b> 90  | जयन्तविजय (परि.)        | ६९१        |
| गोदापरिणय चम्पू                        | 949                 | जानकी चरितामृत          | १९३        |
| गादापारणय चन्यू<br>गोपथबाह्मण          | 366                 | जिनपाल <b>उपाध्याय</b>  | 893        |
| गापथश्राह्मण<br>गोपाल                  | १५९                 | जिनप्रभसूरि (परि.)      | "          |
|                                        |                     | जीमूतवाहन               | १९३        |
| गोपाल चरपू                             | ))                  | जैन दर्शन               | ,,         |
| गोविन्द चरितासृत<br>गौतम               | १६७<br>१६०          | जैन साहित्य             | 168        |
|                                        |                     | जेन मेघदूत              | 999        |
| गौतम धर्मसूत्र                         | "                   | जमिनि                   | २००        |
| गौरी मायूरमहासम्य चम्पू                | કે <b>ઉ</b> ં       | जिमिनीय ब्राह्मण        | ,,         |
| च<br>• ^                               |                     | <b>ड्योतिषशास्त्र</b>   | 300        |
| चतुर्भाणी                              | १६८                 | ढ                       |            |
| चक्रदत्त                               | १६९                 | दुण्ढिराज               | ,,         |
| चंडेश्वर                               | **                  |                         | ••         |
| चन्द्रकीर्त्ति                         | 300                 | त                       | <u>.</u>   |
| चन्द्रसेन                              | "                   | तन्त्र                  | २०१        |
|                                        |                     |                         |            |

| *************************************** | $\infty$    | ************                   | ~~~                 |
|-----------------------------------------|-------------|--------------------------------|---------------------|
|                                         | पृष्ठाङ्कः  |                                | प्रष्ठाङ्कः         |
| <b>त्रश्व</b> गुणाद् <b>र्श</b>         | २०२         | धनेश्वरसूरि                    | २२६                 |
| ताण्ड्य या पञ्चवित्रा ब्राह्मण          | ,,          | धर्मकीर्त्ति                   | ,,                  |
| नीर्थ-यात्रा-प्रब <b>न्ध च</b> म्पू     | २०३         | धर्मविजय चम्पू                 | ,,                  |
| तैक्तिरीय आरण्यक                        | ,,          | <b>धर्मसूत्र</b>               | २२७                 |
| तैत्तिरीय-उपनिषद्                       | २०४         | ध्वन्यालोक                     | "                   |
| तैतिरीय प्रातिशास्य                     | ,,          | ्न                             |                     |
| तेत्तिरीय बाह्मण                        | २०५         | निद्देश्यर                     | २२८                 |
| त्रिपुरदहन ( परि. )                     | ६९३         | नर्ममाला                       | २२९                 |
| न्निपुरविजय चम् <b>पू ( द्वि</b> तीय )  | <b>२</b> ०५ | नरचन्द्र उपाध्याय              | **                  |
| त्रिपुरविजय चम्पू ( प्रथम )             | २०६         | नरनारायणानन्द (परि.)           | ६९५                 |
| त्रिविकमभद्द                            | ,,          | नरसिंह कवि                     | २२९                 |
|                                         |             | नलचम्पू                        | <b>२३०</b><br>२३२   |
| द                                       |             | नागार्जुन                      | २३३                 |
| दत्तरमृति                               | २०९         | नागानन्द                       | २६३                 |
| दभात्रेय चम्पू                          | *1          | नागेशभद्द                      | २३५                 |
| दण्डी                                   | "           | नाटककार कालिदास                | "                   |
| द्यानन्दसरस्वती (परि.)                  | ६९३         | नाट्यशा <b>स्त्र</b>           | २३८                 |
| दशकुमारचरित                             | <b>२१</b> २ | नाथमुनि                        | २४०                 |
| दशरूपक                                  | २१६         | नाथमुनि विजय चम्पू             | "                   |
| दामोदरशास्त्री (परि.)                   | ६९४         | नारदपुरण या बृहन्नारदीय पुराण  | 5)                  |
| <b>दि</b> ङ्नाग                         | 290         | नारदस्यृति                     | २४१                 |
| दिलीप शर्मा (परि.)                      | ६९४         | नारायण                         | **                  |
| दिवाकर                                  | २१८         | नारायणमद्द                     | ,,                  |
| दिष्यचापविजय चम्पू                      | २१९         | नित्यानन्द                     | २४३                 |
| दूतघटोरकच                               | "           | निम्बार्क <b>मत</b>            | २४४                 |
| दूतवाक्य                                | २२०         | निरुक्त                        | २४५                 |
| देवताध्या <b>यज्ञाह्य</b> ण             | "           | नीतिविषयक उपदेशाःमक काव्य      | २४६                 |
| देवकुमारिका                             | २२ १        | नीलकण्ठ                        | २४७                 |
| देवणभट्ट                                | **          | मीलकण्ठभष्ट                    | २४८                 |
| देवप्रभसूरि                             | "           | नीलकण्ठवि <b>जयचम्पू</b>       | ,,                  |
| देवविमल गणि                             | "           | नीलाम्बर झा                    | २४९                 |
| देवीभागवत                               | २२२         | नृसिंह चम्पू                   | २५९                 |
| द्विजेन्द्रनाथ मिश्र                    | २२३         | नृसिंह चम्पू या प्रह्लाद चम्पू | २६०                 |
| द्विसन्धान काव्य                        | <b>२</b> २४ | नेमिचनद्र शास्त्री (परि.)      | <b>६</b> ९ <b>६</b> |
| देशोपदेश                                | ,,          | नैषधीय चरित                    | २४९                 |
| द्रीपदी परिणय चम्पू                     | ,,          | न्यायदर्शन                     | २५२                 |
| e <del>r</del>                          |             | न्याय-प्रमाण-मीमांसा           | ,,                  |
| ម<br>                                   |             | <u> </u>                       | 20                  |
| धन <b>अय</b>                            | २२५         | । पञ्चतन्त्र                   | २६०                 |

| *************************************** | <b>तिद्याङ्कः</b>  <br>इक्टरच्या | ************************************** | ुरुष्टा <b>ङ्कः</b>        |
|-----------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------------|----------------------------|
|                                         | <b>३०</b> ।कः<br><b>२६</b> २     | बाणभट्ट                                | 300                        |
| पश्चराज                                 | 253                              | बाणासुरविजय चम्पू                      | રે <b>∘ર</b>               |
| पश्चित्रिय                              |                                  | बापृदेवशास्त्री                        | 308                        |
| पण्डितराज जगन्नाथ                       | "<br>२६५                         | बालचरित                                | ,,                         |
| पनक्षि                                  | <b>२७२</b>                       | ब!लरामायण                              | "                          |
| पदाङ्कदूत<br>वसम्बद्धाः                 | <b>२६</b> ९                      | <b>बालचन्द्रस्</b> रि                  | ३०५, ६९८                   |
| पद्मगुप्त परिमल                         |                                  | बालशास्त्री (परि.)                     | ૬૫ <b>૬</b>                |
| वद्मपुराण                               | ,,<br>২৫ <i>২</i>                | • •                                    | <b>ફે</b> તે પ્            |
| ण्द्मप्रभसूरि<br>पद्मानन्द ( परि. )     | ६९७                              | विक्हण                                 | ર્ફ: <b>६</b>              |
| पश्मेश्वर झा ( परि. )                   | ·                                | बुद्धवाष                               | ३०६, ६९९                   |
| पराञरस्मृति                             | ,<br>२७३                         |                                        | ं ३०६                      |
| पराक्षर<br>पराक्षर                      | •,                               | बूलर जे॰ जी॰                           | <b>રૂ</b> ૦૭               |
| पवनदूत                                  | २७४                              | <b>बृ</b> हस्क <b>था</b>               | <b>न्०</b> ९               |
| पाञ्चरात्र                              | २७४                              | बृहस्पति <b>स्मृति</b>                 | : 90                       |
| पाणिनि                                  | २७६                              | बृहदारण्यक उपनिषद्                     | 15                         |
| पार्थमारथि मिश्र                        | 260                              | वोधायनधर्मस्त्र                        | <b>સ્</b> ૧૧               |
| पारिजातहरण                              | २८१                              | बंदि-दर्शन                             | ••                         |
| पारिजातहरण चम्पू                        | ,,                               | ब्रह्मगुप्त                            | २०८                        |
| पार्श्वाभ्युद्य                         | રંટેર                            | ब्रह्मपुराण                            | इ १५                       |
| पिताम <b>हस्मृति</b>                    | ,,                               | ब्रह्मवैवर्तपुराण                      | ३१७                        |
| <b>पुरा</b> ण                           | 11                               | ब्रह्माण्डपुराण                        | ३१८                        |
| पुरुदेव च <b>म्पू</b>                   | २९१                              | ब्राह्मण                               | इ : ९                      |
| पुरुस्यस्मृति                           | २९२                              | 77                                     |                            |
| पुष्पसूत्र                              | ,,                               | <b>भ</b>                               | <b>३</b> २३                |
| पृथ्वीराजविजय                           | ,,                               | भट्ट अकलंक                             |                            |
| पौष्कर <b>सादि</b>                      | २९३                              | भट्टनायक                               | **                         |
| प्रक <b>रण</b>                          | ,,                               | भट्ट तौत                               | ३२ <b>२</b><br>६२ <b>३</b> |
| प्रजापति <b>स्मृ</b> ति                 | ,•                               | भट्ट छोत्तर                            |                            |
| प्रतिज्ञायौगन्धरायण                     | २९४                              | भद्दनारायण                             | <b>३</b> २४                |
| प्रतिमानाट <b>रू</b>                    | २९५                              | भट्टि<br>                              | <b>३२६</b>                 |
| प्रबोधचन्द्रो <b>द्य</b>                | २९६                              | भट्टोजि दीचित                          | <b>રે</b> રે ૮             |
| प्रभाकर मिश्र                           | ,,                               | भट्टोत्पल या उत्पल                     |                            |
| प्रश <b>म्तपाद</b>                      | २९७                              | भरत                                    |                            |
| प्रश्नोपनिषद् <b>्</b>                  | २९४                              | भरतेश्वराम्युद्य चम्पू                 | "                          |
| प्राक्पाणिनि केतियय वैयाकरण             | २९८                              | भर्नुमेण्ड<br>                         | <b>३३१</b>                 |
| प्राति शास्य                            | २९८                              | भर्तृंहरि                              | <b>३३२</b>                 |
| प्रियदर्शिका                            | २९९                              | भर्तृहरि                               | "                          |
| <b>ब</b>                                |                                  | भन्नट                                  | <b>३३२</b>                 |
| बलदेव उपाध्याय ( परि. )                 | <b>६९७</b>                       | भवभूति                                 | ३३३                        |

#### ( ७१२ )

|                                | पृष्ठाङ्कः  | 1                             | विद्याङ्कः         |
|--------------------------------|-------------|-------------------------------|--------------------|
| भविष्यपुराण                    | ३३७         | मन्दार-मरन्द चम्पू            | 3 <b>६</b> ०       |
| भागवत चम्पू                    | ३३८         | मम्मट                         | 369                |
| भागीरथी चम्पू                  | ,,          | मयूरभट्ट                      | 362                |
| भागुरि                         | 19          | मयूरसन्देश                    | ३६३                |
| भाण                            | ३३९         | मित्रिसेन                     | ,,                 |
| भानुदत्त                       | ,,          | <b>महाभारत</b>                | ३६४                |
| भामह                           | <b>383</b>  | महाभाष्य                      | 3,00               |
| भारत चम्पू                     | ,,          | महावीर-चरित                   | ३७२                |
| भारतचम्पूतिलक                  | ३४२         | मारकण्डेयपुराण                | રૂં હપ્ત           |
| भारत पारिजात महाकाष्य          | ,,          | महानारायणो <b>पनिषद्</b>      | 362                |
| भारतीय-दर्शन                   | ,,          | महाप्रभु श्रीवस्त्रभाचार्य    | 390                |
| भारद्वाज                       | ३४३         | महावीराचार्य                  | ३८२                |
| भारवि                          | ३४४         | महिमभट्ट<br>-                 | <b>३</b> ८३        |
| <b>भाव</b> प्रकाश ॄ            | ३४९         | महिमो <b>द्</b> य             | 328                |
| भास्कराचार्य                   | ३४९         | महेन्द्र सूरि                 | Ī.                 |
| भाव                            | ₹'40        | मंखक<br>मंखक                  | ,,<br>३८५          |
| भामर्वज्ञ                      | ३५४         | माघ                           |                    |
| भिल्लकन्या परिणय चम्पू         | રૂપષ        | माणक्यदेव स्रि (परि.)         | ,,<br>७०१          |
| भुशुण्डी रामायण<br>ः           | રૂપપ        | माण्डुक्य उपनिषद्             | ३९०                |
| <b>स्टंगदूत</b><br>-∹`         | ३५८         | मातृचेष्ट                     |                    |
| <b>भृंगस</b> न्देश<br>केन् ः€  | "           | माधवनिदान<br>माधवनिदान        | ,,<br>ইৎগ          |
| भेल संहिता                     | ३५५         | माध्यन्दिन <u>ि</u>           | 390                |
| भैष्मीपरिणय चम्पू              | ३५७         | माध्वमत                       | 399                |
| भोज                            | ३५६         | मारुति विजय चम्पू             | ३९६                |
| भोजप्रबन्ध                     | ३५७         | मार्गसहाय चम्पू               | ,,                 |
| भोनल वंशावली चम्पू             | "           | मालती माधव                    | ,,<br>३ <b>९</b> ३ |
| ∓<br>> ο ζ ο ς                 | _           | मालविकाग्निमित्र              | <b>\$</b> 99       |
| मंगलदेव शास्त्री ( परि. )      | ६९९         | मित्र मिश्र                   | 396                |
| मस्यपुराण                      | ३७६         | मीनाचीकरयाण चम्पू             | ,,                 |
| मण्डन मिश्र                    | <b>રૂપ९</b> | मीमांसादर्शन                  | ३९९                |
| मथुरानाथ                       | ,,          |                               |                    |
| मधुराप्रसाद दीचित महमहोपाध्याय | ३७५         | मुकुलभदृकृत अभिषावृत्तिमातृका | ४०३                |
| मद्रकन्या परिणय चम्पू          | ३६१         | मुक्तक काव्य                  | ४०२                |
| मधुसूदन ओझा ( परि. )           | 900         | मुंजाल<br>————————            | ४०३                |
| मधुसुदन सरस्वती ( परि. )       | "           | मुण्डकोपनिषद्<br>             | 808                |
| मध्यमध्यायोग                   | হওড         | मुद्राराचस                    | "                  |
| <b>मनु</b> स्यृति              | "           | मुनीश्वर                      | ४१५                |
| मनोदूत<br>———                  | ३५९         | मुरारि                        | "                  |
| मनोदूत                         | ३६०         | मुरारि-मिश्र                  | ४१६                |
|                                |             |                               |                    |

## ( ४१३ )

|                             | प्रष्ठाञ्चः       |                                | पृष्ठाङ्कः |
|-----------------------------|-------------------|--------------------------------|------------|
| मृष्छ्रकटिक                 | 818               | रसेन्द्रचिन्तामणि              | ४६१        |
| मेक्डोनेल                   | ४२९               | रसेन्द्रचूडामणि                |            |
| मेघदूत                      | ,,                | रसेन्द्रसारसंग्र <b>ह</b>      |            |
| मेघदूत-समस्याखेख            | ४३४               | राधवपाण्डबीय                   | ,,         |
| मेघप्रतिसंदेश कथा           | ,,                | राजतरंगिणी                     | ४६२        |
| मेघविजयगणि                  | ४३५               | राजशंखर                        | ४६३        |
| मेघवत आचार्यं ( परि. )      | 909               | राजानक रुय्यक                  | ४६५        |
| मेधाविरुद                   | "                 | रामचन्द्र                      | ४६६        |
| मैवसमूलर                    | ४३६               | रामचन्द्रचम्पू                 | ४६७        |
| मैत्री या मैत्रायणी उपनिषद् | ४३७               | रामचन्द्र गुणचन्द्र            | ,,         |
| मोरिका                      |                   | रामचन्द्र झा ( परि. )          | ७०२        |
| य                           |                   | रामचरित                        | ४६८        |
| यत्त-मिलन काष्य             | 888               | रामदेवज्ञ                      | • •        |
| यजुर्वेद                    | ४३७               | रामनाथ पाठक ( परि. )           | ७०३        |
| यतिराजविजय चम्पू            | ४३९               | रामरूप पाठक ( परि. )           | ,,         |
| यशस्तिलक चम्पू              | 880               | रामानुजाचार्य                  | ४६८        |
| यमम्मृति                    | ४४२               | रामायण                         | ४७०        |
| यतिराज विजय चम्पू           | 888               | रामायणचम्पू                    | ४७६        |
| यागेश्वर शास्त्री (परि.)    | ७०२               | रामावतार शर्मा ( महामहोपाध्याय | ) "        |
| याज्ञवस्य समृति             | ४४२               | रावणार्जुनीय <b>महा</b> काव्य  | 800        |
| यामुनाचार्य                 | ४४३               | रुक्मिणीपरिणय चम्पू            | **         |
| युधिष्टिर मीमांसक           | ४३९               | रुक्मिणीह <b>रणम्</b>          | ,,         |
| युधिष्टिर-विजय              | 880               | रुद्रट                         | 896        |
| यूरोपीय विद्वान् और संस्कृत | ४४३               | रुद्र न्याय <b>पञ्चा</b> नन    | ,,         |
| योग-दर्शन                   | 88€               | <b>ब्रह्</b> भट्ट              | ४७९        |
| योगरताकर                    | 288               | रूपगोस्वामी                    | 850        |
| ₹                           |                   | ल                              |            |
| रंगनाथ                      | 828               | लदमीधर भट्ट                    | 828        |
| रघुनन्दन                    | ४४९               | <b>छह</b> ल                    | ४८२        |
| रघुनाथविजय चरपू             |                   | <b>छिंगपुराण</b>               |            |
| रघुनाथ शिरोमणि              | "                 | व                              |            |
| रघुवंश महाकाव्य             | ४५०<br>४५०        | वत्सभद्दि                      | ४८३        |
| रत्नाकर                     | ४५१               | वत्सराज                        | ,,         |
| रतावली                      | ४५२               | वरदाम्बिका परिणयचम्पू          | 828        |
| रसरतसमुण्चय                 | ४५९               | वक्रोक्तिजीवित                 | ,,         |
| रसरताकर                     | ,,                | वराहमिहिर                      | ४८५        |
| रसरताकर या रसेन्द्रमंगछ     | "<br>૪ <b>૬</b> ૦ | वश्लालसेन                      | "          |
| रसहद्यतन्त्र                | - •               | वसवराजीयम्                     | 39         |
| 1 11 16 2 2 11 . at         |                   | •                              |            |

## ( ७१४ )

|                          | দুষ্ঠা⊈:       |                                  | <i>বৃদ্ধা<b>ছ</b>:</i> |
|--------------------------|----------------|----------------------------------|------------------------|
| वसिष्ठधर्मसूत्र          | ४८७            | विष्णुधर्मोत्तरपुराण             | ५१२                    |
| वसुचरित चम्पृ            | 826            | विष्णुपुराण                      | <b>પ</b> ૧ર            |
| <b>व</b> सुबन्धु         | ,,             | वीरनन्दी                         | ५१४                    |
| <b>ब</b> स्तुपाल         | 86°, 608       | वीरभद्रसेन चम्पू                 | पर४                    |
| वाक्यपदीय                | ४९०            | वेंकटनाथ                         | ५१४                    |
| वाग्भट                   | ४९१            | वेणीसंहार                        | "                      |
| वाग्भट                   | ,,             | वेतालप <b>ञ्च</b> विं <b>शति</b> | ५२४                    |
| बाग्भट ( प्रथम )         | ४९२            | वेद का समय-निरूपण                | ,,                     |
| वाग्भट (द्वितीय)         | ,,             | वेद के भाष्यकार                  | ५२८                    |
| वाचस्पति मिश्र           | ४९३            | वेदपरिचय                         | ৸ঽঀ                    |
| वाजसनेयि प्रातिशाख्य     | ,,             | वेदांग                           | <b>પ</b> રૂર           |
| वारस्यायन                | ४९४            | वेदांग ज्योतिष                   | पर३                    |
| वात्रयायन कामसूत्र       | ,,             | वेदान्त                          | બરૂપ                   |
| वादिराजसूरि              | ,,             | वेदान्त देशिक                    | ५३८                    |
| वामन                     | ४९६            | वेबर                             | ,,                     |
| वामनपुराण                | ४९७            | वेंकटनाथ कृत हंससन्देश           | ५३९                    |
| वामनभट्ट बाण             | ४९८            | वें कटाध्वरि                     | ,,                     |
| वायुपुराण                | ,,             | वेंकटेश चम्पू                    | 480                    |
| वाराह या वराहपुराण       | 400            | वैद्यजीवन                        | ,,                     |
| वारमीकि                  | 408            | वेदिक देवता                      | "                      |
| वासुदेव विजय             | ५०२            | वैदिक साहित्य                    | 480                    |
| विकटनितम्बा              | ,,             | वैयाघ्रपाद                       | სგვ                    |
| विक्रम चरित या सिंहासन 🕱 | ाम्रिंशिका ५०३ | वशेषिक दर्शन                     |                        |
| विक्रमोर्वशीय            | પ૰ર            | वशायक प्राम<br>हयाकरण            | ,,<br>પપરૂ             |
| विक्रमसेन चम्पू          | ५०४            | ब्यक्तिविवेक                     | 869                    |
| विजिका                   | ,,             | व्याकरण-शास्त्र का इतिहास        | <b>પ્</b> પપ્ર         |
| विज्ञानभिद्ध             | प्रथ           | ह्यास                            | ५६१                    |
| विज्ञानेश्वर             | 23             | <b>च्यास</b> तीर्थ               | ५६३                    |
| विद्याधर                 | ५०६            | <b>ष</b> यासस्यृति               | ५६३                    |
| विद्यानाथ                | ,,             | श                                |                        |
| विद्धशालभंजिका           | 400            | शबर स्वामी                       | <b>५</b> ६३            |
| विबुधानन्द प्रबन्ध चम्पू | ,,             | शंकरचेतोविलास चरपू               | 496                    |
| विरूपाचवसन्तोत्सव चरवू   | 406            | शंकरमिश्र                        | ५९९                    |
| विशाखदत्त                | ,,             | शंकराचार्यं                      | **                     |
| विश्वनाथपञ्चानन          | 490            | शक्तिभद्र                        | 608                    |
| विश्वेश्वर आचार्य (परि.) | ७०३            | शनपथ ब्राह्मण                    | ,,                     |
| विश्वेश्वर पण्डित        | 433            | शान्तिदेव                        | ५६४                    |
| विष्णुकान्त झा (परि.)    | ७०३            | शान्तिनाथ चरित्र (परि.)          | ७०४                    |
| विष्णुदसशुक्क 'वियोगी'   | 411            | शान्तर चित                       | ५६४                    |

## ( ৩१৯ )

| <b>~~~</b> ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | <i>~~~~~~~~</i> |                                | ****                |
|----------------------------------------------|-----------------|--------------------------------|---------------------|
|                                              | पृष्ठाइः ः      |                                | ବ୍ରଥା⊈:             |
| शारदातनय                                     | पद्ध            | समयमातृका                      | ₹80                 |
| शाकल्य                                       | पहप             | मम्राटचरितम्                   | "                   |
| शाङ्कायन आ <b>र</b> ण्यक                     | ६०५             | सागरनन्दी                      | ६४८                 |
| शाङ्कायन बाह्मण                              | "               | सामवेद                         | ,,                  |
| शार्क्षघर संहिता                             | <b>५६६</b>      | सायण<br>साहित्य <b>दर्पण</b>   | ६५१<br>६५३          |
| शिङ्गभूगळ                                    | <b>3</b> ;      | साहत्यद्वपण<br>मिद्धयोग        | -                   |
| शिवचरित्र चम्पू                              | ,,              |                                | ६५५<br>६५५          |
| হি <del>াব</del> া                           | ५६७             | सिद्धमेन दिवाकर                | <i>ફપુપ</i>         |
| शि <b>द्धाप्र</b> न्थ                        | ५६८             | ्मीकास्वयंवर्<br>सुबन्धु       | દ્વર<br><b>દ</b> વસ |
| शिवकुमार शास्त्री (परि.)                     | ७०५             | ्युन्-अ<br>सुदर्शन सूरि        | ६५८                 |
| <b>शिव पुराण</b>                             | 400             |                                | 450<br><b>4</b> 46  |
| हाव <b>ळीळा</b> र्णव                         | ५७२             | सुधाकर द्विवेदी                |                     |
| शिवस्वामी                                    | <b>५७३</b>      | सुभद्रा                        | ६५९                 |
| शिवादि <b>ःयमिश्र</b>                        |                 | ं सुश्रुतसंहिता                | ,,                  |
| शिशुपालव <b>ध</b>                            | ,,              | सूक्तिसंग्रह या सुभाषित-संग्रह | ६६०                 |
| भीलदूत                                       | भ<br>ध्युद्धध्य | मोडढल कृत उदयसुन्दरीकथा        | ६६१                 |
| कीला भट्टारिका                               |                 | सोमदेव स्रि                    | ,,                  |
| <del>-</del>                                 | ,,<br>,,,,      | - सौन्दरनन्द                   | ६६२                 |
| शुक्रमप्तति                                  | ५७६             | म्कन्दपुराण                    | ६६३                 |
| शुकसन्देश                                    | "               | स्टोत्रकाव्य या भक्तिकाव्य     | ६६५                 |
| श्रुङ्गारप्रकाश                              | ६०३             | स्फोटायन                       | ६६९                 |
| श्रीशंकुक                                    | <b>५</b> ९३     | ्रमृति ( धर्मशास्त्र )         | **                  |
| श्रीहर्ष                                     | **              | <b>स्वप्नवासवदत्तम्</b>        | ६७२                 |
| श्वेताश्वतर उप <b>निष</b> द्                 | ५९८             |                                |                     |
| प                                            |                 | हंसमन्देश                      | ६८५<br>६७४          |
| षड्विंश बाह्मण                               | ५९८             | हनुमन्नाटक                     | -                   |
| ` a <sub>4</sub>                             |                 | हम्मीर महाकाव्य                | ६७५                 |
| संगीतशास्त्र                                 | ६०६             | हरचरित चिन्तामणि               | ,,<br>६८४           |
| संवर्तस्मृति                                 | दे ५०           | हिमद                           |                     |
| संस्कृत कथा साहित्य                          | .,<br>૬૧૨       | हरिवंशपुराण                    | <b>६७</b> ६         |
| संस्कृत गद्य                                 |                 | हारा <b>प</b> काल              | ६७८                 |
| संस्कृत नाटक<br>संस्कृत महाकाष्य             | ६१६<br>६२३      | हरिश्चन्द                      | 11                  |
| संस्कृत शब्द कोश                             | 5 <b>3</b> 9    | हरियेण                         | "                   |
| संस्कृत शब्द काश<br>संस्कृत साहित्य          | વર 1<br>ફરેઇ    | हर्षचरित                       | ६७९                 |
| संहितोपनिषद् ब्राह्मण                        | ६३७             | हर्ष या हर्षवर्धन              | ६८१                 |
| संख्यात शास्त्री (परि.)                      | ७०५             | हलायुध कृत कविरहस्य            | ६८४                 |
| संस्थात शास्त्रा (पारः)<br>समन्तभद्र         | ६०५             | हिनोपदेश                       | ,,                  |
| सरस्वतीकण्ठाभरण                              | ६०६             | हृद्यद्र्पण                    | ६८ <b>६</b>         |
| सन्देशकाध्य                                  | ६३७             | हेमचन्द्र                      | ६८५                 |
|                                              |                 |                                |                     |

# लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

#### <del>मसूरी</del> MUSSOORIE

#### यह पुस्तक निम्नाँकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| दिनांक | उधारकर्त्ता<br>की संख्या | दिनांक | उधारकर्ता<br>की संख्या |
|--------|--------------------------|--------|------------------------|
| Date   | Borrower's No.           | Date   | Borrower's No.         |
|        |                          |        |                        |
|        |                          |        |                        |
|        |                          |        | -                      |
|        |                          |        |                        |
|        |                          |        |                        |
|        |                          |        |                        |
|        |                          |        |                        |
|        |                          |        |                        |
|        | 1                        |        |                        |

GL H 891.203 HEE 124121 LBSNAA

| H-P                                          |
|----------------------------------------------|
| 891.203                                      |
| टोरा अवाप्ति सं <b>्रा</b> प्स               |
| ACC. No                                      |
| वर्ग सं. पुस्तक सं.                          |
| Class No Book No                             |
| लेखक डारा, राजवंश तहाय<br>Author             |
|                                              |
| णोपंक संस्कृत सारहत्य कोश ।                  |
| Title                                        |
| ***************************************      |
| निर्गम दिनांक । उधारकर्ता की सं. । हस्ताक्षर |

871.203

- <u>14165</u>

LIBRARY

# National Academy of Administration MUSSOORIE

## Accession No. 124121

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving